
Dialog der Sprachen –
Dialog der Kulturen
Die Ukraine aus globaler Sicht

Діалог мов – діалог культур
Україна і світ
XI Міжнародна наукова Інтернет-
конференція з україністики

XI.  Internationale virtuelle Konferenz der Ukrainistik

München 29. Oktober – 01. November 2020

OLMS





Internationale virtuelle Konferenz der Ukrainistik • 2020



Internationale virtuelle Konferenz der Ukrainistik

 

Herausgegeben von 
Olena Novikova und Ulrich Schweier

Band 2020



XI. Internationale virtuelle Konferenz der Ukrainistik

Dialog der Sprachen – Dialog der Kulturen
Die Ukraine aus globaler Sicht

Діалог мов – діалог культур
Україна і світ

XI Міжнародна наукова Інтернет-конференція з україністики

München
29. Oktober  – 01. November 2020

OLMS



Mit Open Publishing LMU unterstützt die Universitätsbibliothek der 
Ludwig-Maximilians-Universität München alle Wissenschaftlerinnen 
und Wissenschaftler der LMU dabei, ihre Forschungsergebnisse  
parallel gedruckt und digital zu veröffentlichen.

Eine Publikation in Zusammenarbeit zwischen dem Georg Olms  
Verlag und der Universitätsbibliothek der LMU München.

Georg Olms Verlag AG 
Hagentorwall 7 
31134 Hildesheim 
http://www.olms.de

© für alle Texte bei den jeweiligen Autoren 2021 
Die in diesem Band veröffentlichten Beiträge geben die Meinung 
ihrer Verfasser oder Verfasserinnen wieder und nicht in jedem Fall 
die des Herausgebers, der Redaktion oder des Verlages.

Bibliografische Information der Deutschen Nationalbibliothek 
Die Deutsche Nationalbibliothek verzeichnet diese Publikation in  
der Deutschen Nationalbibliografie; detaillierte bibliografische Daten 
sind im Internet abrufbar über http://dnb.d-nb.de 

Open-Access-Version dieser Publikation verfügbar unter: 
https://nbn-resolving.org/urn:nbn:de:bvb:19-epub-77877-1 
https://doi.org/10.5282/ubm/epub.77877 

ISBN 978-3-487-16073-3

ISSN der Reihe: 
2629-5016 (print) 
2629-5024 (online)

https://www.olms.de
http://dnb.d-nb.de


5 
 

 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

 
Redaktioneller Beirat: 
 
Dr. Iryna Braha (Ukraine) 
Dr. Alla Demčenko (Ukraine) 
Prof. Iryna Dudko (Ukraine) 
Dr. Natalija Horbač (Ukraine) 
Dr. Oksana Kovač (Ungarn) 
Dr. habil. Svitlana Lens’ka (Ukraine) 
Dr. Larysa Marčylo (Ukraine) 
Dr. Tetjana Prokopоvyč (Ukraine) 
Dr. habil. Svitlana Romanjuk (Polen) 
Dr. Svitlana Semenjuk (Großbritannien) 
Prof. Oleksij Vertij (Ukraine) 
Dr. Iryna Volovenko (Ukraine) 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
  



6 
 

ЗМІСТ   
 
Передмова 

  
 

 
МОВА 

  

 
Світлана Богдан, Тетяна Тарасюк  
Семантичний ґештальт асоціативного поля перифрази 
дочка Прометея 

 
 
 
 

 
 
 

16 
 
Ірина Божко  
Власні назви роману “Польові дослідження  
з українського сексу” у німецькому перекладі 

  
 
 

28 
 
Ірина Брага  
Цінник у комунікативно-жанровому просторі базару 

  
 

36 
 
Галина Городиловська 
Українка з “чужинецьким паспортом”:   
мовознавець Ганна Наконечна  
та її “Коротка граматика німецької мови” 

  
 
 
 

51 
 
Світлана Дворянчикова 
Поетика онімів у сучасній українській сміховій         
культурі: маркери, формуючі впливи й перешкоди 

  
 
 

63 
 
Володимир Демченко 
Медитативні формули бабусі Палажки 
(від Володимира Лиса) як репрезентанти  
української ментальності 

  
 
 
 

72 
 
Іван Дзира 
Інвективна лексика як джерело творення  
прізвищевих назв запорозького козацтва в середині 
ХVIII століття (на матеріалі Реєстру Війська  
Запорозького Низового 1756 року) 

  
 
 
 
 

 83 
 
Ірина Воловенко, Ірина Дудко  
Трансформація як засіб метамовної рефлексії 
у політичних текстах 

  
 
 

 91 
 
Галина Зимовець 
Роль інтертекстуальності в творенні  
комерційних онімів  

  
 
 

 98 



7 
 

Лариса Колібаба 
Друга форма знахідного відмінка іменників                    
і нова редакція “Українського правопису” 

  
 

         111 
 
Тетяна Лагута, Ольга Вержанська 
Роль засобів милозвучності у створенні естетичності  
і краси українського мовлення 

  
 
 

120 
 
Надія Пашкова   
Концептуальні риси дому в українській паремії  
на європейському мовному тлі 

  
 
 

128 
 
Людмила Підкуймуха 
Ми ж один народ, або до питання “мирної” пропаганди 
в російському медіапросторі 

  
 
 

135 

Марія Редьква  
Суржик та діалекти у сучасному культурному контенті: 
антропологічно-лінгвістичний аспект 

  
 

         145 
 
Олена Руда 
Навколомовні дискусії в Уанеті  

  
 

 156 
 
Катерина Сопіна 
Хештеги часів Євромайдану як один із засобів  
комунікації  

  
 
 

168 
 
Тетяна Хомич 
Фемінітивні вияви в українській мові та мовленні  

  
 

182 
 
Іванна Цар 
Суржик у сприйнятті російськомовної молоді 

  
 

188 

Алла Ярова, Акмаль Таїров 
Невербальний простір українського і туркменського 
традиційного весілля 

  
 

199 

 
УКРАЇНСЬКА МОВА ЯК ІНОЗЕМНА 

  

 
Світлана Адаменко, Оксана Туркевич 
“Заговори, щоб я тебе побачив”: комунікативний  
та діяльнісний підходи до навчання говоріння  
українською мовою як іноземною 

  
 
 
 

209 



8 
 

ЛІТЕРАТУРА   

Евеліна Балла  
Проза Євгена Гуцала в перекладі угорською мовою 

  
222 

Галина Бокшань  
Матриця індивідуації в романах “Любовне життя”     
Оксани Луцишиної та “Зима в Стокгольмі” 
Агнети Плеєль  

  
 
 

231 
 
Світлана Бородіца   
Національна модель світу в романі  
“Черевички Божої матері” М. Матіос  

  
 
 

239 
 
Мар’яна Вотьканич   
Автобіографічний наратив як форма оприявнення  
авторської свідомості в прозі Михайла Гафії Трайсти 

 
 

 
 
 

246 
 
Наталія Горбач  
Література як культурне картографування:  
візуалізація України  

  
 
 

254 
 

Інна Жукович 
Антиутопічний жанр в українській літературі  

  
268 

Юлія Куманська 
“Зелені Чари” Зірки Мензатюк: 
екологічний аспект крізь призму міфології 

  
 

276 

Олеся Лазаренко  
Перекладацька творчість подружжя  
Костецький–Коттмаєр на прикладі п’єси  
Куліша “Народний Малахій” 

  
 

 
286 

 
Світлана Ленська 
Психологічний портрет Миколи Зерова 
у спогадах сучасників 

  
 
 

298 
 
Тетяна Марчук, Елла Мінцис, Уляна Тиха  
Сюжетно-композиційні особливості п’єс                   
“Маклена Граса” Миколи Куліша та                          
“Волохата мавпа”  Юджина О’Ніла 

  
 
 
 

305 



9 
 

Наталія Міллер   
Архіви та спогади як джерела дослідження  
життя й творчості Пантелеймона Куліша 

  
 

312 

Марина Набок  
Символіка українських народних дум як засіб             
вираження ідеї спротиву та боротьби 

  
 

         321 

Валентина Ніколаєнко  
“Філія пекла на землі”: Голодомор у романі  
С. Талан “Розколоте небо” 

  
 
         329 

Роман Офіцинський  
Переслідування українського письменника  
Івана Чендея в 1969–1975 роках за відступ  
від соціалістичного реалізму 

  
 
 

345 
 
Віра Просалова 
Новітня версія українського Дон Жуана:  
полілог авторів і текстів  

  
 
 

358 
 
Людмила Ромащенко 
Тенденції розвитку сучасної  української  
історичної прози й український контекст нового  
роману В. Бахревського 

  
 
 
  

365 
 
Оксана Румянцева-Лахтіна  
Роман поколінь як різновид сімейного роману: ключові 
аспекти жанроутворення в українській літературі  

  
 
 

 377 
 
Ольга Смольницька  
Максим Рильський і творче покоління fin de siècle:  
сублімація та феномен надлюдини 

  
 
 

         386 
 
Лілія Солодка 
Мотив свободи у рецепції Сковороди та Ґете   

  
 

         400 
 
Ольга Стадніченко 
Рецепція постатей митців у “Спогадах” 
Дмитра Павличка як портрет літературного покоління  

  
 

        
         407 

 
Світлана Сухарєва 
Антиунійна творчість Андрія Мужиловського 
на тлі літературних тенденцій поберестейського 
періоду 

  
 
 

      
         416 



10 
 

Наталія Чаура 
Аналіз літературно-мистецьких журналів  
України та Польщі (на прикладі “Кур'єра Кривбасу” 
та “Ciechanowskiсh zeszytów literackich”) 

  
 
 

426 

Лілія Чикур 
Поетичні візії Є.Гребінки  
на тлі слов’янського романтизму 

  
 

434 

Андрій Чуй  
“Бо через тебе взнав я рай і рай утратив свій!” 
(дівочі образи любовної поезії В. Пачовського) 

  
 

449 

Ольга Шарагіна 
Лірична інтерпретація орнітообразів в етнографічному 
коді “тихої лірики” 60–80-х рр. ХХ ст. 

  
 

461 

Максим Яблонський 
Збірка оповідань Петра Волиняка “Земля кличе”:  
екзистенція людини і нації 

  
 

469 

ОСВІТА ТА КУЛЬТУРА 
 

  

Оксана Бобечко 
Музично-етнографічна діяльність Лесі Українки  
в контексті збереження епічного репертуару кобзарів 

  
 

480 

Світлана Брижицька 
Окупація нацистами Тарасової гори  
(1941-1944 роки) 

  
 

488 
 
Володимир Грисюк  
Типи репрезентації сексуальності  
на українському телебаченні 

  
 
 

502 
 
Олеся Дзира 
Діяльність українських освітніх закладів Канади  
у міжвоєнний період задля збереження  
національної ідентичності 

  
 
 
 

 510 
 
Лариса Дуда 
Музичний фольклор у творчості для бандури            
Михайла Теліги 

  
 
 

  523 



11 
 

Віолетта Дутчак                                                       
Термінологічна проблематика наукових досліджень 
кобзарського й бандурного мистецтва 

  
 
          529 

Марія Єфімова 
Види форматів дитячих видань 

  
 543 

Ганна Карась 
Збереження національної та культурної ідентичностей 
в умовах війни та еміграції (на прикладі                    
життєтворчості Петра Болехівського-Бояна:                 
до 110-річчя з дня народження) 

  
 
 
 

550 

Світлана Тетеря, Наталія Костюк 
Стан традиційної музичної культури Переяславщини 
(перша половина ХХ століття). Соціокультурний вимір 

  
 

558 
 
Ольга Кубік 
Ансамбль бандуристів як культурно-мистецьке явище 
ХХ – початку ХХI століття 

  
 
 

567 

Оксана Кузьменко 
Фольклорний концепт ‘мати’ як предмет  
гуманістичного пізнання: український контекст 
 

  
 

577 

Віктор Мішалов 
До пошуків колиски феномену кобзарства 

  
588 

Олександра Німилович 
Синтез поезії і музики в солоспівах Богдани Фільц  
на вірші Софії Майданської 

  
 

612 

Тетяна Прокопович  
Мотиви козацької України в польському романтизмі 

  
620 

Ольга Фабрика-Процька  
Історіографія українського пісенного фольклору 
східної Словаччини 

  
 

629 

Наталія Федорняк 
Бандурне мистецтво української діаспори  
Північної Америки на сторінках англомовних  
видань та періодики 

  
 
 

637 



12 
 

Кость Черемський 
Методологічні засади ‘школи Миколи Будника’  
у розвитку сучасного виконавства на традицйних  
кобзарських інструментах 

  
 

 
650 

 
ОСНОВИ УКРАЇНСЬКОЇ НАЦІОНАЛЬНОЇ  
ІДЕНТИЧНОСТІ 
 

  

Ольга Шелюх, Наталія Вовчаста, Ольга Андріянова 
Національна ідентичність як ключовий фактор  
підготовки майбутніх військовослужбовців  
Збройних сил України  
 

  
 
 

   662 

В’ячеслав Артюх 
‘Русский мир’ у Пантелеймона Куліша 

  
 670 

 
Назар Божинський 
Урбанізоване середовище та відновлення традиційного 
кобзарства на прикладі харківської агломерації 

  
 
 

   677 
 
Анатолій Бурдейний   
До 100-річчя всесвітньої подорожі  
“Української республіканської капели” 

  
 
 

 684 
 
Олексій Вертій 
Основоположні підстави підготовки і видання  
“Історії українського кобзарства та світового 
бандурного музикування” 

  
 
 
 

 695 
 
Лариса Корж-Усенко   
Український вільний університет на зорі                     
100-річного ювілею 

  
 
 

 707 

Вікторія Солошенко  
Жіночий рух в Україні у контексті поступу фемінізму 
та жіночої емансипації в Європі  

  
 

   719 
 
Тетяна Шестопалова   
Український літературно-публіцистичний простір часів 
ді-пі-таборів крізь призму листування Юрія Лавріненка 
та Юрія Шевельова 

  
 
 
 

 727 



13 
 

 
Жанна Янковська 
Просторові виміри роману у віршах Ліни Костенко 
“Маруся Чурай” 

 

  
 

 
  738 

ВІДОМОСТІ  ПРО  УЧАСНИКІВ КОНФЕРЕНЦІЇ            751 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
  



14 
 

Vorwort 

     Am 29. Oktober – 1. November 2020 fand mit Erfolg am Institut für Sla-
vische Philologie der Ludwig-Maximilians-Universität München die XI. Internati-
onale Konferenz der Ukrainistik ‘Dialog der Sprachen – Dialog der Kulturen. Die 
Ukraine aus globaler Sicht‘ statt. In den letzten Jahren hat sie daran gearbeitet, 
Wissenschaftler, vor allem der jungen Generation, über die Grenzen hinaus zu ver-
einen, die für die Ukraine, ihre Sprache, Kultur, Geschichte, Literatur und Bildung 
engagieren. Unser wissenschaftliches Forum arbeitete für diejenigen, die offen für 
den Dialog zwischen Sprachen und Kulturen eintreten, und erfüllte die Aufgabe der 
aktiven Einbeziehung der ukrainischen Wissenschaft in den europäischen Wissen-
schaftsraum. Dieselbe Aufgabe haben sicher auch die zehn veröffentlichten Konfe-
renzjahrbücher, ebenso wie dieser elfte Band.   

     Wie es schon Tradition geworden ist, wurden die Ergebnisse der XI. Kon-
ferenz auf einer Podiumsveranstaltung präsentiert, die am 22. April 2021 im online-
Format am Institut für Slavische Philologie mit Unterstützung der Bayerischen 
Staatskanzlei und unter der Schirmherrschaft des Generalkonsulats der Ukraine in 
München stattgefunden hat. 

     Im Zentrum des Podiums “Die Kunst der Kobzaren und Banduraspieler – 
Symbole der ukrainischen Kultur” stand der Vortrag der Gewinnerin der Konfe-
renz-2020 Prof. Dr. Violetta Dutčak von der Nationalen Prykarpattja-Vasylʾ-
Stefanyk-Univesität, Ivano-Frankivsʾk, ebenso die Beiträge zu diesem Thema der 
Konferenzteilnehmer Dr. Viktor Mišalov (Toronto/Kanada), Dr. Nazar Bužynsʾkyj 
(Nationale Universität für Bau und Architektur, Charkiv), Prof. Oleksij Vertij 
(Staatliche pädagogische A.S.-Makarenko-Universität, Sumy). Das grosse Interesse 
an der Vorträgen und an der Disskusion über das vielfältige Thema, ebenso wie an 
der Konferenz insgesamt, hat ein weiteres Mal gezeigt, wie wichtig ein solches 
modernes wissenschaftliches Forum für den internationalen Austauschs ist, und wie 
groß der Bedarf an einer Fortführung dieser Tradition auch in den kommenden Jah-
ren sein wird. 

    Für die akribische Vorbereitung und erfolgreiche Durchführung der Kon-
ferenz, besonders aber auch für die Erstellung dieses Sammelbandes, gebührt ganz 
besonderer Dank Dr. Olena Novikova, zudem für die technische Unterstützung des 
Projekts Frau Lesja Martynjuk. Unser Dank gilt auch dem Verlag readbox unipress 
sowie dem Referat Elektronisches Publizieren der Universitätsbibliothek. Nicht 
zuletzt danken wir natürlich allen Konferenzteilnehmern für ihre Teilnahme und 
ihre Beiträge und freuen uns auf die geplante Fortführung der Konferenz der Ukra-
inistik im Herbst 2021.   
 
 
Prof. Dr. Ulrich Schweier 
 
Institut für Slavische Philologie 
Ludwig-Maximilians-Universität München 
 

  



15 
 

Передмова 
 
     29 жовтня – 1 листопада 2020 року в Інституті слов’янської філології 

Мюнхенського університету Людвіґа-Максиміліана була успішно проведена 
Одинадцята міжнародна науково-практична Iнтернет-конференція ‘Діалог 
мов – діалог культур. Україна і світ’. Впродовж останніх довгих років вона 
невтомно працювала задля єднання всіх, особливо молодого покоління нау-
ковців, хто поза кордонами світу зацікавлений Україною, її мовою, культу-
рою, історією, літературою та освітою. Наш науковий форум працював для 
тих, хто відкритий до Діалогу мов і культур, і виконував завдання активного 
залучення української гуманітарної науки до загальноєвропейського науково-
го простору. Десять опублікованих щорічників конференції, так само, як і цей 
одинадцятий, вирішують, безумовно, ту саму проблему. 

     За традицією результати ХІ-ої конференції висвітлювалися на засі-
данні круглого столу, який відбувся 22-го квітня 2021 року у форматі онлайн 
в Інституті слов’янської філології Мюнхенського університету Людвіґа-
Максиміліана за підтримки Державної адміністрації Баварії та під патронатом 
Генерального консульства України у м. Мюнхені.  

     У центрі уваги учасників подіумної дискусії “Кобзарське й бандурне 
мистецтво – знаки і символи української культури” була доповідь перемож-
ниці Конференції-2020 доктора мистецтвознавства, професора, завідувачки 
кафедри музичної україністики та народно-інструментального мистецтва 
Прикарпатського національного університету імені Василя Стефаника Віо-
летти Дутчак, а також доробки учасників Конференції кандидата мистецтвоз-
навства, заслуженого артиста України Віктора Мішалова (Торонто, Канада), 
 кандидата архітектури, доцента Харківського національного університету 
будівництва та архітектури Назара Божинського та проф. Олексія Вертія з 
Сумського державного педагогічного університету імені А. С. Макаренка. 
Велика зацікавленність до доповідей, дискусії та до Інтернет-конференції за-
галом уже вкотре засвідчує важливість проведення саме такого сучасного на-
укового форуму для міжнародного обміну, а разом з цим і необхідність про-
довження цієї традиції в майбутньому. 

    За бездоганну роботу з підготовки й проведення конференції та 
окремо за підготовку цього щорічника на особливу подяку заслуговує          
др. Олена Новікова. За технічну підтримку проекту ми висловлюємо щиру 
подяку пані Лесі Мартинюк. Ми дякуємо також видавництву readbox unipress 
та Abteilung Open Publishing LMU. Проте, насамперед, ми щиро вдячні всім 
учасникам конференції зa іхню участь та їхні доробки й з радістю очікуємо 
запланованого продовження Інтернет-конференції з україністики восени 2021 
року. 
 
Проф. др. Ульріх Шваєр 

Інститут слов’янської філології  
Університету Людвіга-Максиміліана, м. Мюнхен 
 



16 
 

М О В А 

СЕМАНТИЧНИЙ ҐЕШТАЛЬТ АСОЦІАТИВНОГО ПОЛЯ  
ПЕРИФРАЗИ ДОЧКА ПРОМЕТЕЯ 

 
Світлана Богдан 
Тетяна Тарасюк 

 
(Україна) 

 
У статті розглянуто особливості семантичої організації асоціатив-

ного поля стимулу Дочка Прометея, отриманого посередництвом вільного 
асоціативного експерименту, який був проведений шляхом онлайн-
опитування понад 200 респондентів. Застосувавши метод семантичних 
ґештальтів, виокремлено продуктивні й периферійні зони одержаних реа-
кцій. Значну увагу приділено встановленню чинників, які вплинули на фор-
мування тих чи тих семантичних зон. 

Ключові слова: семантичний ґештальт, семантична зона, асоціативне 
поле, асоціат, дочка Прометея. 
 

SEMANTIC GESTALTS OF THE DAUGHTER OF PROMETHEUS  
PERIPHRASIS ASSOCIATION FIELD 

 
Svitlana Bohdan 
Tetjana Tarasjuk 

 
The study highlights the semantic organization features of the association 

field of the ‘Daughter of Prometheus’ stimulus, revealed in a free association 
experiment conducted via an online survey of more than 200 respondents. The 
productive and peripheral zones of the received reactions are considered in 
terms of the semantic gestalt method. The emphasis is laid on the factors that 
influenced the formation of certain gestalts. 

Key words: semantic gestalt, semantic domain, associative field, associate, 
daughter of Prometheus.  

 
Образ Прометея як уособлення “самовідданості, шляхетних почуттів і 

вчинків людини, незгасного прагнення досягти високої мети” (Словник 
античної міфології 1985), як “спокутувану стражданням самостійність лю-
дини, яка в невсипущій праці будує світ” (Гадамер 2001, 237), справдеш-
нього захисника людей і провидця, “символ світла, розуму, жертовності в 
ім’я людства” (Скорина 2018, 64), “технічного прогресу”, “викрадач вог-
ню”, “творець людини” (Скорина 2018, 65), за твердженнями дослідників, 
“відкриває галерею так званих вічних образів, до яких постійно звертати-
меться людство” (Словник античної міфології 1985) і вже традиційно 
впродовж століть належить до одного з найпопулярніших і найчастіше ак-



17 
 

туалізованих у світовій літературі. Щоправда, кожна культура й кожна іс-
торична епоха адаптовувала цей образ до певних національних й часових 
парадигм, то відтворюючи, то порушуючи й розширюючи узвичаєну сема-
нтичну матрицю “прометеївського міфу”, а іноді – руйнуючи до невпі-
знання, зокрема, в тоталітарні радянські часи ХХ ст., позначені виразним 
впливом ідеологем на експлікації цього образу. 

Популярність образу Прометея в слововжитку Косачівської й Драгома-
нівської родин лише стверджує цю загальну тенденцію й тяглість та пос-
тійність зацікавленості до нього в українській історії загалом і в духовому 
просторі конкретної української родини зосібна.  

Передумов такого виразного (і стійкого) особистісного інтересу Лесі 
Українки до цього образу було кілька. За твердженням сестри Лесі Україн-
ки Ольги Косач-Кривинюк, саме античні міфи в російськомовній інтерпре-
тації Штоля (в контексті з кількатомним виданням “Дикі люди”, “Сербсь-
кими народними думами й піснями” в перекладі Михайла Старицького, 
“Трудами” Павла Чубинського) належали до найпершої (і найулюблені-
шої) лектури маленької Лесі та її брата Михайла (Косач-Кривинюк 1970, 
41). Не менш виразно на постійність її інтересу саме до образу Прометея, 
очевидно, вплинув і той чинник, що він належав до кола уподобань і її дя-
дька, Михайла Драгоманова, який вважав “имя Прометея” “для освічених 
людей іменем всего поступового: сміливоі думки, доброго серця, твердос-
ти духа та безстрашности” (Драгоманів 1915, 36–37). 

Власне, образ Прометея, як слушно зауважує Г. Левченко, поруч із ін-
шими “культурними героями” (бунтарями, саможертовними особистостя-
ми, здобувачами вагомих цінностей для людства) (Левченко 2014, 185) й 
позначився згодом на формуванні образних домінант її художньої мовот-
ворчості, передусім лірики. За нашими спостереженнями, номінацію Про-
метей вжито, зокрема, в таких творах Лесі Українки: “В катакомбах”, 
“Завжди терновий вінець” (в автографі), “Ніобея”,  “Іфігенія в Тавриді”, 
“Fiat nox!”. У поезіях “Сон” і “Товаришці на спомин”, хоча й відсутня без-
посередня експлікація лексеми Прометей, фіксовано лише синонімічне 
найменування титан (Титан (страшенний) і вогонь Титана). 

Однак згадки про Прометея в її слововжитку не обмежені лише 
художніми текстами. Про нього, скажімо, йдеться (щоправда, принагідно) 
в одній із авторських приміток її підручника “Стародавня історія східних 
народів” в розповіді про винайдення вогню в арійців: “(Примітка: Ся назва 
сухої тріски – Праманта нагадує ймення, що сталося славним по світах 
здавна й досі, ймення Прометея. Се давні греки розказували, неначе «син 
землі» Прометей здобув проти волі найстаршого бога Зевса вогонь для 
людей, що до того часу блукали в темряві, бо їх Зевс навмисне не хотів 
просвітити, щоб не стали розумними як боги. Прометей витерпів тяжку і 
довгу кару від Зевса, але не каявся за свій вчинок, бо люде просвітилися і 
вийшли з дикости, прийнявши небесний вогонь)” (Леся Українка 1918, 18). 

Фіксовані також неодноразові згадки про Прометея і в її листовних 
текстах, які стверджують насамперед постійність такої зацікавленості. 



18 
 

Першу згадку про Прометея в епістолярії Лесі Українки датовано 17 
лютим 1898 роком у час її перебування в Ялті: “За посилки спасибі, вон[и] 
мені дуже до речі. Між иншим у Байрона єсть переклад Евріпідового 
Прометея (очевидно, йдеться про переклад Дж.-Г. Байроном уривка з 
трагедії «Прометей закутий» давньогрецького драматурга Есхіла (525–456 
до н. е.). – прим.), а я именно думала, де б мені взяти тут сю трагедію: 
хотілось мені передивитись в ній хори і т. і.” (до Косач О. П. (матері)). 
Наступна фіксація-метонімія – це і є, ймовірно, власне прохання надіслати 
цей текст: “Не забудься, мамочко, прислать мені Прометея” (мабуть, твір 
Джорджа Байрона. – прим.) (до Косач О. П., Одеса, 26.VІ (8. VІІ).1889). 
Інші фіксації стосуються перекладу Гетівського “Прометея” 
М. Славінським (“Мій товариш, що ми з ним перекладали Гейне, почав оце 
недавно перекладати Прометея Гете, я гадаю, добре було б, як би він 
скінчив його скоріш тай не гаятись з друком, та нехай би люди читали 
поруч з Вашою розправою” (до Драгоманова М. П., Київ, 28.І (9.ІІ).1894)) й 
образу Андрія Лаговського в романі Агатангела Кримського (“І хто зна, 
може Лаг[овський] тим поміг загасити ту искру божу, яка часом 
виблискувала в душі Волод[имира], от, напр[иклад], після читання 
політичних віршів Гейне та часописі «Права»; може який Прометей зумів 
би з тієї искри ціле багаття роспалити, але Лаговський не був тим 
Прометеєм, і се вже не Володимирова вина, – може й не вина 
Лаговського, але ж і не заслуга, за яку варто любити” (підкреслення в 
епістолярному тексті тут і далі належать Лесі Українці. – С. Б., Т. Т.) (до 
Кримського А. Ю., Київ, 3 (16).ХІ.1905)). Один раз фіксовано юкстапозит 
раб-прометеїст в коментарях до драми “В катакомбах” (“А до речі: от і 
Ви уявляєте собі, що типічний християнин тих часів марив би, що всі 
стануть колись слугами Хр[иста], – чи се ж не все одно, що рабами? Чи 
ж не проти сього повстає мій раб-прометеіст? Він зовсім слушно думає, 
що поки будуть пани і раби (на землі чи на небі, все одно), доти будуть і 
посередники межи ними, дозорці, економи і т. и.” (до Кримського А. Ю., 
Київ, 27.І (9.ІІ).1906). 

Саме ці два пресупозитивні чинники – незмінна зацікавленість образом 
Прометея й неодноразова його актуалізацій й творче осмислення в худож-
ній мовотворчості – стали, на наше переконання, спонукою до проєкції 
цього образу й на її особистість, і як наслідок – спричинилися до появи пе-
рифрази дочка Прометея (зауважмо, з різними конотаціями його семанти-
чної структури в різні періоди побутування цього стереотипного ідентифі-
катора поруч із іншими (не менш частотними) – співачка досвітніх вогнів і 
одержима). Найбільш частотні й регулярні проєкції цієї перифрази, найві-
рогідніше, припадають на час після появи художнього тексту Миколи 
Олійника з такою ж назвою – “Дочка Прометея” (1966 р.), до якої увійшли 
дві повісті “Леся” і “Одержима” (Олійник 1966). За спостереженнями дос-
лідників, формування такої асоціативної проєкції – дочка Прометея – Леся 
Українка – співвіднесене також із появою праці І. Осляка, в якій є окремий 
розділ “Дочка Прометея” (Осляк 1969, 101). 



19 
 

Принагідно зауважимо, що в текстах Лесі Українки маємо лише єдину 
фіксацію перифрастичного словосполучення дочка Прометея в поезії “Ні-
обея”: “…і хоч у горе закована, все ж я дочка Прометея (вирізнення тут і 
далі наше. – С. Б., Т. Т.)”  (Українка-1 1975, 285). Іншу словосполуку – на-
щадок Прометея – вжито кілька разів, зокрема, в поетичних текстах “Fiat 
nox!” тричі (“О, не один нащадок Прометея / Блискучу іскру з неба здобу-
вав, / І безліч рук до неї / простягалось, / Мов до зорі, що вказує дорогу”; “А 
сміливий нащадок Прометея / Знаходив смутну долю свого предка: / Ви-
гнання, муки, нерозривні пута, / Дочасну смерть у дикій самотині…”, 
“Брати мої, нащадки Прометея! / Вам не орел розшарпав груди горді, – / 
Бридкі гадюки в серце уп’ялись”) (Українка-1 1975, 141–142) і один раз у 
“Завжди терновий вінець” (“Той Прометея нащадок, / дотепний до струн 
найдорожчих, / руки до крові скалічить / об струни незграйні волові, / сер-
ця риданням домовить / тих струн недомовлені жалі, – / знаючи добре ці-
ну і музиці, / й музикам, і струнам, / щирого злота пісень / не продасть за 
злотистую арфу” (Українка-1 1975, 388). Один раз спостережено викорис-
тання апелятива батьку Прометею в монолозі Іфігенії: “Аргосе, рідний 
мій! / Воліла б я сто раз умерти, / Ніж тута жити! Води Стікса й Лети / 
Не вгасять спогадів про любий рідний край! / Тяжкий твій спадок, батьку 
Прометею!” ) (Українка-1 1975, 170).                                                                                                      

Перифраза дочка Прометея (факультативно – нащадок Прометея) в 
культурно-мистецькому просторі України впродовж усього ХХ – початку 
ХХІ ст. стереотипно співвіднесена головним чином саме з образом Лесі 
Українки. Власне вона десятиліттями актуалізована найчастіше (нерідко, 
на жаль, без належного й професійного потрактування) і в освітній прак-
тиці (в школах, закладах вищої освіти). А тому цілком передбачувано в су-
часному медійному просторі фіксуємо понад 320 тисяч цитацій і згадок 
цієї перифрази. Це й стало одним із мотиваторів вибору теми нашого дос-
лідження. Для нас було важливо з’ясувати, наскільки міцні й реальні ці 
традиційні семантичні співвіднесеності образу Прометея і Лесі Українки в 
сприйнятті й мовній свідомості сучасних мовців, а також важливо було 
простежити, яким чином формується й чим зумовлена семантична струк-
тура номінативного поля асоціатів, утворених на стимул дочка Прометея.  

Для дослідження цих аспектів було проведено вільний асоціативний 
експеримент в онлайн-форматі з використанням Google форм, що уможли-
вив надійну фактологічну основу дослідження. В опитуванні взяли участь 
200 респондентів віком від 13 до 70 років (найактивнішими виявилися ві-
кові групи 31–40 років – 70 інформаторів і 21–30  – 40 осіб), за фаховим 
статусом / родом діяльності – це в основному вчителі / педагоги – 29 / 
викладачі – 18 (філології, історії, біології), студенти – 11 (одна відповідь – 
студент-мученик), науковці – 16 / наукова діяльність – 2 / вчена – 2, шко-
лярі / учні – 5, молекулярний біолог – 2,  підприємець – 2,  аспірант, магіс-
трант,  юристи, біологи, науковець-біолог, біотехнологи, психологи, фо-
тограф, митці, лікарі, працівник банку,  комп’ютерники, інженер, інже-
нер-проектувальник, інженер-еколог, програмісти, журналісти, вихова-



20 
 

тель, лікар-лаборант, медсестра, копірайтери, безробітна, домогоспода-
рки – 5, пенсіонери – 3, окремі респонденти зазначили лише галузь (біоло-
гія – 12, освіта – 7, медицина – 2, переклад – 2, біофізика, педагогіка, авіа-
ція, музика, японська культура, гуманітарна сфера, мовознавство, лінгві-
стика, спорт, акробатика, географія, маркетингова компанія, 
комп’ютерна техніка, державна служба) або не вказали її конкретно (різ-
ні види, різні роди занять, робота з дітьми, громадська діяльність, ре-
монт авто, декрет, творчість); за місцем проживання – це в основному 
мешканці / мешканки України: Волинська область – 18 осіб (+ Луцьк – 58, 
+ Ковель – 22), Київська – 3 (+ Київ – 52) (ці два регіони переважальні), 
Рівненська – 8 (+ Рівне – 2), Харків – 7, Сумська – 1(+ Суми – 2), Дніпро-
петровська – 1 (+ Дніпро – 1), Одеська – 1 (+ Одеса – 1), Чернігів – 2, Дніп-
ропетровська – 1 (+ Дніпро – 1), Донецька – 1, Дніпропетровська – 1 
(+ Дніпро – 1), Хмельницький – 1, Івано-Франківська – 1, Запоріжжя – 1, 
Луганська – 1, (1 – Польща, 1 – Франція, 1 – Велика Британія, 1 – Ізраїль); 
рідною мовою більшість із них назвали українську – 167 осіб, російську – 
25. Респондентам було запропоновано подати першу довільну реакцію на 
запропонований стимул дочка Прометея (без обмежень морфолого-
синтаксичного статусу асоціатів та їхніх кількісних параметрів). А отже, 
такі відповіді не були регламентовані жодними застереженнями. 

Для аналізу особливостей семантики одержаного асоціативного поля 
цього стимулу ми скористалися методом семантичних ґештальтів, завдяки 
якому можна найбільш виразно окреслити домінувальні й типологічні еле-
менти цього поля. Цей метод для аналізу семантики асоціатів запропону-
вав, як відомо, Ю. Караулов (продовжили розробку цього методу А. Нові-
кова (Новикова 1988; Новикова 2008) і О. Кузіна (Кузина 2010). На думку 
Ю. Караулова, асоціативні поля будь-якого стимулу в основному позначені 
особливою “внутрішньою організацією свого складу”, яка відображає пра-
гматичну структуру кожного поля, яку він і кваліфікує як “семантичний 
ґештальт” (Караулов 2000, 194). Власне ця прагматична структура актуалі-
зує особливі стійкі відношення мови – дійсності й “відтворює типову для 
певної національної культури модель референта, яка відповідає стимулу в 
реальності, що оточує носія цієї мови” (Новикова 1988, 22–23). Властиво 
саме вона “будується на причетності кожної реакції до тієї чи тієї стерео-
типної властивості даного референта в цій мові” (Горошко). А тому фор-
мування структури ґештальту певного слова-стимулу завжди співвіднесене 
з референтом, що стоїть за цим словом у свідомості носія” (Горошко). Вла-
сне, певний різновид ґештальту утворюють подібні за змістом асоціати. 
Окремий семантичний ґештальт формується щоразу лише при “послідов-
ному й суцільному” аналізі певного асоціативного поля на основі однако-
вих / подібних типових реакцій-концептів реципієнтів, які “в загальному 
вигляді позначають типові властивості референта, котрий стоїть в цій ку-
льтурі за іменем поля, тобто за стимулом” (Новікова 2008, 30).  

Важливо врахувати, що власне кожен семантичний ґештальт “характе-
ризує поле як одиницю знань про світ, співвідносячи його будову з відо-



21 
 

браженою в ньому структурою реальності. Узвичаєно він складається з кі-
лькох зон (їх число коливається в межах 7 ± 2), які об’єднують типові для 
цієї мовної свідомості ознаки предмета чи поняття, що відповідає імені по-
ля) (=стимулу)” (Караулов 2000, 194). Власне він уможливлює виявлення 
домінувальних і семантично значущих сегментів, характерних для всієї 
асоціативно-вербальній сітки щодо певного стимульного слова, і створює 
передумови моделювання на цій основі семантичної класифікації всіх ти-
пологічних реакцій. Кожен семантичний ґештальт утворює своєрідну се-
мантичну зону. На думку Н. Сергієвої, така зона подає характеристику де-
якої суттєвої ознаки, сукупність яких і формує інтенсивність цього стиму-
лу, узагальнений образ сприйняття певного фрагмента світу й мовної дійс-
ності, які стоять за цим словом. Принагідно акцентуємо увагу на тому, що 
ґештальти репрезентують “…комплексні, цілісні функційні структури, які 
впорядковують багатоманіття окремих явищ у свідомості” (Сергиева 2006, 
161). Асоціативний ґештальт формується тоді, коли “асоціати семантично 
тяжіють до певних характеристик, групуючись природним чином навколо 
кількох (як правило частотних в асоціативній статті) реакцій, які познача-
ють (називають) деякий набір мислительних образів – концептів. Ці кон-
цепти в найзагальнішому вигляді «сигналізують» про типові зв’язки рефе-
рента, який позначений в цій культурі початковим словом)” (Сергиева 
2006, 161–162). Власне кожен семантичний ґештальт – це завжди окрема 
одиниця знань про світ, а тому її структура співвіднесена зі структурою 
реальності. 

У результаті проведеного експерименту отримано 11 колективних і 76 
одиничних  реакцій на стимул дочка Прометея (зауважимо, що відповіді 
респондентів не коригувалися). Процедура вияву стереотипних властивос-
тей певного референта через змістову подібність елементів асоціативного 
поля уможливила формування структури семантичного ґештальту, сфор-
мованого на основі результатів кількісних підрахунків. За нашими спосте-
реженнями, семантичний ґештальт стимулу дочка Прометея кількісно 
представлений вісьма основними семантичними зонами (І – Леся Українка, 
ІІ – Вогонь і міф, ІІІ – Леся Українка і її характерологічні ознаки, ІV – Леся 
Українка-письменниця, її твори, V – Леся Українка й радянська епоха, VІ – 
Образ Прометея й українська література, VІІ – Твір про Лесю Українку з 
назвою, однойменною зі стимулом, VІIІ – Леся Українка та її образні на-
йменування), межі між якими не мають ознак семантичного “протиборст-
ва”, а іноді, навпаки, – виявляють ознаки виразної взаємодії (за вже уста-
леною традицією деякі з асоціатів за таких умов можуть належати водно-
час до кількох семантичних зон). Кожна семантична зона формується на 
основі кількісно переважальної назви, здебільшого лексеми (рідко – слово-
сполуки). 

Очікувано ядерною виявилася семантична зона, що асоціативно спів-
відносить цей стимул із образом Лариси Косач. Таких асоціативних реак-
цій маємо щонайбільше – Леся Українка – 89, хоча лексично вона неодно-
рідна, бо представлена різними онімними одиницями: узвичаєним псевдо-



22 
 

німом Леся Українка – 72 реакції (66 із них відтворюють лише наймену-
вання-псевдонім, кілька асоціатів мають особливі графічні маркери: ЛЕСЯ 
УКРАЇНКА!!! й ЛЕСЯ УКРАЇНКА; два реципієнти, крім псевдоніма, актуа-
лізували варіант стимульної одиниці – Донька Прометея – Леся Українка), 
демінутивом Леся – 16 (із них 14 – лише лексема Леся, 1 – ім’я в поєднанні 
з атрибутивом – наша Леся, 1 – з оцінними лексемами сильна і незламна: 
Леся: сильна і незламна). Двічі актуалізовано усічення псевдоніма – Украї-
нка (малоймовірно, що це етнонім), один раз – закцентовано тропеїчність 
стимулу дочка Прометея (хоч і з помилковим окресленням її різновиду: 
порівняння Лесі Українки), 1 – автонім Лариса Косач, 1 – крім псевдоніма, 
представлено повний автонім: Леся Українка, Лариса Косач-Квітка, 1 – 
подано криптонім (звичайне скорочення?) ЛУ. 

Прикметно: ця семантична зона представлена лише одним асоціатом-
автонімом, що слугує виявом стійкого семантичного зв’язку цього стимулу 
щонайперше з письменницьким статусом Лариси Косач. Важливо, що роз-
горнута реакція Леся Українка, Лариса Косач-Квітка належить респонде-
нтці, яка має такі персональні характеристики: школярка, 14 років, рідна 
мова – українська. Антропонім Леся в реєстрі асоціатів цієї семантичної 
зони сприймається радше як усічення псевдоніма, а не звичайна актуаліза-
ція демінутива, співвіднесеного з іменем Лариса. 

Узагальнена характеристика респондентів, які представили асоціати ці-
єї семантичної зони така: це особи жін. статі – 40, чол. – 6; освітній статус: 
вища – 43, студент  – 10, учень – 7, повна загальна середня – 1, доктор наук 
– 1, кандидат наук – 1, середня спеціальна – 3; професійна діяльність: нау-
ковець – 2, науковець (не філолог) – 1, доцент кафедри (біологія) – 1, уче-
ний – 1, митець – 1, перекладач – 1, переклад – 1, домогосподарка – 1, пен-
сіонер – 2, освіта – 2, учитель – 9, педагог – 1, учитель українськоі мови і 
літератури – 1, викладач – 8, працівник банку – 1, медицина – 1, лікар – 1, 
лікар лаборант – 1, молодша медична сестра – 1, школяр – 1, учень/иця – 2, 
уроки – 1, студент/ка – 4, аспірант – 1, навчаюся/ння – 5, акробатика – 1, 
інженер-проектувальник – 1, юриспруденція – 1, програміст (колишній) – 
1, географія – 1, мовознавство – 1, вокал – 1; рідна мова: українська – 58, 
українська і польська – 1, російська – 6,  російська і українська –1; мова 
офіційного спілкування: українська – 59, польська – 1, російська – 1, росій-
ська і українська – 1 / українська і російська –1, українська і польська – 1, 
англійська – 2; мова приватного спілкування: українська – 52, російська – 
7, українська і російська – 2, українська і польська – 1, українська, російсь-
ка, англійська – 1, англійська – 1, суржик – 1. 

Наступна – ІІ семантична зона – Вогонь і міф – налічує 46 асоціатів. 
Номінативний ряд цієї зони умовно можна поділити на дві підгрупи: 1) ви-
разно проєктована саме на образ Прометея, зокрема, на розрізнювальну 
домінувальну ознаку, експліковану інтегральною семою номінації вогонь 
(28 асоціатів); 2) антична міфологія загалом (18 асоціатів).  

Ядро першої підгрупи прогнозовано формує лексема вогонь – 11 разів 
(крім неї, фіксовано одиничну (вогняна) й двокомпонентну реакції – во-



23 
 

гонь, Агнія й атрибутивне словосполучення – незгасимий вогонь). Перифе-
рія представлена асоціатами, співвіднесеними з образом Прометея синтаг-
матично: печінка – 1, “Кавказ” (очевидно, твір Шевченка, в якому актуалі-
зовано цей образ) – 1. Окремо варто вирізнити ті реакції, що мають дери-
вативну спорідненість із лексемою Прометей (їх кваліфікують здебільшо-
го як дериваційні (Уфимцева 1983)) – Прометейкиня, Прометеївна, Про-
метеєва дочка, перші дві з яких є, очевидно, лексичними неосемантами 
(автор Прометейкині – респондент 30 років, освіта вища, науковець, рідна 
мова – російська / українська, мова офіційного спілкування – українська й 
англійська, а Прометеївни – також чоловік, 34 років, викладач, рідна мова 
– російська, мова офіційного спілкування – українська), хоча в узусі факу-
льтативно фіксовано патронім Прометеївна,однак обізнаність інформатора 
з цим фактом сучасних знімних українських реалій радше гіпотетична. 
Асоціат Прометеєва дочка можна вважати різновидом релявної реакції, 
коли “стимул і асоціат пов’язані відношеннями морфологічної варіативно-
сті” (Горошко), поєднаної із синтаксичною. Одна з реакцій засвідчує висо-
ку інформативну обізнаність реципієнтки (її характеристичні подані, як 
зазначено в анкетних даних: 40+, науковець, освіта – вища, рідна мова – 
російська) з грецькою міфологією: Ио, Іо, за однією з версій (зокрема, згі-
дно з Істром), таки була дочкою Прометея, хоча найчастіше її кваліфіку-
ють як коханку Зевса. Принагідно зауважимо, що й асоціативна проєкція 
на Лесю Українку в свідомості респондентів також не претендує на безпе-
речну достовірність, а тому такі реакції ми віднесли й до третьої семантич-
ної зони (як-от: вогняна). 

Доповнюють цей асоціативний ряд семантично релевантні лексеми й 
словосполучення: 1 – світло, світло в темряві, факел, полум’я, іскра, па-
лає, просвітництво.  

Друга підгрупа  об’єднує ядерні лексеми словотвірного ряду міф (міф – 
3 / міфи – 2 / міфи давньої Греції – 1, міфологія – 1), бог (богиня – 1, боги – 
1 / боги Олимпа – 1) та інші тематично співвіднесені найменування, що 
мають родо-видові відношення (щоправда, іноді вони засвідчують, на 
жаль, помилкову інформацію, наприклад: батько Марсу – 1 (батьком Про-
метея був Іапет), сестра Девкаліона – 1 (у Девкаліона, сина Прометея, не 
було сестри), Персеїда – 1 (Персеїда – донька Океана й Тефіди, дружина 
Геліоса), Аврора – 1 (римська богиня світанку, донька Гіперіона й Теї, сес-
тра Геліоса)), донька Зевса – 1 (ймовірно, асоціативна паралель). Одна з 
реакцій має виразну емоційну конотацію (прикметно, що вербальний вияв 
увиразнено графічно й за допомогою багаторазового повторення знаків 
запитання, що слугують засобом її інтенсифікації): ??? [=У нього була до-
нька???] (до речі, такий емоційний асоціат належить біологові-науковцю 
43 років, рідна мова – російська, мова приватного й офіційного спілкуван-
ня – українська й російська). 

Семантично співвіднесені з цією зоною й асоціати фразеологізм та лю-
дина з місією. 



24 
 

Третя семантична зона – Леся Українка і її характерологічні ознаки – 
25 реакцій. Це асоціативне поле містить в основному одиничні оцінні лек-
семи різного морфологічного статусу – іменники та прикметники й пред-
ставлена переважно синтагматичними реакціями, позначені емоційно-
оцінними конотаціями (порівняймо: 2 – сила, 2 – сильна жінка, 1 – вогня-
на, чарівна, красуня, видатна, жива, нескорена, нездоланна, волинєлюбка, 
борець, героїня, самопожертва, розум), рідше – кілька лексем-
кваліфікаторів (1 – незламна, з вогнем у серці), часто – атрибутивні словос-
получення (1 – внутрішня сила; сильна жінка; сила і відвага; смілива жін-
ка, жінка, яка не боїться говорити правду; відважна жінка; вольова жін-
ка; вольова дівчина). Як бачимо, більшість асоціатів цієї зони експлікують 
домінувальні семи, властиві семантичній структурі оніма Прометей: не-
скорена, нездоланна, незламна, з вогнем (прометеївським?. – С. Б., Т. Т.) в 
серці, внутрішня сила, відважна жінка тощо. Деякі номінації безпосеред-
ньо створюють асоціативні пералелі: вогняна, борець, героїня, самопоже-
ртва.  

Наступні зони становлять периферію семантичного ґештальта стимулу 
дочка Прометея.  

Четверта семантична зона – Леся Українка-письменниця, її твори – 11 
реакцій. Сюди належать лише індивідуальні реакції, виражені як одинич-
ними лексемами, так і словосполученнями, які вказують на письменниць-
кий статус Лесі Українки (письменниця, поетеса, відома поетеса – 1), на-
йменування окремих текстів, інтертекстові елементи – так звані ремінісце-
нтні, або цитатні асоціації (Contra spem spero, “...я буду вічно жити...”, до-
світні огні – 1), номінації окремих жанрів, оцінні характеристики (поезія, 
вірш, громадянська лірика, несла правду в поезії – 1). Асоціат твір лесі слу-
гує, очевидно, виявом інформаційної необізнаності респонденти (учениця, 
14 років, рідна мова – українська). 

П’ята семантична зона – Леся Українка й радянська епоха – 7 реакцій. 
Сюди увійшли асоціати, семантично співвіднесені з певною історичною 
епохою, які в переважно імплікують негативні емотиви: підручник з укр-
літ, школа, комунізм, радянське кліше, радянська калька, викликає негати-
вну емоцію, Радянський Союз – 1. Гіпотетично до цієї ж семантичної зони 
можна віднести розширений асоціат те, як називають Лесю Українку в 
школі – 1. 

Шоста семантична зона – Образ Прометея й українська література 
має 7 асоціатів, із них 5 реакцій, пов’язаних із Іваном Франком (Франко – 
3, Франком  – 1, Іван Франко – 1) і 2 з Тарасом Шевченком (Тарас Шевче-
нко – 1, “Кавказ” – 1). Поява таких реакцій очевидна й правомірна з огляду 
на тиражовану (й послідовно актуалізовану через освітній та культурно-
мистецький простір України) в ХХ ст. тріаду: Кобзар, Каменяр, Дочка 
Прометея (див. детальніше про це в Г. Грабовича, О. Забужко). Ряд цих 
найменувань, що належить уже понад століття до нашого “наукового та 
інтелектуального дискурсів”, спричинили, як відомо, неоднозначну диску-
сію щодо правомірності їхнього претендування на “роль парадигм не тіль-



25 
 

ки в літературознавчому дискурсі, передусім у літературній історіографії, а 
й узагалі в гуманітарних науках, і навіть ширше – в нашому інтелектуаль-
ному житті, в процесі пізнання як такому” (Грабович 1999). Уникаючи ціл-
ком свідомо ширших коментарів щодо доцільності / недоцільності культи-
вування цих парадигм, зауважимо лише, що навряд чи може бути сприйня-
тна категоричність твердження Г. Грабовича щодо перифрази, яка стосу-
ється Лесі Українки: “У випадку з «Дочкою Прометея», тобто Лесею Укра-
їнкою, маємо щось набагато радикальніше – парадигму, що прямо-таки 
нищить сутність цього творця. Йдеться тут про саме найменування «Леся 
Українка». («Дочка Прометея» – тільки гіпертрофоване гасло, яким наш 
іроніст вдало наголосив добрячу дозу пафосу, що так злився з постаттю 
письменності” (Грабович 1999). Таким чином заперечується будь-яка, на-
віть щонайменша, семантична релевантність особистісних рис Лесі Украї-
нки і тих домінантних ознак, що узвичаєно імплікує образ Прометея, а от-
же, й органічність її персональної ідентифікації за допомогою цієї периф-
рази, що видається щонайменше суперечливим. Принагідно, варто було б 
нагадати в цьому контексті й спогади Ольги Косач_Кривинюк, яка заува-
жувала, що Леся з дитинства “збожнювала” образ Прометея і дивувалася, 
чому “не утворилося релігії прометеїстів” (Косач-Кривинюк 1970, 28). Ін-
ша річ, що радянська тоталітарна ідеологія прислужилися до нівелювання 
реальної семантичної структури цієї перифрази, нівелюючи почасти її до 
невпізнання. 

Сьома семантична зона – Твір про Лесю Українку з назвою, однойменною 
зі стимулом – 5 реакцій. Її утворюють різнорідні асоціати парадигматично-
го типу: книжка, роман Донька Прометея, Анатоль Костенко, Микола 
Олійник, Олійник – 1. Зауважмо, що один із респондентів припустився по-
милки, називаючи автором роману “Дочка Прометея” не Миколу Олійни-
ка, а Анатолія Костенка, який написав, як відомо, інший художній текст 
про Лесю Українку – «Співачка досвітніх вогнів». 

Восьма семантична зона – Леся Українка та її образні найменування 
актуалізована 4 асоціатами – Одержима, СПІВАЧКА ДОСВІТНІХ ВОГНІВ, 
“єдиний мужчина”, Орлиця. Щоправда, останній номінатив (точніше, усі-
чений варіант стереотипної перифрази гірська орлиця) узвичаєно стосуєть-
ся не Лесі Українки, а Ольги Кобилянської. 

Окремо вирізнимо семантичну зону з нульовими реакціями, яка налічує 
три асоціативні одиниці. Це, зокрема, одиничні реакції, позначені не лише 
словесно, а й різними знаками: 0, ?, хто то? 

Деякі реакції зумовлені, очевидно, індивідуальними враженнями й не 
можуть бути витлумачені адекватно й достовірно, наприклад: оголена кра-
суня біля скель і моря. Реакція цукерки спричинена, ймовірно, асоціатив-
ним зв’язком із назвою цукерок “Прометей”.  

Зафіксовано одну реакцію-повтор – дочка, що належить традиційно до 
інформативно зневиразнених. 

А отже, можна висновкувати, що структура семантичного ґештальту 
(передусім – його ядерних зон) переконливо стверджує домінувальність 



26 
 

асоціативної співвіднесеності стимулу дочка Прометея з образом Лесі 
Українки в мовній свідомості сучасних реципієнтів.  

Важливою ознакою семантики сформованого ґештальту вважаємо та-
кож високу поінформованість значної кількості інформаторів про  античну 
міфолологію, зокрема, про ієрархію античних “персоналій”. Чи не найпо-
сутнішою ознакою одержаного асоціативного поля є також визначальна 
семантика емоційно-оцінної зони, яка моделює ймовірні характерологічні 
й спільні ознаки, імпліковані в образах Прометея й Лесі Українки, основу 
яких становлять інтегральні семи ‘вогонь’ і ‘світло’. Навряд чи є підстави 
коментувати їх актуалізацію в номінативному ряду асоціатів як механічне 
відтворення культивованої десятиліттями стереотипної перифрази, більше 
того, позначеної лише маркером ідеологізації, якщо зважити на те, що зна-
чна частина респондентів має вже освітній досвід за межами “совіцької” 
системи, а отже, поза сумнівом, перебуває в інших семантичних координа-
тах світосприйняття. Поява оказіонального фемінітива Прометейкиня, по-
значена насамперед, на нашу думку, певним упливом сучасних правопис-
них тенденції в Україні.  

Прикметно й те, що нульові реакції на цей стимул виявилися одинич-
ними, що слугує підставою достатньої обізнаності мовців із цією перифра-
зою. Цікаво було б також дізнатися детальніше про мотиваційні передумо-
ви асоціатів, доповнивши одержані дані цілеспрямованим асоціативним 
експериментом, скажімо, передбачивши актуалізацію означального ряду 
до пропонованого стимулу. Повноту узагальнень суттєво увиразнить про-
ведення подібного експерименту серед респондентів, які не належать до 
кола осіб із високим рівнем базової освітньої підготовки або серед мовців 
інших етнічних спільнот. Але це – тема вже іншого дослідження.   

 
Гальчук, О. (2006). Трагічний Прометей: від Есхіла до Павла Тичини. 

Київська старовина. 2. С. 67–77. 
Горошко, Е. И. Интегративная модель свободного ассоциативного эк-

сперимента. Електронний ресурс: 
http://www.textology.ru/razdel.aspx?ID=38 [Дата останнього доступу 
27.08.2020]. 

Грабович, Г. (1999). Кобзар, Каменяр та Дочка Прометея. Критика. 12. 
С. 16–19. Електронний ресурс: https://krytyka.com/ua/articles/kobzar-
kamenyar-dochka-prometeya?domain_switch=full [Дата останнього доступу 
25.08.2020]. 

Драгоманів, М. (1915). Оповідання про заздрих богів. Б.м., 38 с. 
Забужко, О. Notre Dame d’Ukraine: Українка в конфлікті міфологій. 

Електронний ресурс: 
https://shron1.chtyvo.org.ua/Zabuzhko/Notre_Dame_dUkraine_Ukrainka_v_ko
nflikti_mifolohii.htm? [Дата останнього доступу 25.08.2020]. 

Караулов, Ю. Н. (2000). Показатели национального менталитета в ас-
социативно-вербальной сети. У кн.: Языковое сознание и образ мира, отв. 
ред. Н. В. Уфимцева. Институт языкознания РАН. Москва. С. 191–206. 



27 
 

Косач-Кривинюк, О. П. (1970). Леся Українка: хронологія життя і 
творчости. Нью-Йорк. 

Кузина, О. А. (2010). Семантический ґештальт как способвы явления 
этнокультурной специфики языкового сознания (на примере семантичес-
кого ґештальта микрополя «Бюро путешествий»). Филология и человек. 
2. С. 46–55. 

Левченко, Г. (2014). «Прометеївський комплекс» у ліриці Лесі Україн-
ки: психобіографічні й міфологічні витоки і контексти. Літературознавчі 
обрії. Праці молодих учених. 21. С. 184–191. 

Новикова, А. М. (1988). «Семантический ґештальт» в структуре ас-
социативного поля. Москва. 

Новикова, А. М. (2008). Использование в рамках ассоциативного поля 
функциональной структуры «Язык-действительность» при обучении пе-
реводу художественных текстов. Русистика. 2. С. 29–34. 

Олійник, М. (1966). Дочка Прометея. Дніпро. Київ. 
Осляк, І. Ф. (1969). З вогнем Прометея. Про творчість Лесі Українки. 

Київ. 
Сергиева, Н. С. (2006). Семантический ґештальт и ядро языкового со-

знания русских. Вестник Южно-Уральского государственного университе-
та. Серия: Социально-гуманитарные науки. 2(57). С. 160–165. 

Скорина, Л. В. (2018). Прометей як культурний герой українського пи-
сьменства 20-х років ХХ століття. Science and Education a New Dimension. 
Philology. VI(42). 149. С. 64–68. https://doi.org/10.31174/SEND-PH2018-
149VI42-15. 

Скупейко, Л. (2018). Свобода і страждання (постаті Прометея й Ісу-
са Христа в рецепції Лесі Українки). Roczniki humanistyczne.  LXVI (7). 
С.7–14. http://dx.doi.org/10.18290/rh2018.66.7-1. 

Словник античної міфології (1985). Київ. Електронний ресурс: 
http://litopys.org.ua/slovmith/slovm08.htm [Дата останнього доступу 
20.08.2020]. 

Українка, Леся. (1975–1979). Зібрання творів у 12 т. Наукова думка. Ки-
їв. 

Уфимцева, Н. В. (1983). Развитие стратегий осознания значения слова 
в онтогенезе. У кн.: Психолингвистические исследования в области лекси-
ки и фонетики. Калинин. С. 154–115. 
  



28 
 

ВЛАСНІ НАЗВИ РОМАНУ “ПОЛЬОВІ ДОСЛІДЖЕННЯ                               
З УКРАЇНСЬКОГО СЕКСУ” В НІМЕЦЬКОМУ ПЕРЕКЛАДІ 

 
Ірина Божко 

 
(Україна) 

 
Статтю присвячено стратегії перекладу власних назв мовної пари 

українська ‒ німецька на матеріалі “Польових досліджень з українського 
сексу” Оксани Забужко та німецького перекладу твору, виконаного коле-
ктивом DAJA. 

Виокремлено та проаналізовано ряд власних назв з нюансами перекла-
ду, зокрема інтралінгвальні конотоніми та культурно марковані назви, які 
втрачають свої експресивні риси у перекладі.  

Ключові слова: власна назва, конотонім, переклад, Оксана Забужко. 
 

PROPER NAMES OF THE NOVEL “FIELDWORK                                       
IN UKRAINIAN SEX” IN GERMAN TRANSLATION 

 
Iryna Božko 

 
In the article the strategies of proper names translation within the language 

pair Ukrainian ‒ German are discussed. The research is based on Oksana 
Zabužko's “Fieldwork in Ukrainian Sex” and its German translation performed 
by the translation team DAJA. 

We identified and analyzed a number of proper names including intralingual 
connotative and culturally marked proper names that lose their expressive fea-
tures in translation.  

Key words: proper name, connotative proper name, translation, Oksana 
Zabužko. 

 
Труднощі перекладу існуватимуть, мабуть, доти, доки існуватиме пере-

кладна література, а надто художня. І переклад власних назв залишається, 
попри позірну простоту, одним із найскладніших завдань для перекладача. 
І хоч до проблеми перекладу власних назв періодично звертаються у вітчи-
зняному та світовому перекладознавстві, багато питань лишається відкри-
тими. У цій статті ми намагаємося розглянути ці проблеми на прикладі ні-
мецького перекладу роману “Польові дослідження з українського сексу” 
Оксани Забужко. 

Перед безпосереднім аналізом перекладу вважаємо за необхідне уточ-
нити термінологію, якою послуговуємося, та обґрунтувати вибір матеріалу 
для аналізу. Репрезентуючи Донецьку ономастичну школу, ми широко по-
слуговуємося терміном поетонім, упровадженим В. Калінкіним. По суті, 
поетонім – це будь-яка власна назва художнього тексту на противагу до 
оніма, який називає об’єкти чи осіб реальної дійсности. Поетоніми можуть 



29 
 

бути як реальними, так і вигаданими письменником (Бучко 2012, 113), од-
нак на відміну від власних назв мови слугують на позначення віртуальних 
референтів, є частиною вторинної семіотичної системи, що моделює пер-
винну (Калінкін 2006, 82). В американській ономастиці побутує термін 
charactonym, який, однак, позначає лише ті літературно-художні власні на-
зви, які певним чином характеризують своїх носіїв (Algeo 1982, 59; Falck-
Kjällquist 2016, 338). З цього випливає, що не кожен поетонім можна поз-
начити терміном charactonym. Утім, існує погляд, що будь-яка власна на-
зва, навіть, здавалося б, обрана навмання, може бути проінтерпретованою 
(Tsepkova 2019, 386). Ми не ставимо за мету інтерпретувати власні назви 
роману, тим паче, що значна частина цієї роботи була здійснена українсь-
кими ономастками (Бербер 2019). У контексті цієї статті вважаємо за доці-
льне розглядати власні назви з погляду їх конотативного значення, а отже, 
і говоримо передусім про конотоніми – власні назви “з метафоричним (або 
символічним) значенням, які називають те, що за нейтрального стилю ви-
словлювання позначається загальною назвою” (Лукаш 2011, 77). Акценту-
ючи увагу на конотонімах, не обмежуємося лише ними, а розглядаємо вла-
сні назви роману комплексно. 

Роман Оксани Забужко важко назвати продуктом масової культури. 
Власні назви роману (включно з конотонімами) “промовляють” далеко не 
до кожного пересічного українця. Тому, працюючи над перекладом, варто 
ретельно опрацьовувати кожну проблемну одиницю. Однак, як зазначає 
Deutsche Welle, “Droschl зробив експеримент: вони сформували команду 
кваліфікованих перекладачів і літературних редакторів, серед яких україн-
ською мовою безпосередньо володіє одна людина. Але в них було до дис-
позиції декілька слов’янських перекладів: російський, польський, чеський. 
Для них головне ‒ зрозуміти написане, зберегти енергетику і дати драйво-
ву німецьку стилістику” (Павлов 2006). Власне, так і вийшло – експериме-
нтально. Ми не заперечуємо, що стилістика виявилася драйвовою, однак 
питання про те, чи адекватно передані власні назви залишається відкри-
тим. 

Найпростішим і найпоширенішим способом перекладу власної назви є 
транскрипція або ж, у разі загального поширення цієї назви, ‒ передача 
традиційною, усталеною у мові назвою. Тому ми не зосереджуємося, на-
приклад, на тому, що Європа німецькою – це Europa, хоча на рівні конота-
ції (і це важко передати в перекладі) ці дві Європи дещо різняться. В укра-
їнській мові Європа як конотонім має значення ‘прогресивність, у проти-
ставленні з Азією, дикунством; цивілізація; удавана цивілізаціяʼ (Лукаш 
2018, 114). Утім, контексти вживання цієї власної назви дозволяють зрозу-
міти її значення в перекладі: “Європа встигла заразити нас мутною гаря-
чкою індивідуальної хоті, вірою у власне «можу!»” (Забужко 2006, 38) ‒ 
“Europa hat es geschafft, uns mit trüben und fiebrigen individuellen Willen zu 
infizieren, mit dem Glauben an das eigene «Ich kann»” (Sabuschko 2006, 29); 
“…пів-Європи, не нашої довбаної, а щонайщирішої, від Британії до Італії, 
сюди рветься, гроші, кар’єра…” (Забужко 2006, 35) ‒ “…ein halbes Europa, 



30 
 

aber nicht unsere vertrackte Hälfte, die trotz allem ein großes Herz hat, im Ge-
gensatz zu jener, die von England bis Italien reicht, auf die sich alles kon-
zentriert, Geld, Karriere…” (Sabuschko 2006, 25). В останньому прикладі 
спостерігаємо ще й фактичну помилку перекладачки, адже щонайщиріший 
варто інтерпретувати як справжній, і стосується цей епітет справжньої в 
очах українця, цивілізованої і передусім Західної Європи. 

Тоді як більшість поетонімів загалом затранскрибовано відповідно до 
правил української вимови (Oksana, Mykola, Lukasch, Mawka, “Swoboda” 
тощо), частина імовірно перекочувала з російського перекладу: “…і вона 
фотографувалась тоді з Дідом Морозом…” (Забужко 2006, 81) ‒ “…und 
man hatte sie damals mit Ded Moroz fotografiert…” (Sabuschko 2006, 78); 
“…«Еней» у Києві, «Червона калина» у Львові…” (Забужко 2006, 79) ‒ 
“…«Enej» in Kiew, «Tscherwona Kalina» in Lwiw…” (Sabuschko 2006, 75); 
“…освітлений Бориспіль о п’ятій ранку, станція Чортів Тупик…” (Забуж-
ко 2006, 59) ‒ “…der beleuchtete Borispol um fünf Uhr morgens, die Station 
Tschertow Tupik…” (Sabuschko 2006, 52) (тут і далі підкреслення наше – 
І.Б.). В останньому прикладі назва Чортів Тупик, найімовірніше, є автор-
ським квазітопонімом (знаходимо його, наприклад, у “Марку в пеклі” Іва-
на Кочерги (Кочерга 1989), де назва очевидно грає роль charactonym’a, ви-
конує атрибутивну функцію) на позначення провінційної станції. У такому 
разі більше сенсу мав би дослівний переклад або ж переклад аналогом на 
зразок Pusemuckel чи Hintertupfingen. Неадекватними з погляду фонетич-
ного відтворення є також “традиційні” форми Gogol, Kiew, однак тут, імо-
вірніше, проблема полягає в тому, що українці лише недавно почали відс-
тоювати свою мову не лише на міжнародному рівні, а й у себе вдома. Бо-
ротьба за форму Kyjiw почалася лише в 2019 році (Bloedner 2019). До того 
ж екзоніми цілковито перебувають у руках мови-приймача (Білик 2019). 

Конотоніми традиційно поділяють на інтерлінгвальні та інтралінгваль-
ні, перші з яких поширені в численних мовах та мають однакове чи близь-
ке значення, тоді як другі притаманні лише одній мові (іноді можуть вихо-
дити в конотонімію спорідненої мови) (Лукаш 2011, 110). Переклад інтер-
лінгвальних конотонімів не вимагає значних зусиль, адже у мові уже є го-
товий аналог:  

“…і той Хуан, чи Пабло, чи Педро зразу втямив…” (Забужко 2006, 31) 
‒ “…und dieser Juan, oder Pablo, oder Pedro, begriff sofort…” (Sabuschko 
2006, 20), де усі згадані імена позначають латиноамериканця (у цьому кон-
кретному тексті – пуерторіканця); 

“… і кожен сухорукий комплексант пнеться в Адами…” (Забужко 
2006, 146) ‒ “… und jeder dürrhändige Komplexer möchte ein Adam sein…” 
(Sabuschko 2006, 150), де Адам / Adam позначає чоловіка; 

“отаке я писала, допросилася називається, теж знайшовся ‒ Данте в 
спідниці! У Данте-бо був ‒ не лише Верґілій, у нього була ‒ Беатріче” (За-
бужко 2006,148) ‒ “So hab ich es geschrieben, hab es mir gewissermaßen ab-
gerungen, es hat sich ein Dante  im Damenrock gefunden! Nur hatte Dante nicht 
nur Vergil, er hatte auch Beatrice” (Sabuschko 2006, 152), де Данте / Dante 



31 
 

передусім позначає митця, а у комбінації з Беатріче / Beatrice в обох мовах 
вибудовується алюзія до історії великого кохання письменника; 

“…хто скаже мені, де наш Єрусалим, де його шукати?” (Забужко 
2006, 102) ‒ “… wer kann mir sagen, wo unser Jerusalem ist, wo soll ich es su-
chen?” (Sabuschko 2006, 101) ‒ Єрусалим / Jerusalem вживається на позна-
чення святого місця в обох мовах. 

Окремі вжиті в романі конотоніми прибули з німецької лінгвокультури, 
що набагато спрощує процес перекладу: “Але ж із ними щодалі, то гірше, 
ніхто вже не доживає до свого «Фауста»” (Забужко 2006,149) ‒ “Doch je 
weiter sie kommen, desto schlimmer wird es, niemand lebt bis zu seinem 
«Faust»” (Sabuschko 2006, 153), де “Фауст” / “Faust” позначає вершину 
творчих здобутків письменника. 

Порівняно з інтерлінгвальними конотонімами інтралінгвальні набагато 
складніше передаються в перекладі, адже вимагають щоразу іншої страте-
гії. Навіть без примітки первинне значення конотоніма можна виснувати з 
контексту, але усі інші нашарування значення, емоційне навантаження 
власної назви для особи, не причетної до української культури, буде недо-
ступним. Так, наприклад, ми знаємо, що, крім усього іншого, Крути – це 
‘програна битва, національна трагедія; поразка, загибель’ (Лукаш 2018, 
148). І навіть якщо цей конотонім вжито, імовірніше, в первинному зна-
ченні ‒ ‘залізична станція, біля якої 29 січня 1918 р. близько чотирьохсот 
українських курсантів і студентів стримували натиск чотирьохтисячної бі-
льшовицької армії. 27 полонених юнаків після бою було страчено’, набуте 
нею конотативне значення впливає на її сприйняття: “…а вони потім гину-
ли під Крутами, під Бродами і де там ще, ті, з кого мала поставати наша 
еліта…” (Забужко 2006, 99) ‒ “…doch sie, aus denen unsere Elite bilden soll-
te, starben später in Orten wie Krut und Brody oder wo sonst noch immer…” 
(Sabuschko 2006, 98). Переклад Krut (а не Kruty) спишемо на необізнаність 
перекладачки, яка навіть не подбала про необхідну примітку. Врешті-решт, 
видавці орієнтувалися не стільки на точність відтворення деталей, скільки 
на “драйв”. 

Власне, будь-які культурно марковані власні назви вимагають при пе-
рекладі подібного підходу, що й конотоніми. Якщо власна назва не насті-
льки важлива, її можна замінити загальною, яка її пояснює. Такий спосіб 
перекладу успішно реалізовано в цитованому прикладі: “…то тільки хри-
стиянство списало це злиття за відомством Чорнобога…” (Забужко 
2006, 30) ‒ “…nur das Christentum hat eine solche Verschmelzung dem Reich 
der schwarzen Magie zugeschrieben…” (Sabuschko 2006, 19). Чорнобога на-
зивають “богом зла, ворогом Вирію, людей і світла, заступником злих сил, 
володарем підземного мертвого царства, <…> ночі і пітьми” (ЕССКУ 2015, 
68), тому цілком логічно пов’язувати його з чорною магією. 

Суттєве навантаження в тексті має ідеонім “Лісова пісня”, який по суті, 
проводить паралель між стосунками головних героїв та коханням Мавки і 
Лукаша. Попри те що назва промовляє до кожного українця, який зберіг 
мінімальні знання шкільної програми, у перекладі ця промовистість явно 



32 
 

втрачена. Назва “Лісова пісня” подана у дослівному перекладі “Waldlied”, 
що є цілком виправданим, однак жодної примітки щодо змісту твору не-
має, тоді як, наприклад, ім’я Вакула ‒ як алюзія до Гоголевих “Вечорів на 
хуторі біля Диканьки” і героїні Оксани ‒ у примітці хай і незугарно, але 
пояснене (у тлумаченні фігурує термін “Lodotschki”, явно нетиповий для 
українського мовлення). До речі, німецький переклад “Лісової пісні” ви-
йшов у видавництві ЛНУ імені Івана Франка (Українка 2006) майже одно-
часно з німецьким перекладом “Польових досліджень з українського сек-
су”, що свідчить про прагнення українців виводити свою літературу на сві-
товий рівень, заявляти про себе. 

Впадає в око те, що примітки у тексті стосуються радше назв повсяк-
денної дійсності (Korvalol, Schiguli, Ded Moroz, Kukuruznik), часом ‒ назв, 
пов’язаних з історією, культурою, літературою (UNR, NKWD, Awwakum, 
Wakula, Martschenko, Stus, Popadjuk). Насичення тексту примітками, звісно, 
його обтяжує, однак без них читач втрачає шанси на проникнення в украї-
нську культуру, про яку переважно і йдеться. На наш погляд, обов’язкові 
примітки (хоча б у кінці книги) повинні супроводжувати щонайменше такі 
антропоніми Chwylowyj, Roksolana, Warwara Langyschiwna, Wynnytschenko, 
Lypynskyj, Gruschewskyj, Gorskaja; ідеонім “Den Kosaken trägt man”; хро-
нонім Hetmanschtschina (в усіх цитованих власних назвах правопис перек-
ладу збережено) так, як це, наприклад, зроблено у французькому перекладі 
роману (Zaboujko 2015). 

Ми не хотіли б, щоб за нашою критикою перекладу з погляду носія мо-
ви оригіналу згубилися успішні рішення перекладацької команди, адже 
текст містить справжні виклики для перекладача. По-перше, це демінути-
ви. Єдиної стратегії їх перекладу не існує. Так, наприклад, Х. Гаврилюк 
критикує транслітерацію слов’янських суфіксів імен у німецькомовних пе-
рекладах, посилаючись на труднощі сприйняття таких імен німецьким чи-
тачем та втрату семантики (Гаврилюк 2011, 29). Нам складно однозначно 
стверджувати правильність таких міркувань. Відзначимо, що при перекла-
ді демінутивів перекладачки застосували аж три різні стратегії: 

а. транслітерація власної назви-демінутива: Лесик → Lesik, Дарка → 
Darka, Дарця → Darzja, Таля → Talja, Сана → Sana, Данилко → Danilko. 
Оскільки жодне з імен не вжите в повній формі, то плутанини вдалося 
уникнути. Утім, можливі проблеми з Даркою / Дарцею; 

б. переклад недемінитувною назвою: “…спершу «Лістеринчиком» про-
полоскавши…” (Забужко 2006, 117) ‒ “… die zuerst mit «Listerine» gespült 
werden” (Sabuschko 2006, 119). У наведеному прикладі наявність деміну-
тивного суфікса загалом не змінює сенс, хіба що додатково характеризує 
мовлення нараторки, тому його відсутність у перекладі можна виправдати; 

в. переклад власною назвою з німецьким демінутивним суфіксом: “…на 
радість Карлику Марксу…” (Забужко 2006, 96) ‒ “…Karlchen Marx würde 
sich freuen…” (Sabuschko 2006, 95). У такому разі не уникнути вживання 
німецького демінутивного суфікса -chen, адже власна назва Karl Marx поз-
начає німецького філософа. Шкода, що в перекладі було втрачено мовну 



33 
 

гру (Карлик – демінутив від Карл і карлик – перен. ‘про дуже незначну з 
певного погляду, нікчемну людину’ (ВТССУМ 2005, 525)), однак зменшу-
вального суфікса досить, щоб виразити зневажливе ставлення нараторки 
до цієї особи. 

Іншим викликом для перекладача є постійне перемикання коду, наявне 
в романі. Авторка вживає цілі фрази англійською мовою, подекуди подає 
англійські слова, затранскрибовані кирилицею; є фрази російською мовою, 
а також російські фрази, фонетично передані українською, що, імовірніше, 
є елементами передачі суржику; трапляються вирази латиною й французь-
кою мовою. Подекуди власні назви є частиною цього перемикання. Тут 
теж спостерігаємо три стратегії передачі власних назв, переважно абревіа-
тур: 

а. українська фонетична транскрипція англійської абревіатури передана 
англійським правописом: “тріпл-ей-дабл-ес” ‒ “Triple-A-double-S” (про 
AAASS – American Association for the Advancement of Slavic Studies); 

б. українська фонетична транскрипція англійської абревіатури передана 
німецькою фонетичною транскрипцією цієї абревіатури: Сі-Ен-Ен ‒ Si-En-
En, Сі-Ай-Ей ‒ Si-Aj-Ej; 

в. українська фонетична транскрипція англійської власної назви пере-
дана німецькою назвою: Юкрейн ‒ die Ukraine (ситуація дійсно безвихідна, 
бо що англійською, що німецькою пишемо Ukraine); од Атлантики до Па-
сіфіку ‒ vom Atlantik bis zum Pazifik. 

Цікавим є прийом називання осіб, чиї імена не грають суттєвої ролі, за-
булися або навмисне приховуються авторкою. Для цього використано на-
зви літер латинського алфавіту: “Ікс «скаче по верхах», Ігрек «погаслий ву-
лканчик», Зет «женився з тою здоровенною дівкою, бо шукав мами»” (За-
бужко 2006, 72). Німецький переклад пропонує графічне позначення цих 
літер: “X «hüpft an der Oberfläche herum», Y ist ein «erloschener Vulkan», Z 
«hat dieses gestandene Exemplar einer Frau geheiratet, weil er auf der Suche 
nach einer Mutter war»” (Sabuschko 2006, 68). 

Отже, доходимо таких висновків. По-перше, стратегії перекладу поето-
німів художнього тексту різняться залежно від особливостей цих власних 
назв. Одним із найскладніших випадків є атрибутивна власна назва 
(charactonym), для неї потрібно добирати значеннєвий відповідник, який 
наявний у мові перекладу, або ж вигадувати такий відповідник самостійно. 
Миколі Лукашу, наприклад, вдавалося транскрибувати деякі ключові ат-
рибутивні імена, додавши в текст перекладу ненав’язливе пояснення їх по-
ходження (зокрема щодо клички Росинанта у романі про Дона Кіхота (Га-
врилюк 2019, 234)). Конотативні та культурно марковані власні назви 
(особливо якщо йдеться про інтралінгвальні конотоніми) потребують при-
міток. Якщо відсутність окремих конотативних власних назв у тексті пере-
кладу не критична, то цілком прийнятно замінити їх загальними назвами. 
Одним із найскладніших завдань для перекладача є передача мовної гри, 
що ґрунтується на власній назві. Усі ці зусилля, пов’язані з відтворенням 



34 
 

значення поетонімів, безумовно необхідні для передачі змістової сторони 
художнього тексту. 

По-друге, згадані нами перемикання коду та демінутивні суфікси (за-
лежно від тексту і мовної пари ці вербальні “прикраси” можуть варіювати-
ся) теж мають певним чином відображатися у тексті перекладу. Тут уже 
йдеться не стільки про зміст, скільки про передачу авторської стилістики. 

Можливо, роман “Польові дослідження з українського сексу” та його 
німецький переклад важко назвати найвдалішим прикладом для демон-
страції особливостей перекладу власних назв (передусім через те, що ро-
ман максимально реалістичний, без розгулу авторської фантазії у царині 
літературної ономастики), проте на цьому прикладі легко зрозуміти важ-
ливість деталей для точного і читабельного перекладу. 

Авторка цієї статті жодним чином не хоче образити перекладачок, які 
зробили справді велику справу для просування української культури в Ні-
меччині, а лише виражає свої критичні спостереження за перекладом. За 
час, що минув з моменту публікації цього перекладу, виросло нове поко-
ління авторів і перекладачів, а українська література стає все доступнішою 
німецькому читачу. Маємо надію, що ця тенденція збережеться й надалі, а 
міжкультурна співпраця наших народів лише зміцнюватиметься. 

 
Бербер, Н. (2019). Метафоричне функціонування поетонімів у худож-

ній прозі Оксани Забужко. Вісник Львівського університету. Серія філоло-
гічна. 71. С. 320‒331. 

Білик, Д. (2019). Kiew чи Kyjiw: як називають українську столицю та 
інші міста в Німеччині. Електронний ресурс: https://p.dw.com/p/3RwDK 
[Дата останнього доступу 02.08.2020]. 

Бучко, Д., Ткачова, Н. (2012). Словник української ономастичної тер-
мінології. Ранок-НТ. Харків. 

Великий тлумачний словник сучасної української мови. (2005). Бусел, В. 
Перун. Київ; Ірпінь. 

Гаврилюк, І. (2019). (Not) lost in translation: proper names in “Don Quix-
ote” translated into Ukrainian by M. Lukash. Вісник Львівського університе-
ту. Серія філологічна. 71. С. 233‒244. 

Гаврилюк, Х. (2011). Антропонім як перекладознавча категорія (на 
матеріалах англомовного та німецькомовного перекладів “Енеїди” 
І. Котляревського). Науковий вісник Південноукраїнського національного 
педагогічного університету ім. К. Д. Ушинського. Лінгвістичні науки. 12. 
С. 24‒32. 

Енциклопедичний словник символів культури України. (2015). Коцур, В., 
Потапенко, О., Куйбіда, В. Видавець В. М. Гавришенко. Корсунь-
Шевченківський. 

Забужко, О. (2006). Польові дослідження з українського сексу. Факт. 
Київ. 

Калинкин, В. (2006). От литературной ономастики к поэтонимологии. 
Λογος όνομαστική. 1. С. 81‒89. 



35 
 

Кочерга, І. (1989). Марко в пеклі. У кн.: Драматичні твори. Наукова 
думка. Київ. С. 175‒241. 

Лукаш, Г. (2011). Актуальні питання української конотоніміки. Про-
мінь. Донецьк. 

Лукаш, Г. (2018). Словник конотативних власних назв. Твори. Вінниця. 
Павлов, О. (2006). Німецькомовні “дослідження з українського сексу”. 

Електронний ресурс: https://p.dw.com/p/AP9h [Дата останнього доступу 
01.08.2020]. 

Українка, Леся (2006). Лісова пісня. Качанюк-Спех, І. (пер. на нім.). 
Видавничий центр ЛНУ ім. Івана Франка. Львів. 

Algeo, J. (1982). Magic names: onomastics in the fantasies of Ursula Le 
Guin. Names. 30. P. 59‒67. 

Bloedner, D. (2019). Kiew oder Kyjiw? Die Ukraine kämpft für die Rückkehr 
des Ukrainischen. Online verfügbar unter URL: https://www.badische-
zeitung.de/kiew-oder-kyjiw-die-ukraine-kaempft-fuer-die-rueckkehr-des-
ukrainischen--175872880.html [Datum des letzten Zugriffs 02.08.2020]. 

Falck-Kjällquist, B. (2016). Genre-based approaches to names in literature. 
In: The Oxford handbook of names and naming. Oxford University Press. Ox-
ford. P. 330‒343. 

Sabuschko, O. (2006). Feldstudien über ukrainischen Sex. Droschl. Graz ‒ 
Wien. 

Tsepkova, A. (2019). Profane in literary anthroponomastics (based on S. 
Townsend’s Adrian Mole diary series). In: Onomastics between sacred and pro-
fane. Vernon Press. Wilmington. P. 385‒398.  

Zaboujko, O. (2015). Explorations sur le terrain du sexe ukrainien. En 
ligne : http://retors.net/spip.php?article548 [Consulté le 03.08.2020]. 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

  



36 
 

ЦІННИК У КОМУНІКАТИВНО-ЖАНРОВОМУ ПРОСТОРІ БАЗАРУ 
 

Ірина Брага 
 

(Україна) 
 

Аналіз малого мовленнєвого жанру ‘цінник’ в комунікативній сфері 
базару передбачає двоаспектний підхід. З одного боку, здійснюється 
паспортизація жанру цінника (характеристика адресата і адресанта, 
комунікативного наміру, композиції, функцій тощо), а з іншого – його 
мовленнєве оформлення, зокрема простежуються явища перемикання і 
змішування кодів. 

 
Ключові слова: комунікативна сфера, комунікативна ситуація, 

комунікативний акт, малий мовленнєвий жанр, писемне некодифіковане 
мовлення, перемикання кодів, змішування кодів.  
 
 

THE PRICE TAG WITHIN THE COMMUNICATIVE  
AND GENRE SPACE OF THE FARMERS MARKET 

 
Iryna Braha 

 
Analysis of the small speech genre ‘the price tag’ in the communicative 

domain of farmers market involves a two-pronged approach. On the one hand, it 
describes the price tag genre characterizing the addressee and addresser, 
intention, composition, functions etc. On the other hand, the article goes over its 
speech implementation, with special attention paid to code switching and mixing 
in particular. 

Keywords: communicative domain, communicative situation, communicative 
act, small speech genre, written non-codified speech, code switching, code 
mixing. 

 
Базар-ринок-ярмарок1 як важлива економічна й культурна практика 

українців Слобожанщини формувалася впродовж століть, про що йдеться в 
роботах видатних українських істориків М. Грушевського (Грушевський 
1995, 3–22), Д. Багалія (Багалій 1991, 135–142), Д. Дорошенка (Дорошенко 
1933, 233), фольклориста і етнографа М. Сумцова (Сумцов 1918, 78–85). 

За влучним формулюванням культуролога О. Гриценка: “Базар-ринок-
торг-ярмарок – це і місце, і час, і процес, і подія, і рід занять, а отже – і 
суспільні групи, з ним пов’язані, і їхня професійна (ділова) етика, і система 
цінностей, зрештою, їхня субкультура, яка, коли йдеться про групи та роди 

                                                           
1
 Про походження і семантику слів див., наприклад: Нечитайло 1983; Дужик, Єрмоленко та ін. 2000. 



37 
 

занять, важливі для нації в цілому, може вирішальним чином впливати на 
кшталт і зміст національної культури…” (Гриценко 1998, 41).  

Базар-ярмарок уявляється як театральне дійство зі своїми акторами і 
своєю яскравою і неповторною мовною стихією. Недарма український 
ярмарок упродовж століть оспівується у творах художньої літератури 
(повісті “Сорочинський ярмарок” М. Гоголя, “Маруся” Г. Квітки-
Основ’яненка, усмішка “Ярмарок” Остапа Вишні та ін.), де його описи 
“сповнені довгих переліків та експресивних вигуків, залиті сумішшю барв 
та звуків, високого та низького, панських родзинок і кав’яру та «для 
нашого брата свинини»…” (Гриценко 1998, 46)2. Літературною легендою 
вже став той факт, що Григір Тютюнник ходив на київський ринок 
(Житній (Бибик 2019, 88) чи Бессарабський (Гримич 2020, 101)3) і всотував 
у себе живу українську мову. 

В українському мовознавстві комунікативна сфера торгівлі та послуг 
малодосліджена, тільки поодинокі роботи стосуються вивчення 
особливостей функціонування мови в комунікативній ситуації магазину, 
ринку, ресторану, кафе тощо. Однією з перших можна назвати статтю 
В. Сімовича “Дещо про нашу купецьку мову”, написану в 1934 р. (Сімович 
1934), де порушується питання культури української мови у сфері торгівлі. 
З розвитком вітчизняної прагмалінгвістики та посиленням інтересу 
мовознавців до комунікативної поведінки мовців у різних ситуаціях 
спілкування з’явилися праці, присвячені вивченню комунікативних тактик 
у торговельній сфері (див., напр.: (Шкіцька 2019)). 

Тривалий період часу зазначений комунікативний локус перебував за 
межами дослідницької уваги й соціолінгвістів. Навіть у ґрунтовному 
дослідженні мовної політики і мовної ситуації в Україні (Бестерс-Дільґер, 
ред. 2008) сфера торгівлі й побуту була представлена лише чотирма 
запитаннями анкети (Як Ви вважаєте, наскільки престижна українська 
мова (зап. 8) / російська мова (зап. 9) в закладах сфери послуг (у магазинах, 
кафе)?; В населеному пункті, де Ви мешкаєте, скільки людей, на Вашу 
думку, розмовляє українською мовою? (зап. 10); Якою мовою Ви звичайно 
звертаєтесь до продавців у магазинах / і Вам звичайно відповідають? 
(фрагмент зап. 52) (Бестерс-Дільґер, ред. 2008, 344–363)), та й окремого 
аналітичного розділу не підготовлено.  

                                                           
2 Принагідно згадаймо дослідження С. Бибик, де на матеріалі словесних картин ярмаркового середо-

вища, зображених у прозових творах XIX-XX ст., проаналізовано концепт “ярмарок”, виявлено стилісти-
чні прийоми створення ярмаркового гумористичного колориту, а також виділено соціально-культурні 
маски – продавець, жид, циган, сліпий музикант, прохач, картяр та ін. (Бибик 2019). 

3 Романи “Клавка” і “Юра” Марина Гримич наситила різними літературними фактами, а подекуди й 
бувальщинами. Зокрема, один з героїв роману “Юра” Борис Баратинський, “не на жарт розійшовшись на 
базарну тему”, виголошує: “На Лук’янівці така сільська говірка, що Бессарабці навіть і не снилося! Он 
Григір Тютюнник ходить на Бессарабку слухати українську мову! Яка там Бессарабка! На Лук’янівку 
йому треба! <…> А ще можна сісти тут же, біля заводу Артема, на трамвайчик і доїхати до Житнього… 
ну, а там – це справді колгоспний ринок: найколгоспніший колгоспний ринок на Україні! Там усе таке 
масштабне: якщо урожай – то ЗІЛами, якщо зерно – то оптом, якщо картопля – то мішками, якщо  моло-
ко – то бідонами!..” (Гримич 2020, 101). 



38 
 

І тільки сьогодні соціолінгвістична група Інституту української мови 
НАН України, здійснюючи моніторинг усіх сфер суспільного життя, де 
функціонує українська мова, намагається заповнити лакуни (див., 
наприклад: Соколова 2019). Зокрема, молода дослідниця М. Гонтар, 
використовуючи метод соціолінгвістичного опитування, що проводилося в 
різних регіонах України, аналізує сучасну мовну ситуацію у сфері торгівлі 
й послуг (Гонтар 2018) та ставлення українців до вживання української 
мови, їхні очікування й запити (Гонтар 2020), а також вивчає вияви 
мовного конфлікту і дискримінації в цій сфері (Гонтар 2019). 

Утім мова ринку не була предметом спеціальних досліджень, якщо не 
рахувати публікації (Брага 2011; Брага 2014), у яких простежуються 
тенденції функціонування українсько-російського суржику в ситуації 
спонтанного спілкування на продуктовому й речовому ринках м. Суми. 

Цього ж разу в об’єктиві пропонованої розвідки опиняється малий жанр 
цінника. Відповідно предметом дослідження стають цінники (більше 300 
одиниць), зібрані в “полі” продуктових базарів м. Суми (найбільше – на 
Центральному ринку). Окремі приклади дібрано із сторінок “Центральний 
ринок міста Суми” (представляє фермерський ринок) і “Євробазар Суми” 
(представляє Центральний ринок у цілому), розміщених у соціальній 
мережі Facebook. Вибір продуктових базарів зумовлений тим, що це 
локуси побутування українсько-російського білінгвізму, на відміну від 
сумських промислових ринків, де панує російська мова. 

Основні завдання роботи вбачаємо в тому, що, з одного боку, здійснимо 
паспортизацію жанру цінника (характеристика адресата і адресанта, 
комунікативного наміру, композиції, функцій тощо), а з іншого – 
проаналізуємо його мовленнєве втілення з урахуванням білінгвальної 
мовної ситуації досліджуваного регіону та значного поширення 
українсько-російського суржику.  

 
Місце мовленнєвого жанру “цінник”  

серед інших мовленнєвих жанрів 
 

Ринок/базар як комунікативна сфера формується такими складниками: 
учасники – покупець і продавець, які перебувають в умовах усного, 
контактного, спонтанного, невимушеного, неофіційного спілкування, мета 
якого у кожного своя: покупець прагне якомога вигідніше (за прийнятною 
/ найнижчою ціною) купити товар, який йому потрібний, а продавець – 
вигідно продати товар (за прийнятною / найвищою ціною), навіть той, що 
покупцеві не завжди потрібний. Спілкування здійснюється в соціально 
неоднорідному середовищі, у якому взаємодіють комуніканти з різним 
соціальним статусом, що виконують різні соціальні ролі, мають різний 
рівень мовної компетенції, що особливо виявляється в умовах 
білінгвальної мовної ситуації. 

Комунікативно-жанровий підхід уможливив характеристику низки 
мовленнєвих жанрів, що функціонують у комунікативній сфері 



39 
 

“ринок/базар”. Дослідники (М. Китайгородская, Н. Розанова, Л. Шкатова) 
небезпідставно вважають діалог купівлі-продажу основним мовленнєвим 
жанром зазначеної сфери, та і врешті-решт це підказує проста життєва 
логіка. З-поміж жанрів, властивих для міського спілкування, і зокрема для 
сфери “ринок/базар”, дослідники виокремлюють малі жанри:  

1) усні, наприклад: усна реклама, оголошення, заклики 
(Китайгородская, Розанова 2000); 

2) писемні, наприклад: оголошення, плакати, репліки-наклейки, 
вивіски, рекламні таблички, цінники тощо (Китайгородская, Розанова 
2000; Нагорняк 2013). Вважаємо, що окремі малі жанри можна 
потрактувати як вербалізовані компоненти діалогу купівлі-продажу, 
зокрема це стосується усного жанру “заклик” і писемного жанру “цінник”, 
які, подібно до техніки кінематографічного монтажу, згортають, 
ущільнюють другорядну інформацію і оприявлюють пріоритетну – запит 
ціни в діалозі купівлі-продажу. 

Для відтворення мовного ландшафту продуктових ринків м. Суми, де 
функціонують і цінники, наведемо приклади різних писемних малих 
жанрів: 

1) оголошення: (1) Продаж молочних / продуктів в / пластиковій тарі; 
(2) Купленное мясо / можно перекрутить / беcплатно / не отходя от 
прилавка!; (3) Закупаем / Свинину / Без сала / ДОРОГО; (4) ВНИМАНИЕ! / 
МЫ / → ПЕРЕЕХАЛИ → / 5 МЕТРОВ // Ковбаси / в кіоску → рядом 
3-метра; (5) В ПРОДАЖІ / НАСІННЯ / КВІТІВ ТА / ОВОЩІВ / ГРУНТ 
ДЛЯ / РОССАДИ; (6) Продам картоплю / Сорт Іван та Марья / Дуже 
добра без хімії можна провірить нітратомєром / Тел <…>. 4 

2) рекламні таблички, розміщені на приклавках чи вітринах: (7) молоко 
/ утка / індик; (8) Ковбаси / виробничого / комбината; (9) Колбаса / СУМИ; 
(10) Колбаса / сумський / виробничий / комбінат;  

3) вивіски: (11) Українське / САЛО / М’ЯСО; (12) Пав_льон / 
МОЛОЧНИЙ; (13) ПРИЄМНО / коли за ті самі гроші / купуешь БІЛЬШЕ / 
АЖИОТАЖ / продуктові магазини; 

4) жартівливі оголошення: (14) Рученьками НЕ / Давить / Жать / 
Мучать. 

 
Паспортизація мовленнєвого жанру “цінник” 

 
Проаналізуймо комунікативні параметри мовленнєвого жанру, що 

уможливлено завдяки працям Ф. Бацевича, С. Гайди, В. Гольдіна, 
В. Дементьєва, К. Седова, М. Федосюка, Т. Шмельової, Т. Яхонтової та ін.  

На початковому етапі, установлюючи сутність того чи того 
мовленнєвого жанру, традиційно звертаються до тлумачного словника, 
адже для номінації окремого мовленнєвого жанру використовуються 

                                                           
4
 Ілюстративний матеріал подано без змін, із збереженням авторської орфографії, пунктуації та сти-

лістики. 



40 
 

загальновживані слова, які в лінгвістичних працях з комунікативістики 
термінологізуються (наприклад, мовленнєвий жанр “сварка”, “похвала”, 
“осуд” тощо). Тож словникове тлумачення слова цінник – “довідник або 
покажчик цін, розцінок на що-небудь” (СУМ-11, 237). 

У торговельній діяльності слово цінник набуває статусу терміна. В 
офіційно-ділових паперах застосовується подвійна термінологічна 
номінація – ярлик5 цін і цінник, при цьому другий термін, виконуючи 
уточнювальну функцію, подається в дужках (див.: “Інструкція про порядок 
позначення роздрібних цін на товари народного споживання в 
підприємствах роздрібної торгівлі та закладах ресторанного господарства” 
(Інструкція 2008)).  

Оформлення та використання цінників законодавчо регламентується. 
Зокрема, Закон України “Про захист прав споживачів” закріплює, з-поміж 
іншого, право споживача “на одержання необхідної, доступної, достовірної 
та своєчасної інформації про продукцію, що забезпечує можливість її 
свідомого і компетентного вибору” (Закон України 1991). Також 
перераховуються 12 пунктів, що містять опис необхідної інформації про 
товар, з якою має право ознайомитися споживач, а саме: найменування 
товару, відомості про його основні властивості, номінальну кількість 
(масу, об’єм тощо), дату і місце виготовлення, найменування та 
місцезнаходження виробника, ціна тощо, при цьому останній компонент є 
обов’язковим, а решта – факультативні (докладніше див.: (Закон України 
1991, ч. 1, ст. 15 “Право споживача на інформацію про продукцію”)). 

У Законі України “Про застосування реєстраторів розрахункових 
операцій у сфері торгівлі, громадського харчування та послуг” йдеться про 
те, що суб’єкти господарювання при продажу товарів у сфері торгівлі, 
громадського харчування та послуг зобов’язані “реалізовувати товари за 
умови наявності цінника на товар <…> у грошовій одиниці України” 
(Закон України 1995, ч. 4, ст. 3, п. 8). 

Уже згадана “Інструкція” зумовлює засоби інформування споживачів 
про роздрібні ціни на товари і, зокрема, ярлики цін (цінники); подає пере-
лік основних реквізитів цінника залежно від виду товару; дозволяє позна-
чати ціну на товарних ярликах, етикетках підприємств-виготовників, упа-
ковці або безпосередньо на самому товарі, якщо це його не пошкодить (Ін-
струкція 2008, п. 6–8). 

Отже, цінник – це різновид малого писемного жанру, що являє собою 
невеликий за обсягом, але інформативно насичений текст, комунікативний 
намір якого полягає у повідомленні основної інформації про певний товар, 
передусім його ціни. Наприклад: (1) Крупа / кукурудзяна / 3-50; (2) Цукор / 
10-00 / Буряковий; (3) Реберця / до грилю / 11-90 / 0,1; (4) Ковбаски / 
мюнхенські / 10-90 / 0,1; (5) Закарпатська / н/к 1 кг / 56-25; (6) Краківська / 

                                                           
5
 Один з ЛСВ слова ярлик має таке значення “Наклейка на предметі, товарі із зазначенням назви, 

кількості, місця виготовлення, номера або інших відомостей; етикетка” (СУМ-11, 649). 



41 
 

н/к 1 кг / 53-50; (7) Петрушка / 300 грн; (8) Щавель / 500 грн; (9) Салат / 800 
грн за / 100 гр; (10) Лук / Херсон / 850 кг; (11) Яблоки / Чемпион / сочные / 
сладкие / 1 кг / 2000. 

Са́ме комунікативний намір і вирізняє цінник з-поміж інших малих 
жанрів – вивісок, рекламних табличок, оголошень, що і дає підстави 
вважати його визначальним жанроутворювальним чинником, оскільки 
втілення думки в жанрову форму корелює з інтенціональним полем автора. 
Адресант цінника – суб’єкт продажу (Приходкина 2007), продавець, а 
адресат – споживачі, покупці базару. Писемний канал передачі інформації 
відрізняє цінник від закликів: (1) Св’іжина́ / д′е́воч’ки / са́ло / м’а́со //; 
(2) Бер′і́т′ окро́пч’ік / петру́шку / буд′_ла́ска //; (3) Ч’аĭ / ко́ф’е / мак:о́ф’е / 
капуч’і́но / гара́ч’іĭ шикала́дт // 

Графічне оформлення цінників варіюється залежно від статусу 
продавця: фірма-виробник чи фірма-реалізатор надає продавцям 
стандартні бланки цінників із своїм логотипом; постійні продавці 
Центрального ринку виставляють цінники з логотипом ринку, а в решті 
випадків продавці самостійно виготовляють цінники з доступного 
матеріалу – паперу, картону, пластику тощо. Не є винятком, коли той 
самий продавець базару разом із стандартними цінниками розставляє 
саморобні, що важко уявити у текстовому просторі фірмового магазину. 

Композиція цінника достатньо уніфікована, що зумовлене типовістю 
комунікативної ситуації купівлі-продажу, практикою торгівлі та закріплене 
на законодавчому рівні, про що йшлося вище. Загальна композиційна 
модель малого жанру цінника на базарі складається з таких компонентів: 
назва виробника, найменування товару, властивості товару, номінальна 
кількість, ціна. 

Оформлюючи цінники, продавці базару орієнтуються на 
стандартизовану композицію, яка нерідко зазнає змін: 

1) суттєво спрощується, коли зазначається тільки ціна товару, 
наприклад: 40 <на винограді>, 46 грн <на трилітровій банці молока>; 

2) ускладнюється за рахунок додаткової характеристики товару, у т. ч. 
за рахунок емоційно-оцінних мовних одиниць, наприклад: (1) Лубни / 
30-00 / оранжеві / жовтки <курячі яйця>; (2) Черешня / Чкалов / 50 гр; 
(3) Фейхоа / 16000/кг / содержит йод; (4) Груша / сочная / сладкая / мёд / 
28. 

Прикметно, що ціна, як правило, розміщується внизу, утім 
розташування ціни може бути непередбачуваним (див. приклади, наведені 
вище), навіть може подаватися відокремлено від тексту цінника (разом із 
зазначенням номінальної кількості товару)6: (1) Груша / Ноябрьская / очень 
вкусная // 1 кг / 4000; (2) Груша / Волшебница / супер сладкая // 1 кг / 3000. 
Очевидно, в таких випадках можна говорити про один цінник, текст якого 
розміщений на двох окремих носіях, або про два різножанрові тексти – 

                                                           
6
 Графічно передаємо це за допомогою знака – //. 



42 
 

цінник і саморобні рекламні оголошення, письмові оголошення, що 
розхвалюють товар (Китайгородская, Розанова 2000, 104). 

Ціна є обов’язковим компонентом цінника, адже формує композиційну 
і семантичну домінанту його тексту, а решта – факультативні. Але й тут 
трапляються винятки, оскільки продавці на продуктових ринках нерідко 
позначають на цінниках виключно назву товару ((1) Білий налив <б. ц.>7; 
Кизил <б. ц.>; (2) Варення / з соснових шишок <б. ц.>)8. У такому разі 
доволі важко кваліфікувати жанр подібних мікротекстів, постає питання: 
це усічений цінник чи рекламна табличка? 

У комунікативній сфері базару цінник, окрім основного свого 
призначення, виконує різні функції. 

1. Реалізуючи комунікативну функцію, цінники “беруть участь” в 
організації спілкування.  

Продавці на ринках, бажаючи зекономити свої зусилля, виставляють 
цінники на товарі або укладають список товарів із зазначенням їх ціни. 
Відповідно на композиційному рівні діалог купівлі-продажу скорочується 
у часі, оскільки певні мовленнєві акти, зокрема запит ціни, опускаються.  

Утім на стихійних продуктових ринках цінники не використовуються. 
Продавці розраховують на те, що потенційний покупець має зупинитися, 
аби поцікавитися ціною, розпитати про товар, поторгуватися. У такому 
разі комунікативний акт стає тривалішим. Наприклад, на стихійному 
базарчику біля однієї з міських зупинок продавчині торгують фруктами та 
овочами з присадибної ділянки, а також зібраними в лісі грибами. Як 
заведено в таких місцях продажу, цінники поступаються закликам, які час 
від часу вигукують продавчині: (1) Д′е́воч’к’і! / грибо́ч’ки покупа́йем / 
карто́шеч’ку! // cто_гра́м пйом! //; (2) Бере́м сушку! // бере́м кали́ну! // хот′ 
шо-н′ібу́т′ бере́м! //  

Тож цінник не є обов’язковим компонентом комунікативного простору 
базару (на відміну від магазину), а його наявність чи відсутність слугує 
маркером специфіки комунікації та тривалості певного комунікативного 
акту. 

Окрім того, цінники оприявлюють комунікативну стратегію. Наявність 
цінника демонструє, що продавець не планує торгуватися і не передбачає 
можливості зниження ціни на свій товар. І, навпаки, відсутність цінника є 
сигналом того, що продавець налаштований на обговорення ціни. 
Унаслідок відмови від цінника в діалозі купівлі-продажу з’являється 
композиційний елемент торгу: покупець просить знизити ціну, а продавець 
називає знижку чи нову, зменшену ціну.  

2. Інформативна функція є важливою з огляду на основне призначення 
цінника – повідомляти про ціну товару. Цінник містить словесну 
(найменування, характеристика товару тощо) та цифрову інформацію (ціна 
товару, його номінальна кількість тощо). Інформація може бути повною чи 
                                                           

7
 Умовні скорочення: <ц.> – ціна; <б. ц.> – без ціни. 

8 Випадки, коли цінники не використовуються, описуються при характеристиці комунікативної фун-
кції (див. п. 1).  



43 
 

частковою, що залежить від кількості представлених композиційних 
елементів. Варто відзначити максимальну інформативну насиченість 
цінника при мінімальній кількості знаків. 

3. Експресивна (емотивна) функція, що полягає в розкритті емоцій 
адресанта, вираженні його ставлення до реальності.  

Експресивність здебільшого досягається завдяки використанню таких 
мовних і графічних засобів, як: 

1) демінутивні іменникові та прикметникові суфікси: (1) Млинчики 
<ц.>; (2) Сметанка домашня <ц.>; (3) Лимончики <ц.>; (4) Огірочки 
смачненькі <ц.>; 

2) форми найвищого ступеня порівняння прикметників: самі низькі ціни 
<на товарі замість ціни>; 

3) суфікси й прислівники, що утворюють форми, синонімічні елативам: 
(1) Дуже свіжі / 23 грн. / Суми <цінник на огірках>; (2) Ківі / Дуже 
солодке / 45; (3) Грибы / “Лисички” / Лечебный / вкуснейший / гриб <б. ц.>; 
(4) Мандарин / Испания / сладющий / без косточек / 16; (5) Персик / 
сладющий / Одесса / 27; (6) Слива Алыча / очень вкусная <ц.>; (7) Дыня / 
от производителя / полевая / Херсон / очень сладкая / 15; (8) Дыня “Амал” 
/ очень сладкая / <ц.>; (9) Дыня “Амал” / супер сладкая <ц.>; (10) Бананы / 
супер сладкие <ц.>; (11) Ханей / суперсладкое / очень вкусное <ц.>; 

4) лексеми свіжий, домашній, що засвідчують високу якість товару: 
(1) Ковбаски / Домашні / 10-90 / 0,1; (2) Шашлик по домаш. / 1290 / 0/100; 
(3) Кровянка / домашня / 18-80; (4) Огірки / Домашні / Добрі <б. ц.>; 
(5) Помідор / домашній <б. ц.>; (6) Перепела / 24-00 / Домашні; 
(7) Л. Долина / 25-00 / свіжі; (8) Свіжі СО / 24-00; (9) Свіжі С1 / 22-00; 
(10) С2 / 17-00 / свіжі <цінники на яйцях>; (11) Свіжий / мед! <б. ц.>; 
(12) Херсон / Арбуз / 1 кг сладкий / 3-20 / Свежий; 

5) сленгізми та жаргонізми: балдьож; драйв <цінники на пляшках 
пива>; 

6) порівняння: Абрикос / Ананасний / сладчайший / как мёд!!! <ц.>; 
7) знаки оклику як графічний засіб виявлення інтенсивності якісної 

ознаки: (1) Мандарин / без косточки / сладкий!!! <ц.>; (2) Сельдь / горячего 
коп. / супер!!! / 25-50; 

8) підкреслення або напівжирне виділення: Охтирка / Яблуко- / груша / 
900 / кг / сочне / солодке / Охтирка. 

Нерідко в тексті одного цінника застосовується кілька засобів 
вираження експресії: (1) Нектарин / Супер! <ц.>; (2) Помидор / Ахтырка / 
Домашний / вкуснейший!!! <ц.>. 

Експресиви як продукт індивідуальної мовленнєвої творчості продавця 
відображають загальну тенденцію, властиву для сучасної міської 
комунікації, – посилення особистісного начала (Китайгородська, Розанова 
2000, 345; Ушакова 2002, 111). Са́ме завдяки цим мовним засобам 
“спрацьовує” сугестивна функція (див. п. 4).  

4. Інформативна функція тісно взаємодіє з експресивною так само, як 
взаємодіють засоби об’єктивної та засоби оцінної характеристики товару. 



44 
 

Простежмо це на прикладі цінників ковбасних виробів ((1) Конотопская / 
в/к в/с / <ц.> / Бесподобная / Конотоп; (2) Праздничная / с/к / <ц.> / 
Бесподобая; (3) Киевская / с/к в/с / <ц.> / Бесподобная; (4) Сосиски / 
Сливочные / прикопченые / <ц.> / Бесподобные; (5) Сардельки / Сочные / 
<ц.> / Бесподобные; Докторская / вар. без сала / <ц.> / очень вкусная; 
(6) Языковая / в/с с ветчиной / <ц.> / Бесподобная; (7) Чайная / вар. с салом 
/ <ц.> / очень вкусная; (8) Чайная вар. / без сала / <ц.> / изумительная; 
(9) Телячья вар. / без сала / <ц.> / очень вкусная) або цінників фруктів 
((1) Турция / Персик / сладкий / ароматный / очень вкусный / 40; (2) Одесса 
/ Персик / сладкий / вкусный / очень / ароматный / 37). 

У результаті такої тісної “співпраці” реалізується сугестивна (рекламна) 
функція цінників. Визначаючи загальні тенденції, властиві для комунікації 
на міському ринку, С. В. Ушакова називає підвищену сугестивну 
мовленнєву діяльність, що виявляється у відкритій чи прихованій рекламі 
товару, яку використовує продавець (Ушакова 2002, 111).  

5. Прескриптивна функція частково виявляється в тому, що в деяких 
цінниках простежуються ознаки жанру “кулінарний рецепт”: (1) Кукуруза / 
супер / сладкая / Домашняя / варить 5 минут; (2) Кукуруза / сладкая!!! / 
варить 3 мин. / Ахтырка. 

6. Презентаційна функція, яка завдяки розкриттю певних мовних 
особливостей адресата дає змогу встановити інформацію про нього, що 
неначе «видає» його, як-от рівень освіти, рівень мовної компетенції, 
належність до певної професійної чи територіальної мовної спільноти 
тощо. Звичайно, така інформація по-різному сприймається пересічним 
мовцем і лінгвістом, проте зчитати її може тільки останній (Skudrzykowa, 
Urban 2000, 37–38). Наприклад, вживання сленгізмів і жаргонізмів у тексті 
цінників свідчить не тільки про орієнтацію на цільового споживача з 
метою реалізації сугестивних намірів, а й про адресанта як носія цього 
мовного субкоду: суперкласне, суперове, балдьож, фішка, драйв, cool 
<цінники на пляшках пива>. 

Цінники навіть дають можливість скласти фрагмент мовної біографії 
продавця. Наприклад, продавчиня сиру на товарі виставила такі цінники: 
(1) Моцарела / 150.00 гр/1 кг; (2) Масло / сливочн / 250.00 / 1 кг.; 
(3) Моцарела / в россоле / 170.00 / 1 кг; (4) Сыр / “Адыгейский” / 120.00 / 
1 кг; (5) Творог / 110.00 гр/1 кг; (6) Запиканка / творожн. / 140.00 гр.; 
(7) Адыгейский / печеный / 140.00 гр/1 кг. Назви продуктів продавчиня 
намагалася писати російською, яку, очевидно, вона вивчила на слух (так 
званий рецептивний білінгвізм): 1) моцарела (укр. моцарела, 
рос. моцарелла); 2) россол (укр. розсіл; рос. рассол); 3) запиканка (укр. 
запіканка; рос. запеканка). Мовленнєве оформлення цінників вказує на те, 
що продавчиня (а це молода дівчина років 20-25) у щоденному спілкуванні 
використовує українську мову з елементами суржику, утім, коли 
приїжджає торгувати на Центральний ринок обласного центру, бажаючи 
відповідати викривленим, навіяним стереотипами “очікуванням” покупців 



45 
 

(адже насправді від неї очікується українська мова), перемикається на 
російську мову в тій мірі, наскільки дозволяє її мовна компетенція. 

 
Мовленнєве втілення жанру “цінник” 

 
Висвітлення цього аспекту передбачає з’ясування, яку мову обирає 

продавець при написанні тексту цінника. 
Як виявилося, не завжди можна ідентифікувати мову цінника, якщо в 

його тексті подається лише назва товару, яка має однакове графічне 
оформлення і в українській, і в російській мовах. Це можуть бути як 
відмінювані іменники (баклажан, кабачки, капуста, редька, петрушка, 
салат, щавель; апельсин, барбарис, виноград, кизил, лимон, мандарин, 
нектарин, хурма, черешня; карась, короп, йогурт, молоко, мед, халва, 
кунжут, фундук, горох, гречка, перловка, просо, рис, сорго, соя, конопля, 
дерть, люпин, люцерна), так і невідмінювані (авокадо, какао, фейхоа). 

Українська мова на сумському базарі мало представлена. Передусім це 
пояснюємо прагненням селян переходити на російську в місті. На жаль, на 
мовців продовжує впливати стереотипне уявлення про місто як 
середовище російської мови. Кількість українськомовних прикладів 
незначна: (1) Жито / 80 грн; (2) 31-00 / Бабусини казки; (3) Молочна / капля 
/ 1 кг / 32-40; (4) Мед з липи <б. ц.>; (5) Маточне молочко / Гомогенат / 
Мертві бджоли / Прополіс / Плідні матки <б. ц.>.  

Найчастотнішими діалектизмами, використовуваними для 
найменування продуктів у текстах цінників, є картошка, клубника, мука9: 
(1) Невська картошка <б. ц.>; (2) Картошка / молода / 20 грн (1 кг); 
(3) Клубника / “Єлизавета” / 90 грн/кг; (4) Мука / 4-70 / Тростянець; 
(5) Мука / 4-00 / Вінниця.  

Подекуди трапляються орфографічні та граматичні помилки: 
(1) Осиледець / с/с / 23-50; (2) Мамино соничко <б. ц.; вафлі>; (3) Дуже 
солодка / 20 <апельсин>. 

Натомість переважає російська мова, хоч ця мова і не є рідною для 
продавців, про що свідчить набагато більша кількість помилок у мовному 
оформленні цінників (див. також приклади, наведені вище): (1) Помедор / 
1 кг / 450; (2) Печенье / посное / 13-50; (3) Абрикос / Ананасний / 
сладчайший / как мёд!!! <ц.>; (4) Бананы супер / сладкие <ц.>; (5) Белисимо 
/ 33-80 <цукерки>; (6) Торт по Турецки / 1 кг / 31.70; (7) Яблака / свежий / 
50 / 1 кг. 

Мають місце випадки, коли найменування товарів перекладають, 
причому спочатку назву подають російською мовою, а вже потім – 
українською: (1) Боярышник / (глід) <б. ц.>; (2) Голубика / Лохина <текст 
написаний від руки>. Прикметно, що поруч з останнім цінником, який 
                                                           

9
 Наведені слова класифікуються як діалектизми на тій підставі, що вони фіксуються в діалектологі-

чних словниках (див., напр.: картошка, картошечка, клубника, клубничка (Чабаненко 1992, с. 154, 178)), 
а їх поширення на території Сумщини підтверджується даними “Атласу української мови”: мука (АУМ-
1, картка № 311 ; АУМ-3, картка № 100), картошка (АУМ-1, картка № 312; АУМ-3, картка № 24). 



46 
 

продавець оформив від руки, виставлено рекламну табличку з 
українськомовним текстом, виготовлену типографським способом: 
Голубіка свіжа / Пропонуємо / свіжу ягоду голубіки / з власної плантації / 
Доставка / на наступний день / після збору / Замовляйте за телефонами: 
<…>. 

Характеристика особливостей функціонування мовленнєвого жанру 
‘цінник’ на базарі в умовах білінгвізму охоплює аналіз таких явищ 
мовного контактування, як перемикання і змішування кодів. 

Перемикання кодів, кодове перемикання – здебільшого усвідомлений 
перехід з мови на мову або з однієї форми її існування (коду, субкоду) на 
інший код (субкод), умотивований бажанням мовця досягнути 
максимально ефективного спілкування та зумовлений зміною ситуації 
спілкування: зміна адресата, що не володіє певним кодом, зміна теми 
спілкування, зміна рольових відношень між учасниками комунікації тощо 
(Михальченко, ред. 2006, 163–164). Такий перехід “є реалізацією 
комунікативного наміру адресанта – підкреслити належність до однієї зі 
співрозмовником соціокультурної групи” (Шумарова 2015, 113–114). 

Кодове перемикання можемо спостерігати в межах одного цінника: 
(1) Жито / 8 грн/литр; (2) Картофель / Домашний / “Сатис” / Старе село; 
(3) помідор / на сок / засолку / от 10 кг / 400 / 200 грн; (4) солодкий, сочний / 
Черный / принц <б. ц.>.  

Найчастіше ж це явище простежується в межах одного торговельного 
місця, де продаються різні продукти різних видів чи сортів10: 

– (1) Теляча / 22.10; (12) Для / оливье / 22/10; (3) Молочная / 24.60; 
(4) сосиски / Детские / 34.00; (5) сардельки / <…> / 24.70 (види ковбас); 

– (1) Кровянка / домашня / 18-80; (2) Детская / сливочная / 39-80; 
(3) Докторская / 36-80; (4) Печеночная / <…> сорт / 18-80 (види ковбас); 

– (1) Хлебные / палочки / 18; (2) Палочки / в глазури / 38-50; (3) Вкус / 
детства / 1850 <печиво>; (4) Кокосовое <ц.>; (5) Ванильное <ц.>; 
(6) Слойк / 26-50; (7) Малятко / 27-50 <зефір> (кондитерські вироби); 

– (1) отборка / Л. Долина / 6-20; (2) Эко-коко / липова / долина / без 
добавок (курячі яйця); 

– (1) Базілік; (2) Кинза; (3) Рукола; (4) Селера; (5) Мята <б. ц.>; 
– (1) Клубніка / 55; (2) Полуниця / 45;  
– (1) Буряк; (2) Лук; (3) Картошка <б. ц.>  
– (1) лук / молодой / 650 г; (2) лук / синий / молодой / 35 г; (3) морква / 

15 г; (4) картошка / 650; (5) картошка / 1150; (6) картошка / розова / 12 г; 
(7) баклажан / 3000 кг; (8) цукини / 1800 кг; (9) часник / 5000 кг; (10) гриби / 
50 г; (11) капуста / молодая / 500 кг; (12) капуста / цветная / 29 г; (13) перец 
/ 20 г; (14) броколі / 30 г; (15) кабачок / 13 г; (16) перець / 64 г / кг; 
(17) огірок / 2400 кг; (18) стебло / селери / 40 кг; (19) авокадо / хаас / 50 

                                                           
10

 Умовні позначки: курсив – слово з української мови; підкреслення – слово з російської мови; зви-
чайний шрифт, не курсив – слово, що збігається за орфографічним оформленням в українській і російсь-
кій мовах; жирним шрифтом – гібридне слово (суржик). 



47 
 

1 шт; (20) авокадо / зелен. / 3000 1 шт; (21) капуста / пекинск. / 16 кг; 
(22) кабачок / 1000 г кг (овочевий кіоск). 

Непрямим свідченням кількісного співвідношення між українською і 
російською мовами в оформленні цінників слугує поперемінне їх 
використання одним продавцем. Так, з-поміж 24 цінників однієї з 
торговельних палаток тільки 4 оформлені українською мовою ((1) Халва / 
10000/кг / кунжутна; (2) Халва / 5000/кг / шоколадна; (3) Халва / 5000/кг / 
ванильна; (4) Кокосова / стружка / 10000/кг), решта – російською 
(Чечевица; Фасоль; Семечки / подсолнуха / сырые; Семечки / жареные; 
Семечки / тыквенные; Арахис / солёный; Арахис / сырой; Арахис / 
жареный; Арахис / очищенный; Арахис / солёный / бекон; Арахис / в 
кунжуте; Арахис / в какао; Арахис / в йогурте; Кешью / сырой; Кешью / 
жареный; Хлопья / миндаля; Миндаль) і навіть льон з Івано-Франківська 
передається російською: Лён / 2000/кг / Ив. Франков.  

Як бачимо з наведених прикладів, перемикання кодів, усупереч 
визначенню цього феномена, має хаотичний та неусвідомлений характер, 
не зумовлюється зміною параметрів ситуації спілкування, і, очевидно, 
відбувається через низький рівень володіння українською / російською 
мовою або й обома мовами та несформовану мовну стійкість продавців 
базару. Така специфіка вияву зближує явище перемикання кодів із 
змішуванням кодів. 

Змішування кодів – неусвідомлений, немотивований, не пов’язаний зі 
зміною комунікативної ситуації перехід білінгва у процесі 
міжособистісного спілкування з однієї мови на іншу, коли межа кодів 
може пролягати навіть всередині тісно зв’язаного словосполучення, що 
свідчить про недостатній рівень мовної компетенції (Михальченко, ред. 
2006, 196; Шумарова 2015, 113–114). 

У результаті змішування кодів утворюються, наприклад, такі гібридні 
форми11: 

а) графічні: (1) Космични / 1 кг / 31-30; (2) Лімон / 1 кг / 1600; (3) Мьод 
<б. ц.>; Олия / <ц.>; 

б) фонетичні: Булачка / жовтн / 180; 
в) морфонологічні: (1) Запорожжя / Маслёнка <б. ц.>; (2) Школьне 

яблочко / 1 кг / 3.50; (3) Коровка киевська / 32-90; 
г) фонетичні й морфонологічні: Маліновка / 950 гр; Пірожок / з / 

повідлом / 150; 
ґ) лексичні: (1) Бешена пчела / 1 кг / <…>.00; (2) Канфети / “Гулівер”; 

(3) М’ясо говядина <ц.>; (4) Гавядіна / 6300; (5) желе / клубнічка / 1 кг / 
36.00; (6) подчеревка / <ц.> (укр. почеревина; рос. подчерёвина, подчеревок, 
Р. в. подчеревка); (7) Крупа гречана жарена / 35 гр.; 

д) морфологічні: Саме смачне сало <ц.>;  
е) синтаксичні: утворення словосполучень за схемою: 

                                                           
11

 Умовні позначки: підкреслення виділяютьгібридні елементи.  



48 
 

– “прикметник (укр.) + іменник (рос.)”: (1) Свинячі колбаски <ц.>; 
(2) Морські камушки / 1 кг / 22.15; (3) Нижня часть / 10.99;  

– “прикметник (рос.) + іменник (укр.)”: (1) Красний буряк <б. ц.>; 
(2) буряк / молодой / 900 г / кг; (3) Помідор / розовий <б. ц.>; (4) Красні / 
помідори / 35 грн/кг. 

Отже, комунікативна сфера продуктового базару, де зумисне долається 
бар’єр офіційності, реалізується настанова на діалог з конкретним 
адресатом, широко виявляється особистісне начало, допускаються більш 
розкуті моделі поведінки, суттєво впливає на композиційну структуру, 
мовленнєве втілення і функціонування такого формалізованого 
мовленнєвого жанру, як цінник. Білінгвальна мовна ситуація міста в 
цілому і його базарів вповні віддзеркалюється в мовленні, представленому 
в текстах цінників, що цілком відповідає народній мудрості: На ярмарку й 
на торгу – що хочу, те й роблю. 

 
АУМ-1 (1984). Атлас української мови: в 3-х т. Т. 1. Полісся, Середня 

Наддніпрянщина і суміжні землі. Голова ред. колегії І. Г. Матвіяс. Наукова 
думка. Київ. 

АУМ-3 (2001). Атлас української мови: в 3-х т. Т. 3. Слобожанщина, 
Донеччина, Нижня Наддніпрянщина, Причорномор’я і суміжні землі. Го-
лова ред. колегії І. Г. Матвіяс. Наукова думка. Київ. 

Багалій, Д. І. (1991). Історія Слобідської України. Передмова, коментар 
В. В. Кравченка. Вид-во “Основа” при ХДУ. Харків. 

Бестерс-Дільґер, Ю., ред. (2008). Мовна політика та мовна ситуація в 
Україні : Аналіз і рекомендації. Вид. дім “Києво-Могилянська академія”. 
Київ. 

Бибик, С. П. (2019). Концепт “ярмарок” в українській сміховій культу-
рі. Культура слова. 2019. 91. С. 87–103. 

Брага, І. (2011). Українсько-російський суржик в соціокомунікативній 
ситуації ринку. Мова і суспільство. Львівський національний університет 
імені Івана Франка. Львів. Вип. 2. С. 119–126. 

Брага, І. (2014). “Перехресні стежки” українсько-російського суржику. 
У кн.: Slovo v kultuře a kultura ve slově : kolektivní monografie. Univerzita 
Palackého v Olomouci. Olomouc. S. 137–150. 

Гонтар, М. (2018). Мовна ситуація у сфері торгівлі й послуг в Україні. 
Українська мова. 2. С. 131–143.  

Гонтар, М. (2019). Мовний конфлікт та мовна дискримінація у сфері 
торгівлі й послуг. Мова: класичне – модерне – постмодерне. Вип. 5. С. 22–
38.  

Гонтар, М. О. (2020). Українська мова у сфері торгівлі й послуг очима 
українців: очікування й реальність. Мова і культура: науковий журнал. Ви-
давничий дім Дмитра Бураго. Київ. Вип. 22. Т. VII (202). С. 30–35.  

Гримич, М. (2020). Юра. Нора-Друк. Київ. 
Гриценко, О. (1998). Базар. У кн.: Нариси з української популярної 

культури. Ред.-упор. О. Гриценко. УЦКД. Київ. С. 41–54. 



49 
 

Грушевський, М. (1995). Історія України-Руси : в 11 т., 12 кн. Редкол.: 
П. С. Сохань (голова) та ін. Том VI. Житє економічне, культурне, націона-
льне XIV–XVII віків. Репринтне відтворення видання (Київ, Львів, 1907). 
Наук. думка. Київ.  

Дорошенко, Д. (1933). Нарис історії України: у 2 т. Т. ІІ (від половини 
XVII століття). Варшава. 

Дужик, Н., Єрмоленко, С., Кудласевич, Л., Ленець, К., Тодор, О., Чеме-
ркін, С. (2000). З практики слововживання. Культура слова. 55–56. С. 94–
131.  

Закон України (1991). “Про захист прав споживачів”, ред. від 
17.06.2020. Електронний ресурс: https://zakon.rada.gov.ua/laws/show/1023-
12?fbclid=IwAR0-BEQCTm0OJFHkUa-
ABqm4mFAAWwMa4Go4yuE20tBKFN3C02vE 550kBho#Text [Дата остан-
нього доступу 15.12.2020]. 

Закон України (1995). “Про застосування реєстраторів розрахункових 
операцій у сфері торгівлі, громадського харчування та послуг”, ред. від 
17.03.2020. Електронний ресурс: https://zakon.rada.gov.ua/laws/show/265/95-
%D0%B2%D1%80#Text [Дата останнього доступу 15.12.2020]. 

Інструкція (2008). “Інструкція про порядок позначення роздрібних цін 
на товари народного споживання в підприємствах роздрібної торгівлі та 
закладах ресторанного господарства”. Електронний ресурс: 
https://zakon.rada.gov.ua/laws/show/z0004-
97?fbclid=IwAR0cKX2bjrJ6tviiLGlny2kDTFIk 
BhOZe52V_rtv0BfgFb1RIDyBqEAADvI#Text [Дата останнього доступу 
15.12.2020]. 

Китайгородская, М. В., Розанова, Н. Н. (2000). Современная городская 
коммуникация: тенденции развития (на материале языка Москвы). В кн.: 
Русский язык конца ХХ столетия (1985–1995). Отв. ред. Е. А. Земская. 2-е 
изд. Языки русской культуры. Москва. С. 345–383. 

Михальченко, В. Ю., ред. (2006). Словарь социолингвистических тер-
минов. Ин-т языкознания РАН. Научно-исследовательский центр по наци-
онально-языковым отношениям. Москва. 

Нагорняк, А. А. (2013). Ценник как жанр естественной письменной ре-
чи. Вестник науки Сибири. 1 (7). С. 271–277. 

Нечитайло, О. І. (1983). Ринок – базар. Культура слова. 24. С. 74–77. 
Приходкина, С. И. (2007). Национально-культурная специфика речевого 

поведения субъекта продаж (на примере речевой деятельности промоу-
тера). Автореферат диссертации на соискание научной степени кандидата 
филологических наук. Челябинский государственный университет. 

Сімович, В. (2005). Дещо про нашу купецьку мову. У кн.: Сімович Ва-
силь. Праці у двох томах. Т. 1: Мовознавство / упор. і передм. Л. Ткач. 
Книги–ХХІ. Чернівці. С. 279–282. 

Соколова, С. О. (2019). Перші підсумки міжнародного проекту: досвід і 
здобутки. Українська мова. 3. С. 52–66. 

https://zakon.rada.gov.ua/laws/show/1023-12?fbclid=IwAR0-BEQCTm0OJFHkUa-ABqm4mFAAWwMa4Go4yuE20tBKFN3C02vE550kBho#Text
https://zakon.rada.gov.ua/laws/show/1023-12?fbclid=IwAR0-BEQCTm0OJFHkUa-ABqm4mFAAWwMa4Go4yuE20tBKFN3C02vE550kBho#Text
https://zakon.rada.gov.ua/laws/show/1023-12?fbclid=IwAR0-BEQCTm0OJFHkUa-ABqm4mFAAWwMa4Go4yuE20tBKFN3C02vE550kBho#Text
https://zakon.rada.gov.ua/laws/show/265/95-%D0%B2%D1%80#Text
https://zakon.rada.gov.ua/laws/show/265/95-%D0%B2%D1%80#Text
https://zakon.rada.gov.ua/laws/show/z0004-97?fbclid=IwAR0cKX2bjrJ6tviiLGlny2kDTFIkBhOZe52V_rtv0BfgFb1RIDyBqEAADvI#Text
https://zakon.rada.gov.ua/laws/show/z0004-97?fbclid=IwAR0cKX2bjrJ6tviiLGlny2kDTFIkBhOZe52V_rtv0BfgFb1RIDyBqEAADvI#Text
https://zakon.rada.gov.ua/laws/show/z0004-97?fbclid=IwAR0cKX2bjrJ6tviiLGlny2kDTFIkBhOZe52V_rtv0BfgFb1RIDyBqEAADvI#Text


50 
 

СУМ-11. (1980). Словник української мови : в 11 т. АН УРСР. 
Ін-т мовознавства. Ред. І. К. Білодід. Наукова думка. Київ. Т. 11. 

Сумцов, М. Ф. (1918). Слобожане : Історично-етнографічна розвідка. 
Вид-во “Союз” Харківського кредитового союзу кооперативів. Харків. 
240 с. 

Ушакова, С. В. (2002). Тенденции рыночной коммуникации (на матери-
але языка белгородских рынков). В кн.: Источники гуманитарного поиска : 
новое в традиционном (Лингвистика. История): сб. ст. Ред. 
В. К. Харченко. Изд-во БелГУ. Белгород. С. 110–114. 

Чабаненко, В. А. (1992). Словник говірок Нижньої Наддніпрянщини. 
Т. 2. Запорізький держ. ун-т. Запоріжжя. 

Шкіцька, І. (2019). Реалізація регулятивних комунікативних тактик у 
ситуаціях неопосередкованої торгівлі. Studia Ukrainica Posnaniensia. VII/1. 
P. 153–163. 

Шумарова, Н. П. (2015). Соціолінгвістика : навч. посібник. Видавничо-
поліграфічний центр “Київський університет”. Київ. 

Skudrzykowa, A., Urban, K. (2000). Mały słownik terminόw z zakresu 
socjolingwistyki i pragmatyki językowej. Towarzystwo Miłośników Języka 
Polskiego. Kraków – Warszawa. 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

 
  



51 
 

УКРАЇНКА З “ЧУЖИНЕЦЬКИМ ПАСПОРТОМ”:  
МОВОЗНАВЕЦЬ ГАННА НАКОНЕЧНА ТА ЇЇ  

“КОРОТКА ГРАМАТИКА НІМЕЦЬКОЇ МОВИ” 
 

Галина Городиловська 
 

(Україна) 
 

У статті висвітлено життєвий шлях і творчий доробок видатної 
української вченої-емігрантки, мовознавця Ганни Наконечної. З наукової 
спадщини дослідниці виокремлено лінгвістичну працю “Коротка грамати-
ка німецької мови”, описано структуру книги, проаналізовано наявні в ній 
орфоепічні, граматичні, правописні та пунктуаційні правила німецької 
літературної мови, з’ясовано практичне значення посібника для українсь-
кого користувача. 

Ключові слова: українська еміграція, мовознавець Ганна Наконечна, 
граматика німецької мови. 

 
UKRAINIAN WOMAN WITH “A FOREIGN PASSPORT”:  

LINGUIST HANNA NAKONEČNA AND HER  
“SUMMARY GRAMMAR OF THE GERMAN LANGUAGE” 

  
Halyna Horodylovsʼka 

  
The article highlights the life and creative work of a prominent Ukrainian 

scholar-emigrant, linguist Hanna Nakonečna. The linguistic work “Short gram-
mar of the German language” is singled out from the researcherʹs scientific her-
itage, the structure of the book is described, the orthoepic, grammatical, 
spelling and punctuation rules of the German literary language are analyzed, 
the practical significance of the manual for Ukrainian users is clarified. 

Key words: Ukrainian emigration, linguist Hanna Nakonečna, grammar of 
the German language. 

 
Ганна Наконечна (1896–1994) – видатна українська вчена, педагог, пе-

рекладач, громадсько-культурний діяч. Вона належить до тієї категорії 
української еміграції, яка прибула до Німеччини після Першої світової 
війни у зв’язку з політичними обставинами, що склалися в той час на 
українських землях. За фахом – мовознавець, підготувала й видала кілька-
десят наукових праць з лінгвістики, зокрема з діалектології, лінгвогео-
графії, лексикографії та лінгводидактики. Проте в Україні постать цієї вче-
ної та її наукова спадщина, на жаль, майже не відомі.  

Зазначимо, що незначна частина документів дослідниці зберігається в 
архіві Українського Вільного Університету (Мюнхен, Німеччина). Серед 
цих матеріалів є її “Німецько-український кишеньковий словник” (Ляйпціґ, 
1939), “Коротка граматика німецької мови” (Ляйпціґ, 1942), цікава й 



52 
 

оригінальна наукова стаття “Aus der Wortgeographie der ukrainischen Um-
gangssprache: die Bezeichnungen für den «(Stiefel) Absatz»” (Мюнхен, 1971) 
про вживання форми “обцас” в українській розмовній мові, де через де-
тальну географічну карту представлено поширення цієї лексеми в різних 
місцевостях України (розвідка опублікована в збірнику на пошану проф. 
д-ра Юрія Шевельова) (Nakonetschna 1971). Окрім цього, в архіві УВУ 
можна знайти взірець анкети-питальника (квестіонар) з німецькими слова-
ми та їхніми українськими відповідниками, який уклала сама Г. Наконечна 
для своїх діалектологічних досліджень, а також ґрунтовно опрацьовані 
списки респондентів. 

Короткі відомості про життєвий шлях та наукову діяльність 
Г. Наконечної дізнаємося з “Енциклопедії українознавства”, де зазначено: 
“Nakonechna, Hanna [Nakonečna] (Nakonetschna), b 5 May 1896 in Pluhiv, 
Zolochiv county, Galicia, Linguist. In the interwar period she was an associate 
of the Research Institute of Phonetics and the Ukrainian Scientific Institute in 
Berlin. After the Second World War she taught Ukrainian at Munich University” 
(Encyclopedia of Ukraine 1993, 527–528). Звертаємо увагу на те, що в 
електронній версії Енциклопедії Сучасної України, як і у вищезгаданій, 
чітко зазначено місце народження та смерті Г. Наконечної: “НАКОНЕЧНА 
Ганна (05.05.1896, с. Плугів, нині Золочів. р-ну Львів. обл. – 17.10.1994, 
Мюнхен, похов. у м. Перемишль, нині Підкарп. воєводства, Польща)” 
(Зимомря 2019).  

Отож, завдяки цим унікальним виданням ми дізнаємося, що 
мовознавець Г. Наконечна родом із Львівщини, із Західної України. Про 
те, де вона здобувала середню та вищу освіту, де жила в дитячі і юні роки 
довідуємося зі спогаду Я. Стеха “Перемишлянка на тлі Українського 
Вільного Університету”, присвяченого 100-літньому ювілею від дня 
народження вченої. Автор цієї публікації зазначає, що “проф. Ганна Нако-
нечна народилася у багатій українській сім’ї в княжому Перемишлі. Від 
дитячих років любувалася мальовничою природою цього міста, тут вчила-
ся в українських школах і закінчила з великим успіхом українську гімна-
зію. Студії завершила у Відні і там почала педагогічно-дослідницьку 
працю” (Стех 1996, 4).  

Стає очевидним, що дитячі роки вчена провела в місті Перемишлі і там 
здобула середню освіту в місцевій українській гімназії. Відтак їде 
студіювати слов’янську філологію у Віденський університет, який згодом 
успішно закінчує.  

У 1918 році українська дослідниця переїхала до Берліна, де й почала 
свою наукову працю у Фонетичному Інституті при місцевому Університеті 
Фрідріха Вільгельма. Про активну наукову й громадську діяльність 
Г. Наконечної берлінського періоду довідуємося із вищезгаданої електрон-
ної версії енциклопедії: “1918–1923 рр. була співробітником та секретарем 
посольства УНР на чолі з Р. Смаль-Стоцьким. У 1925–1927 рр. здійснюва-
ла фонетичні записи діалектних текстів українських говірок, які зредагував 
і видав відомий славіст М. Фасмер. У 1930-х рр. – співробітник Українсь-



53 
 

кого наукового інституту в Берліні, досліджувала особливості українських 
і польських діалектів під керівництвом І. Мірчука” (Зимомря 2019). 

Саме в цьому науковому закладі вчена знайомиться зі своїм земляком 
Я. Рудницьким, який у 1938 році прибув зі Львова до Берліна на запро-
шення Українського наукового інституту для співпраці над укладанням 
великого українсько-німецького словника, що його зініціював проф. 
З. Кузеля. Ось як описує цю подію сам її учасник у спогаді “Мої берлінські 
роки (1938–1941)”: “Коли я прийшов до його Інституту (на той час очолю-
вав інститут проф. Д. Вестерманн – Г. Г.) за секретарським столом сиділа 
русява пані з діловою міною, й пізнавши по німецькій мові, що я не німець, 
запитала: «Ви українець?» «Так, пані». «То можемо говорити по-
українському». Й так почалося моє знайомство з панею Ганною Наконеч-
ною, тоді секретаркою Фонетичного Інституту, фаворизованою проф. 
Фасмером на цьому становищі” (Рудницький 1996, 113). 

Зі спогадів Я. Рудницького ми також дізнаємося про його тісну 
співпрацю з Г. Наконечною в царині діалектології: “За його 
(проф. Вестерманна – Г. Г.) апробатою ми з п. Наконечною транскрибува-
ли в його Інституті (поза її і моїми «урядовими» годинами) три південно-
карпатські тексти: лемківський із Камюнки, бойківський із Ужгорода й гу-
цульський із Вовчинець з відповідною передмовою й діялектологічними 
поясненнями… Разом з п. Наконечною ми піднаходили найрізніших мов-
лян чи співаків для запису на платівках для фонографічного архіву Ве-
стерманнового Інституту” (Рудницький 1996, 114). 

Подальша праця вчених ще більше зміцнила їхні товариські взаємини, 
тому мала позитивний результат для розвитку й поширення україністики 
за кордоном у майбутньому. Вони разом брали участь у Першому 
міжнародному конгресі ономастики, зорганізованого проф. А. Доза в Па-
рижі в червні 1938 року, у Комісії для складання словників при Українсь-
кому науковому інституті в Берліні. Про лексикографічну співпрацю, 
спільні наукові проєкти проф. Я. Рудницький ділиться з нами в іншому 
уривку своїх спогадів: “Співпраця на терені університету з п. Наконечною, 
– наша участь, як єдиних українців у паризькому конґресі, пізніше, деякі 
дальші наукові проєкти, як напр. згадані вгорі мої праці, чи її мала німець-
ка граматика для українців, короткий німецько-український словник для 
українців, нова редакція німецького і польського підручних словників… 
наблизило нас і затіснило товариські взаємини” (Рудницький 1996, 114). 

У Берліні вчена-мовознавець прожила на “чужинецький паспорт” (Руд-
ницький 1996, 117) майже тридцять років (аж до 1944 року), а відтак разом 
з іншими українцями переїхала до Мюнхена, де від 1946 року читала лекції 
з української мови в місцевому Людвіґ-Максимиліан університеті. Про цю 
подію в житті Г. Наконечної дослідниця О. Лазаренко пише: “Ми не 
знаємо достеменно, яким чином і з ким долала цей шлях Ганна Наконечна 
до столиці Баварії, однак від наукової роботи вона не відмовилася і під час 
цієї подорожі. Існують згадки про те, що в 1944 р. Г. Наконечна переїхала з 
Берліна до Відня до родичів, а пізніше на запрошення Міністерства освіти 



54 
 

переїхала до Мюнхена викладати українську мову в місцевому універси-
теті” (Лазаренко 2017, 194). Крім цього, що науковець викладала у згада-
ному вище німецькому університеті, вона також “систематично викладала 
на УВУ… і добре прислужилася в УВУ до поширення науково-освітньої й 
культурної праці” (Стех 1996, 4). 

Уже повоєнного періоду в 1951 році в Людвіґ-Максимиліан універси-
теті вчена захистила докторську дисертацію “Wortgeographie der ukrai-
nischen Umgangssprache” (“Лінгвогеографія української розмовної мови”) і 
в подальшому працювала в царині українських діалектологічних до-
сліджень. У 1983 році була учасницею 9-го Міжнародного з’їзду славістів, 
що проходив у Києві. У рамках цього з’їзду провела перекладознавчий 
семінар з участю українських науковців В. Німчука, В. Марка, Р. Зорівчак, 
М. Зимомрі. 

До речі, завдяки спогадам Я. Стеха ми дізнаємося також про рідного 
брата Г. Наконечної – пана І. Наконечного, який “щиро і тепло розказував 
про свою сестричку Ганну, якою гордився як вченою, але часто підкреслю-
вав її жіночу красу. Часто коментував також національно-патріотичні ли-
сти, які одержував від неї” (Стех 1996, 4). 

У Мюнхені Г. Наконечна прожила до кінця своїх днів і померла 
17 жовтня 1994 року. Похована в Польщі в рідному Перемишлі. 

Ці важливі відомості допомагають нам окреслити постать Ганни Нако-
нечної як видатного українського мовознавця, безмежно відданого україн-
ській науці, талановитого педагога, “жінки-науковця, жінки-патріота, яка 
пройшла через багато історичних випробувань і яка спромоглася не загу-
битися у вирі епохальних подій, прислужившись своїми знаннями Україні 
й українській справі” (Лазаренко 2017, 199). Від 1918 року аж до самої 
смерті в 1994 році проф. Г. Наконечна безперервно жила на чужині й серед 
чужого оточення, але продовжувала працювати на користь України та її 
народу, вкладаючи в це всі свої сили і знання. Вона, незважаючи на 
несприятливі умови для наукової праці, написала десятки лінгвістичних 
розвідок, які збагатили українську мовознавчу науку. 

Життєвий шлях і наукову діяльність професора Г. Наконечної за хро-
нологічним порядком можна поділити на чотири окреслених періоди: 
1) перемишльський; 2) віденський; 3) берлінський; 4) мюнхенський. Ува-
жаємо, що найбільш продуктивним, корисним і багатим у наукових до-
слідженнях, у науковій продукції для Г. Наконечної був берлінський 
період (1918–1944), який дуже позитивно відзначився на її кар’єрі. Саме в 
цей час вона написала і видала більшість своїх книг, сформувалася як май-
бутній вчений, викладач та громадсько-культурний діяч.  

За цей період учена видала низку своїх праць, серед яких виділяємо пе-
рекладні словники. Так, у 1939 році вона підготувала “Deutsch-Ukrainisches 
Taschenwörterbuch” (Nakonetschna 1939), який витримав декілька видань за 
кордоном й охоплював близько 10 тисяч слів. На жаль, цей словник, як 
згадує у своїх спогадах М. Сулима, “не вспів вийти друком перед прихо-
дом більшовиків, згорів в накладні Гарасовіца в Ляйпціґу” (Сулима 1996, 



55 
 

85). Услід за цим виданням вийшли друком ще два словники: “Polnisch-
Deutsch und Deutsch-Polnisch: mit einem Anhang der wichtigeren Neubildun-
gen des Polnischen und Deutschen und Erläuterungen zur polnischen Ausspra-
che” (Nakonetschna 1943).  

1941 року в Лейпциґу у видавництві Отто Гаррассовіц вийшов її 
посібник “Kurze deutsche Grammatik fur Ukrainer” (Nakonetschna 1941). У 
співавторстві з професором Я. Рудницьким мовознавець Г. Наконечна 
опублікувала монографію “Ukrainische Mundarten. Südkarpatoukrainisch 
(Lemkisch, Bojkisch und Huzulisch)”, яка була опрацьована на основі гра-
мофонних платівок і надрукована в Ляйпциґу 1940 року (Nakonetschna 
1940). Також вона допомогла Я. Рудницькому записати і видати грамофон-
ні платівки до “Підручника української мови (для німців)”. Окрім вищена-
званих праць, вчена опублікувала велику кількість методичних статей, у 
яких “особливу увагу приділяла лінгвогеографічним дослідженням україн-
ської лексики” (Стех 1996, 4). 

На особливу увагу заслуговує “Коротка граматика німецької мови”, яка 
залишила свій відбиток на творчій біографії Ганни Наконечної, тому 
маємо на меті більш детально розглянути та проаналізувати цю лінгвістич-
ну працю.  

Структура книги засвідчує те, що вона є навчальним посібником 
насамперед для тих українців, які самостійно вивчають німецьку мову. Ос-
новні граматичні правила в ній подано наочно – у вигляді таблиць, пояс-
нень та прикладів перекладу конкретного граматичного явища українсь-
кою мовою, що сприяє швидкому, легкому та якісному засвоєнню ма-
теріалу. Як зазначає авторка у вступних заувагах, “мета цієї книжечки, 
якнайкоротше, якнайприступніше й якнайлегше подати відомості зі звучні, 
відміни й складні німецької літературної мови” (Nakonetschna 1941, 7). 
Описуючи деякі теоретичні засади походження й розвитку німецької мови, 
вчена стверджує, що ця мова належить до германської гілки індоєвропей-
ської сім’ї мов і нею розмовляє близько 100 мільйонів людей. Германська 
гілка поділяється на три групи: північну, до якої належать норвезька, 
ісландська, данська і шведська мови; східну – вимерлі ґотська, бурґунська 
та ін.; західну – англійська, фризійська й німецька. Услід за цим мово-
знавець Г. Наконечна наголошує на існуванні багатьох говорів у німецькій 
мові, що “укладаються в три основні групи: горішньонімецькі говори 
(напр. баварські, швайцарські, австрійські), середньонімецькі говори (напр. 
саксонські, туринзькі, геські) й долішньонімецькі (напр. бранденбурзькі, 
ост- і вестфальські, франкські й ін.)” (Nakonetschna 1941, 7). Таке розмаїття 
усного мовлення є основою, джерелом збагачення й запорукою розвитку 
літературної мови. 

На думку вченої, первісною книжною мовою в німців була незрозуміла 
для широких мас латинська мова, тому цій мові народ протиставив “свою 
мову, звану по-простому “народньою”, по-старонімецькому “діютіск” 
(diutisk), пізніш “діютш” (diutsch), з чого розвинулося теперішнє німецьке 
“дойтш” – deutsch на визначення німецької мови й народу» (Nakonetschna 



56 
 

1941, 7). На основі цієї мови сформувалася сучасна німецька мова. Осно-
воположником німецької літературної мови є Мартин Лютер (1483–1546), 
який переклав німецькою мовою Біблію. Власне мова цієї книги витиснула 
латину й поширила народну мову.  

Авторка також зазначає, що норми й закони сучасної німецької літера-
турної мови зібрані в чотирьох практичних книжках під загальним заго-
ловком “Дуден” (Duden), четвертий том якого містить найважливіші гра-
матики і словники німецької мови, серед яких учена виокремлює дві 
німецькі граматики (для німців): Walter Weber. Deutsch für Ausländer. Бер-
лін-Ляйпціґ: Вид-во Юліюс Бельц; Hans Schulz und Wilhelm Sundermeyer. 
Deutsche Sprache für Ausländer, Schriften des Deutschen Instituts für Auslän-
der an der Universität Berlin. 7-ий наклад. Берлін, 1941 (Nakonetschna 1941, 
8). 

Найкращим з українських підручників для вивчення німецької мови 
Г. Наконечна вважає самовчитель Юрія Рудницького “Deutsch für Ukrai-
ner” – Підручник до науки німецької мови. 3-є видання. Берлін: Бернард і 
Ґрефе, 1941 (переробив д-р Ярослав Рудницький). Зі словників, які появи-
лися останнім часом, авторка називає такі: Ганна Наконечна. Німецько-
український кишеньковий словник. 2-ий наклад. Ляйпціґ: Отто Гаррас-
совіц, 1941; Ярослав Рудницький. Українсько-німецький кишеньковий 
словник. 2-ий наклад. Ляйпціґ: Отто Гаррассовіц, 1941; Іван Ільницький-
Занкович. Німецький та український військовий словник. Берлін: Бернард і 
Ґрефе, 1939; Іван Ільницький-Занкович. Німецький та український летун-
ський словник. Берлін: Бернард і Ґрефе, 1939 (Nakonetschna 1941, 8). 

У книзі після вступних зауваг розміщено 10 параграфів, присвячених 
основним правилам орфоепії, морфології, синтаксису, правопису, пункту-
ації, які пояснюють найпоширеніші помилки щодо вимови німецьких 
звуків, словозміни відмінюваних частин мови, побудови речень, написання 
власних назв, чужомовних слів, уживання розділових знаків. Зокрема, на 
початку посібника у §1 і §2 подано німецьку абетку та зауваги до вимови 
голосних і приголосних звуків у німецькій мові. Особливу увагу 
Г. Наконечна звертає на вимову перезвучних голосних, а саме: ä, ö, ü; 
п’яти двозвуків: ai, ei, au, äu, eu та складених приголосних букв: ck, chs, ch, 
ph, sch, sp, st, tz. Щодо наголосу, то він, як правило, стоїть на першому 
складі слова, напр.: ántworten – відповідати, а в складних словах наголо-
шується перша частина слова: Póstamt – поштовий уряд (Nakonetschna 
1941, 13). 

Граматичний матеріал у посібнику поділений на окремі параграфи за 
частинами мови (відмінюваними й невідмінюваними) (§§4–6). Звертаємо 
увагу на те, що окремий параграф (§3) Г. Наконечна присвячує родівникові 
(Artikel), тобто словам, що стоять перед іменником і вказують на його рід: 
чоловічий – der, жіночий – die, ніякий – das, напр.: der Mann – чоловік, die 
Frau – жінка, das Kind – дитя. Вчена наголошує, що родівник der, die, das 
називається означеним і його вживають тоді, коли конкретно знають про 
яку особу або предмет йде мова, але якщо це невідомо, тоді використову-



57 
 

ють неозначений родівник: ein, eine, ein, напр.: ein Mann – один (незнаний 
ближче) чоловік, eine Frau – якась жінка, ein Kind – якесь там дитя (Na-
konetschna 1941, 14). Авторка також підкреслює, що “означений родівник – 
єдиний, що певно вказує на рід іменників. Поза цим важко знайти правило, 
що охопило б собою всі можливі випадки одного, другого чи третього роду 
в німецькій мові” (Nakonetschna 1941, 14). Далі вчена пояснює, як визначи-
ти рід іменників за різними відмінковими закінченнями. 

Відмінювання самостійних частин мови (іменників, прикметників, зай-
менників, числівників, дієслів) лінгвіст Г. Наконечна подає в таблицях, що 
дуже зручно під час вивчення нового матеріалу. На початку вона робить 
загальні уваги до відміни іменників (Hauptwörter), де розрізняє таких три: 
сильну (Starke Biengung), слабу (Schwache Biegung) й мішану (Gemischte 
Biegung). Поділ іменників у цих відмінах визначається за належністю до 
роду та за відмінковими закінченнями. Як зауважує вчена, в німецькій мові 
є лише чотири відмінки однини і стільки ж множини. Вони відповідають 
на питання: 1. хто, що. 2. кого, чого (або чий, чия, чиє). 3. кому, чому. 4. 
кого, що. Інші відмінки є описовими формами (словосполуками), тобто 
українському орудному відмінкові відповідає в німецькій мові сполука 
“mit+давальник”, а місцевому сполука “in (auf)+давальник” (Nakonetschna 
1941, 16). Взірці відмінювання чоловічих іменників (Männliche 
Hauptwörter), жіночих (Weibliche Hauptwörter) та ніяких (Sächliche Haupt-
wörter) сильної, слабкої і мішаної відмін представлено у відповідних таб-
лицях, що сприяє швидкому запам’ятовуванню матеріалу. Так, наприклад, 
чоловічі іменники сильної відміни в однині і множині мають такі закінчен-
ня: 1. der Tag (день), die Tag-e (дні). 2. des Tag- es, der Tag-e. 3. dem Tag-e, 
den Tag-en. 4. den Tag, die Tag-e; жіночі іменники сильної відміни: 1. die 
Hand (рука), die Händ-e (руки). 2. der Hand, der Händ-e. 3. der Hand, den 
Händ-en. 4. die Hand, die Händ-e; ніякі іменники сильної відміни: 1. das 
Wort (слово), die Wort-e (слова). 2. des Wort-es, dier Wort-e. 3. dem Wort-e, 
den Wort-en. 4. das Wort, die Wort-e (Nakonetschna 1941, 17–21). 

Відмінювання прикметників (Eigenschaftswörter) учена наводить разом 
з іменниками. Наприклад, у таблицях чітко простежуємо закінчення 
прикметників з іменниками чоловічого роду з означеним родівником: 
1. der kleine Tisch (малий стіл), die klein-en Tisch-e (малі столи). 2. des klein-
en Tisch-es, der klein-en Tisch-e. 3. dem klein-en Tisch-e, den klein-en Tisch-en. 
4. den klein-en, die klein-en Tisch-e; жіночого роду: 1. die lang-e Bank (довга 
лавка), die lang-en Bänk-e (довгі лавки). 2. der lang-en Bank, der lang-en 
Bänk- e. 3. der lang-en Bank, den lang-en Bänk-en. 4. die lang-e Bank, die lang-
 en Bänk-e та ніякого роду: 1. das groß-e Buch (велика книга), die groß-en 
Bücher (великі книги). 2. des groß-en Buch-es, der groß-en Bücher. 3. dem 
groß-en Buch-e, den groß-en Bücher-n. 4. das groß-e Buch, die groß-en Bücher 
(Nakonetschna 1941, 23–25). 

Окрім відмінювання прикметників, авторка торкається питання 
ступенювання якісних прикметників (Steigerung). Вона звертає нашу увагу 
на те, чи прикметник відмінюваний (виступає в ролі додатка при іменнику) 



58 
 

чи невідмінюваний (виступає в ролі присудка). У першому випадку утво-
рюємо die leichte (легка) – die leichtere (легша) – die leichteste (найлегша), 
наприклад: die leichtere Arbeit (легша робота). У другому – leicht (легкий, -
а, -е) – leichter (легший, -а, -е) – am leichtesten (найлегший, -а, -е), напри-
клад: meine Arbeit ist leichter (моя праця легша) (Nakonetschna 1941, 26). 

Займенники (Fürwörter), їхні розряди та відмінювання також наведено в 
таблицях. Зокрема, вчена подає взірці словозміни особових, вказівних, пи-
тальних та неозначених займенників. Наприклад, особові займеники 
(Persönliche Fürwörter) відмінюються за таким взірцем: 1. ich (я), du (ти), er 
(він), sie (вона), es (воно). 2. meiner, deiner, seiner, ihrer, seiner. 3. mir, dir, 
ihm, ihr, ihm. 4. mich, dich, ihn, sie, es (однина); 1. wir (ми), ihr (ви), sie 
(вони). 2. unser, euer, ihrer. 3. uns, euch, ihnen, 4. uns, euch, sie (множина) 
(Nakonetschna 1941, 26).  

Вказівні займенники (Hinweisende Fürwörter) здебільшого близькі до 
прикметників і мають таку систему відмінювання: 1. dieser (цей), diese 
(ця), dieses, dies (це), diese (ці). 2. dieses, dieser, dieses, dieser. 3. diesem, die-
ser, diesem, diesen. 4. diesen, diese, dieses, dies, diese (Nakonetschna 1941, 27).  

Питальні займенники (Fragende Fürwörter): 1. wer? (хто?), was? (що?). 
2. wessen? wes? wessen? wes? 3. wem? wem? 4. wen? was? вживані в 
питальних реченнях, наприклад: Wer ist hier? – Хто тут є? Wessen Hut ist 
das? – Чий це капелюх? Wem gehört das Buch? – Кому належить (чия це) 
книжка? Wen hast Du gesehen? – Кого ти бачив? Was wünschen Sie? – Чого 
(собі) бажаєте? (Nakonetschna 1941, 28). 

Неозначені займенники (Unbestimmte Fürwörter) ein[er] – один, якийсь; 
keener – ніодин, ніхто; ein anderer – другий; einige – деякі; etwas – щось; 
jemand – хтось; niemand – ніхто; irgendwas – що-небудь; gar niehts – ніщо; 
man – хтось мають таку ж систему відмінювання, як і питальні (Nako-
netschna 1941, 28). 

Щодо числівників (Zahlwörter), то за значенням авторка поділяє їх на 
три розряди: 1) головні (Grundzahlen); 2) порядкові (Ordnungszahlen); 
3) дробові й інші (Bruchzahlwörter und andere). З головних числівників 
подано відмінювання eins, zwei, drei. Також зазначено, що порядкові 
числівники відмінюються як прикметники: der, die, das erste (перший, -а, 
-е); der, die, das zweite (другий, -а, -е); der, die, das dritte (третій, -я, -є). 
Дробові числівники творяться від порядкових за допомогою суфікса -l: 
¼ ein Viertel, ½ ein Drittel, ¾ ein Fünftel. Неозначені числівники viel – 
багато, genug – досить, wenig – мало, mehr – більше, etwas – дещо, трохи 
стоять перед іменником без родівника й не відмінюються, наприклад: viel 
Obst – багато овочів, genug Zucker – досить цукру, etwas Margarine – трохи 
маргарини (Nakonetschna 1941, 30). 

Значну частину книги Г. Наконечна присвячує дієслову (Zeitwörter). У 
загальних заувагах до дієслів учена вирізняє сильну, слабу і мішану 
відміни, пояснює особливості кожної з них та їхні відмінності. 

На окрему увагу заслуговують допоміжні дієслова (Hilfszeitwörter): sein 
– бути, haben – мати, werden – ставати[ся], відмінювання яких унаочнюють 



59 
 

відповідні таблиці. Вчена зазначає, що “дієслово werden уживається для 
творення прийдешнього часу діяльного стану та для творення всіх форм 
страдального стану, а дієслова haben або sein уживаються для творення та-
ких описових форм: минулого доконаного часу, давноминулого часу, пе-
редприйдешнього часу діяльного виду» (Nakonetschna 1941, 38). Авторка 
також наголошує, що вичерпного правила, коли творити подані форми з 
допомогою дієслова haben, а коли з допомогою sein, у німецькій мові 
немає.  

Позитивним у книзі, на нашу думку, є наявність зразків відмінювання 
сильних та слабих дієслів, а також списку сильних, неправильних, модаль-
них і деяких слабих дієслів (§5), що полегшує засвоєння граматичного ма-
теріалу. 

Невідмінюваним частинам мови мовознавець Г. Наконечна присвячує 
§6, у якому описує основні правила вживання прийменників – Verhält-
niswörter, прислівників – Umstandswörter та сполучників – Bindewörter.  

У німецькій мові непрямі відмінки вимагають певних прийменників, 
зокрема з родовим відмінком поєднуються такі прийменники: [an]statt – 
замість, während – під час, wegen – задля, з причини; з давальним: aus – із, 
außer – окрім, bei – при, gegenüber – навпроти, mit[samt] – разом із, nach – 
по, після, won – від, про, zu – до; із знахідним: durch – через, крізь, gegen – 
проти, um – коло, про (Nakonetschna 1941, 56). 

Найуживаніші прислівники згруповано відповідно до питань, на які во-
ни відповідають, наприклад: wo? – де? (hier – тут, dort – там, überall – 
усюди, oben – нагорі, links – наліво, rechts – направо, weit – далеко, nah – 
близько); wann? – коли? (jetzt – тепер, dann – опісля, bald – зараз, spat – 
пізно, früh – рано, abends – увечері, gestern – вчора, heute – сьогодні, im Mai 
– у травні); wie? – як? (so – так, sehr – дуже, irgendwie – якось, gut – добре, 
schlecht – зле, sehr gut – дуже добре) (Nakonetschna 1941, 56). 

З усіх сполучників учена виокремлює найчастіше вживані, зокрема: und 
– і, та; auch – також, теж; aber – але; denn – бо; entweder – oder – або – або; 
doch – адже ж; daher – тим-то, тому (Nakonetschna 1941, 56). 

На особливу увагу в граматиці Г. Наконечної заслуговує §7 “Із німець-
кої складні”, у якому вчена розглядає питання порядку слів у реченні 
(Wortfolge im Satz), уживання можливого способу (Möglichkeitsform) та 
скорочену умовну форму дієслів (Abgekürzte Bedingungsform). 

Залежно від місця присудка в реченні авторка виділяє прямий, зворот-
ний або підрядний порядок слів. Зауважуємо, що кожен з них вона деталь-
но аналізує, зазначаючи, що при прямому порядку слів присудок стоїть 
після підмета, напр.: Du arbeitest acht Stunden täglich – Ти працюєш вісім 
годин денно; при зворотному – перед підметом, напр.: Täglich arbeitest du 
acht Stunden – Денно працюєш вісім годин; а при підрядному (у підрядно-
му реченні) – у кінці речення, напр.: Ich weiß, daß du täglich acht Stunden 
arbeitest – Знаю, що ти працюєш вісім годин денно (Nakonetschna 1941, 57). 
Якщо присудок складений, то при прямому порядку змінна частина при-
судка стоїть після підмета, незмінна ж у кінці, напр.: Das Wetter ist heute 



60 
 

schön – Погода сьогодні гарна; при зворотному – змінна частина присудка 
стоїть перед підметом, незмінна ж у кінці, напр.: Heute ist das Wetter schön 
– Сьогодні погода гарна; у підрядних реченнях – змінна частина присудка 
стоїть у кінці речення, а перед нею незмінна, напр.: Ich weiß, daß heute das 
Wetter schön ist – Знаю, що сьогодні гарна погода (Nakonetschna 1941, 57). 

Проблемним у граматиці є питання про вживання можливого способу, 
адже, на думку Г. Наконечної, тут немає чітких правил. Проте авторка за-
свідчує кілька найголовніших прикладів: а) можливий спосіб уживається в 
непрямій мові, тобто при передачі чужих слів, наприклад, у прямій мові 
(Der Schüler sagte zu dem Lehrer): Учень сказав до вчителя: “Ich habe kein 
Buch” – “Я не маю книжки”; у непрямій мові (Der Schüler sagte zu dem Leh-
rer): Учень сказав до вчителя: daß er kein Buch habe, або: er habe kein Buch 
– що він не має книжки (Nakonetschna 1941, 59); б) довільність у виборі 
можливого способу: пряма мова (Mein Bruder schrieb mir: “Ich bin krank” – 
Мій брат писав мені: “Я є хворий”); непряма мова (Mein Bruder schrieb mir, 
er sei krank – Мій брат писав мені, що він є хворий) (Nakonetschna 1941, 
60); в) можливий спосіб у непрямих питаннях: пряма мова (Die Mutter frag-
te den Sohn: “Woher hast du dieses Buch?” – Мати питала сина: “Звідкіля 
маєш цю книжку?”); непряма мова (Die Mutter fragte den Sohn: woher er 
dieses Buch habe – Мати питала сина: звідкіля він має цю книжку) (Na-
konetschna 1941, 61); г) можливий спосіб у недійсних умовних реченнях: 
1. теперішній час (Wenn es nicht so weit wäre, (dann) führe ich dorthin. Wäre 
es nicht so weit, so würde ich dorthin fahren – Якби це не було так далеко, 
то[ді] поїхав би там); 2. минулий час (Wenn es nicht so weit gewesen wäre, 
wäre ich dorthin gefahren – Якби це не було так далеко, то[ді] був би там 
поїхав) (Nakonetschna 1941, 61); ґ) можливий спосіб у недійсних бажальних 
реченнях: 1. теперішній час (Wäre ich doch bei meinen Eltern! – Коли то я 
був у моїх батьків!); 2. минулий час (Hätte ich doch meine Eltern nie verlas-
sen! – Коби то я був ніколи не кинув моїх батьків!) (Nakonetschna 1941, 62); 
д) можливий спосіб по “als ob”: Er tat so, al sober nichts wüßte – Він вдавав, 
гейби нічого не знав (Nakonetschna 1941, 62). 

У цьому параграфі вчена також звертає нашу увагу на дієслова sein, ha-
ben, warden, tragen, machen і засвідчує їхні скорочені умовні форми, напр.: 
замість 1. ich würde sein. 2. ich würde gewesen sein скорочено ich wäre, ich 
wäre gewesen; замість 1. ich würde haben. 2. ich würde gehabt haben 
скорочено ich hätte, ich hätte gehabt та ін. (Nakonetschna 1941, 63). 

Окрім граматичних тем, окремого коментаря потребує параграф “Із 
німецького правопису” (§8), що містить п’ять окремих підпунктів.  

У першому підпункті “Великі й малі початкові букви” (Große und kleine 
Anfangsbuchstaben) компактно зібрані правила написання слів з великої і 
малої букви, які потрібно запам’ятати, напр.: написання частин титулів: 
das Schwarze Meer (Чорне море), Eure Exzellenz! (Ваша Ексцеленціє!); 
прикметників, створених від особових назв: die Grimmschen Märchen 
(Ґріммові байки); інших слів у значенні іменників: Gutes und Böses (добро 
й зло); прикметників, утворених від назв місцевостей з допомогою суфікса 



61 
 

- er: Berliner Zeitung (берлінський часопис) тощо. Усі інші слова пишуть з 
малої букви (Nakonetschna 1941, 64–65).  

У другому підпункті “Діління складів” (Silbentrennung) подано правила 
поділу слів на склади та їхнє перенесення з однієї стрічки до іншої, напр.: 
Wör-ter-ver-zeich-nis, Über-lie-fe-rung та ін. (Nakonetschna 1941, 65). Третій 
підрозділ “Розділові знаки” (Interpunktionszeichen) інформує нас про 
вживання крапки (der Punkt), коми (der Beistrich), середника (der Strich-
punkt), двокрапки (der Doppelpunkt), знака питання (das Fragezeichen), 
знака оклику (das Ausrufungszeichen), риски (der Gedankenstrich), лапок (die 
Anführungszeichen), тире (der Bindestrich), дужок (die Klammer). Щодо 
правил вживання цих знаків у німецькій мові, то, як зауважує вчена, вони 
не відрізняються від відповідних в українській мові. Цікаво, що знака 
наголосу німці не мають, а от апостроф вживають для зовсім інших цілей, 
ніж це є в українській мові, тобто тоді, коли в мовленні або на письмі 
пропускають якийсь звук, напр.: ist’s (замість ist es – чи це є), bring’es 
(замість bringe es – принеси це) (Nakonetschna 1941, 66). Також апостроф 
вживають у родовому відмінку назв, що закінчуються на -s, напр.: Demos-
tenes’ Reden – промови Демостена (Nakonetschna 1941, 66). 

Про написання чужомовних слів (Schreibung der Fremdwörter) йдеться в 
підпункті четвертому, у якому вчена наводить слова, які зберігають чужу 
вимову, напр.: Chef (шеф), Journal (журнал), Refrain (рефрен) та ін., а 
також ті, що вже засвоїлися в німецькій мові, напр.: Publikum (публіка), 
Akademie (академія), Medizin (медицина) та ін. (Nakonetschna 1941, 66–67). 

Закінчують правописну частину граматики найчастіші скорочення (Sil-
bentrennung), які трапляються в текстах пропонованого матеріалу. 

У §9 “Елементарні граматичні терміни” (Grammatische Termini) 
Г. Наконечна пропонує нам ознайомитися з латинсько-німецько-
українським списком термінів, що нараховує 88 слів. Щоб полегшити ко-
ристування цим списком, авторка долучає до нього два алфавітні покажчи-
ки: 1) поазбучний показник німецьких (націоналізованих) граматичних 
термінів; 2) поазбучний показник українських граматичних термінів. 
Цифри біля слів у покажчиках вказують на порядковий номер терміна го-
ловного списку. Таким чином, покажчик є дуже зручним і завжди допомо-
же користувачеві відшукати потрібне слово. 

Останнім у книзі є §10 “Важніші німецькі звороти”, де подано вислови 
щоденного вжитку відповідно до конкретної ситуації. Наприклад: Wie 
komme ich nach…? – Як мені йти до…? Ist dies der richtige Weg nach…? – 
Чи це добра дорога до…? Welche Straßenbahn fährt nach…? – Який трамвай 
їде до…? Wo ist hier, bitte, Autobushaltestelle? – Де тут, прошу, автобусна 
зупинка? Wo finde ich ein Auto? – Де найду авто? Fahren Sie mit nach…? – 
Чи ідете разом до…? Auf Wiedersehen! – До побачення! Alles Beste! – 
Всього найкращого! (Nakonetschna 1941, 74). 

Отже, проаналізована “Коротка граматика німецької мови” Ганни 
Наконечної – це корисний посібник з основ німецької мови для 
українського користувача, у якому легко й доступно подано навчальний 



62 
 

матеріал, тому він певною мірою залишається авторитетним та актуальним 
і дотепер. Авторка постає з нього як впливовий і досвідчений 
лінгводидакт, тому її ім’я повинно бути вписане в історію української 
лінгводидактики ХХ століття. 

 
Зимомря, М., Зимомря, І. (2019). Наконечна Ганна. Енциклопедія 

Cучасної України: електронна версія (веб-сайт). Гол. редкол.: І. М. Дзюба, 
А. І. Жуковський, М. Г. Железняк та ін.; НАН України, НТШ. Інститут ен-
циклопедичних досліджень НАН України. Київ. Електронний ресурс: 
http://esu.com.ua/search_articles.php?id=71757 [Дата останнього доступу 
24.02.2021]. 

Лазаренко, О. (2017). “З України треба йти з Україною”: Науковий 
шлях Ганни Наконечної в Німеччині. Ucraina magna. Vol. II. С. 193–201. 

Рудницький, Я. (1996). Мої берлінські роки (1938–1941). У кн.: В. Яріш, 
М. Сулима. Українці в Берліні 1918–1945. Про пам’ятний збірник доповідей 
і спогадів з життя і діяльности українців у Берліні з нагоди З’їзду 5-го ве-
ресня 1981 р. в Шератон готелі в Торонті, Канада. Торонто. С. 111–120. 

Стех, Я. (1996). Перемишлянка на тлі Українського Вільного Універси-
тету. Народна воля. Ч. 20 (16 травня 1996). С. 4. 

Сулима, М. (1996). Український науковий інститут. У кн.: В. Яріш, 
М. Сулима. Українці в Берліні 1918–1945. Про пам’ятний збірник доповідей 
і спогадів з життя і діяльности українців у Берліні з нагоди З’їзду 5-го ве-
ресня 1981 р. в Шератон готелі в Торонті, Канада. Торонто. С. 81–86. 

Encyclopedia of Ukraine. (1993). Nakonechna Hanna [Nakonečna] (Na-
konetschna). University of Toronto Press. Toronto, Buffalo, London. Vol. III. 
P. 527–528. 

Nakonetschna, H. (1939). Deutsch-Ukrainisches Taschenwörterbuch. Otto 
Harrassowitz. Leipzig. 

Nakonetschna, H. (1941). Kurze deutsche Grammatik fur Ukrainer. Otto 
Harrassowitz. Leipzig. 

Nakonetschna, H. (1943). Polnisch-Deutsch und Deutsch-Polnisch: mit ei-
nem Anhang der wichtigeren Neubildungen des Polnischen und Deutschen und 
Erläuterungen zur polnischen Aussprache. Berlin. 

Nakonetschna, H. (1971). Aus der wortgeographie der ukrainischen um-
gangssprache: die Bezeichnungen für den “(Stiefel) Absatz”. Symbolae in hon-
orem Georgii Y. Shevelov. Ukrainian Free University. München. Vol. 7. P. 321–
328. 

Nakonetschna, H., Rudnyćkyj, J. (1940). Ukrainische Mundarten. Südkar-
patoukrainisch (Lemkisch, Bojkisch und Huzulisch). Otto Harrassowitz. Leipzig. 

 
 

 
  

http://esu.com.ua/search_articles.php?id=71757


63 
 

ПОЕТИКА ОНІМІВ У СУЧАСНІЙ УКРАЇНСЬКІЙ СМІХОВІЙ 
КУЛЬТУРІ: МАРКЕРИ, ВПЛИВИ Й ПЕРЕШКОДИ 

 
Світлана Дворянчикова 

 
(Україна) 

 
У статті розглянуто зріз сучасної української сміхової культури в 

ситуації білінгвізму й поетику онімів як чинник утворення комічних 
текстів, порушено проблеми аналізу компонентів семантики поетонімів, 
які зумовлюють комічний естетичний ефект у взаємодії з контекстом 
висловлення (діалог авторської й сприймаючої свідомостей, визначення й 
маркування смішного, накладення, взаємодія й сегрегація сем і змістів), 
здійснено аналіз провідної смислової складової різноманітних проявів 
гумористичного, сформульовано висновки про перспективи розвитку 
української сміхової культури та стратегії й тактики її впливу на 
суспільство. 

Ключові слова: білінгвізм, комічне, контекст, поетонім, семантика. 
 

ONYMS POETICS IN THE MODERN UKRAINIAN LAUGHING 
CULTURE: MARKERS, INFLUENCES AND OBSTACLES 

 
Svitlana Dvorjančykova 

 
The article reviews the cross-section of modern Ukrainian laughing culture 

in the situation of bilingualism and the onyms poetics as a factor in the 
formation of comic texts, raised the problems of analysis of components of the 
onyms semantics that determined the comic aesthetic effect in interaction with 
the context of utterance, the analysis of the leading semantic component in 
various humor manifestations, predicted some conclusions about the prospects 
for the development of Ukrainian laughing culture and the strategy and tactics 
of its influence on society. 

Key words: bilingualism, comic category, context, poetonym, semantics. 
 
У нашій доповіді зробимо спробу надати оглядовий нарис сучасної 

української сміхової культури в ситуації білінгвізму загалом і тих 
комічних текстів, що утворені за участю поетонімів зокрема, порушимо 
проблему аналізу компонентів семантики поетонімів, які зумовлюють 
шуканий естетичний ефект у взаємодії з контекстом висловлення через 
вилучення провідної смислової складової різноманітних проявів 
гумористичного задля окреслення потенціалу впливу української сміхової 
культури на суспільство. 

Актуальність студіювання сміхової культури і можливостей її онімних 
компонентів зумовлена ростом спроб дослідження стратегій досягнення 
мовцем різноманітних перлокутивних ефектів, що визначає їхню 



64 
 

успішність. Сучасну комічну культуру і сміховий світ яскраво відбивають 
артефакти народної творчості на кшталт анекдотів, інших ситуативно-
зумовлених висловлень, які можуть, прикладом, ставати складовою 
частиною структури аудіовізуальних творів. Такі мовленнєві акти 
породжуються соціальним незадоволенням, усвідомленою необхідністю 
боротьби проти негативних явищ, прагненням самоствердитися й вижити. 
Позаяк дослідниця І. Кімакович слушно зазначає, що “культуру останнього 
десятиліття ХХ ст. <...> можна кваліфікувати як сміхову” (Кімакович 
2006), ми до того ж вважаємо, що часові рамки цього явища можна 
розширити й на початок ХХІ ст. 

Дослідники комічного загалом від Аристотеля й до наших часів 
доводять, що ця естетична категорія характеризує певне відхилення від 
норми, що розкривається читачеві чи глядачеві, зіткнення протиріч сенсів, 
яке розгортається й стає зрозумілим, “кумедні, нікчемні, безглузді або 
потворні сторони дійсності або душевного життя”, може бути прямо 
зумовлена “соціальною критикою”, “формуванням суспільної моралі”, а 
механізмом дії комічного є “гра зі змістами”. Задоволення читача або 
глядача від усвідомлення гумористичного, гостроумного, іронії тощо та 
визнання того факту, що комічне відбулося, витікає зі “сміху над 
потворним”, “розвінчання тієї чи іншої ілюзії і з позбавленням від 
видимості” (Любимова 2010). 

Поетику оніма ми, поділяючи погляд В. Калінкіна, витлумачуємо як 
сукупність властивостей власного імені, які використовує автор 
художнього твору в стилістичних цілях, і завдання дослідника полягає в 
тому, щоб виявити внутрішній зміст поетоніма і його зв’язок як з художнім 
текстом, так і з культурним контекстом (Калинкин 1999, 371). Учений 
підкреслює, що онім у полотні художнього твору, окрім номінативної 
функції, стає специфічним носієм історичної, етнографічної, конотативної 
інформації, тому значною є роль онімної лексики в формуванні художньої 
картини світу і надважливою є ступінь кореляції між відомостями про 
поіменовані об’єкти, що вбирає в себе семантику і поетичну етимологію, і 
фундаментальними категоріями буття, які структурують світосприйняття 
людини: “Завдання дослідника поетики оніма власне й полягає у виявленні 
зазвичай прихованого, латентного впливу опозитно вибудуваного онімного 
простору на сприйняття твору” (Калинкин 2006, 84). Пропріальна лексика 
є одним з центрів будь-якого твору, тому вивчення її зв’язків із 
контекстами різних рівнів стає справжнім ключем до розуміння його 
глибинних змістів. 

Оскільки матеріалом нашого дослідження є переважно аудіовізуальні 
твори, що мають ознаки належності до сміхової культури на теренах 
сучасної України, то ми вживаємо термін текст у широкому витлумаченні 
– не як лише суто вербальне сполучення, що зафіксоване письмово, а й як 
“зв’язаний знаковий комплекс” (Бахтин 1986, 473), все, що породжує та 
сприймає людина, і ще ширше – як реальність і одиницю культури. 



65 
 

Українсько-російський білінгвізм, індивідуальний і масовий, як 
соціально-мовне явище, що полягає у співіснуванні двох мов у межах 
одного мовного колективу, є характерним для українського суспільства. 
Проблема двомовності має, окрім лінгвістичного, яким нерідко в 
широкому обговоренні підміняються інші, передусім, економічний, 
політичний, територіальний, безпековий і консолідуючий чинники. 
Дослідники, розмірковуючи про українсько-російську двомовність, 
відмежовують її від наявних поряд українсько-польської, українсько-
румунської, українсько-угорської тощо, оскільки в першому випадку 
вбачають пряму загрозу для мовців удаватися до стратегії та практики 
диглосії, тобто вибору “високої”, “вигіднішої”, “престижної” мови за 
певних умов (Узунов 2014, 91). 

Отже, бачимо, що, з одного боку, комічні контексти чітко 
відображають вербальне втілення моральних переконань і установок 
авторської свідомості, яка їх продукує, а з іншого – є потужним засобом 
виховання індивідуума, що сприймає цей культурний продукт, і – ширше – 
певної спільноти, бо розповсюджує на неї свою опінію і формує модель 
наслідування: що вважається правильним, нормою, а що і як можна 
висміювати. Зрештою, таке сприйняття і правила орієнтації людини у світі 
стають стереотипними, тяжіють до долучення до національно-культурних 
цінностей і становлять частину національної мовної картини світу. 

Проілюструємо свою думку прикладами, і задля цього спробуємо 
вилучити й прослідити розвиток провідної стратегії досягнення комічного 
ефекту в контекстах з поетонімним компонентом у декількох популярних 
аудіовізуальних українськомовних і російськомовних творах і текстах, 
котрі маркуються належністю до сміхової культури, які, внаслідок 
поширення на широку вітчизняну аудиторію засобами телебачення, 
кінематографу та інтернету, можуть називатися такими, що суттєво 
впливають на формування певної суспільної думки. Отже, з усього 
тематичного питомого розмаїття, яке доступне вітчизняному читачу й 
глядачу, ми в межах своєї доповіді відібрали, на нашу думку, найбільш 
репрезентативний матеріал з ліричної комедії “Мої думки тихі” режисера 
А. Лукіча, сатиричної комедії “Наші котики, або Як ми полюбили лопати в 
умовах обмеженої антитерористичної операції з елементами тимчасового 
воєнного стану” режисера В. Тихого, реприз гумористичного телешоу 
“Вечірній квартал” студії “Квартал-95” і дописів блогера під псевдонімом 
Фашик Донецький, який мешкає на тимчасово окупованій території у 
Донецькій області. 

За формування комічного й образотворчого ефектів українськомовної 
стрічки “Мої думки тихі”, знятого в жанрі “роуд-муві” з відкритим 
фіналом у традиції постпостмодернізму, значною мірою “відповідає” 
онімний простір, насичений різноманітними топопоетонімами, елементи 
якого в процесі розгортання сюжету набувають нових конотацій. Власні 
імена фільму концентрично розташовано навколо антропоетонімів 
головних героїв: Вадима, композитора й звукорежисера-фрілансера, що не 



66 
 

має постійної роботи, тому мріє працювати в Канаді і задля того вирушає з 
Києва на Закарпаття записувати голоси звірів і птахів, і його мами, ім’я 
якої у вигляді формули “термін спорідненості + гіпокористика” – “тьотя 
Аля” – згадано лише раз. Частково продовжуючи й комічно 
віддзеркалюючи загальнолітературну міжкультурну тему “маленької 
людини” й її поневірянь, прикладом, засобами інтертекстуальності, 
натяками на експліцитні кінофільмоніми, команда фільму водночас 
змальовує пригоди й пошуки “маленького українця”, красу й роздолля 
вітчизняної природи та м’яко усміхається над рисами національної вдачі та 
стереотипами поведінки, і таке творче рішення варто схарактеризувати як 
гумор українців і для українців, який має й терапевтичну функцію. 
Абсолютно “негероїчний”, вельми апатичний, беземоційний, боязкий 
головний персонаж називає себе в коротенькій промові до матері 
“творцем”, що зв’язує гумористично обіграний секуляризований біблійний 
пласт онімів: відеогра “Ноїв ковчег”, задля запису звуків якої Вадим 
зголошується в подорож, адже власник студії діаспорянин Джеймі Ткачук 
вважає, що тварини мають “говорити мовою його історичної Батьківщини” 
(Мої думки тихі 2019); молочний зуб Христа як доказ його земного 
існування. Вадим мріє потрапити до благополучної Канади, однак у 
компанії мами на її старенькій автівці-таксі “Сакура” пересувається 
маршрутом Київ – Ужгород – Закарпаття – Рахів – озеро Чендеш у 
забороненій прикордонній зоні, щоби записати спів міфічного рахівського 
крижня. Мати головного героя, оговтавшись від суму, від обману 
шлюбного афериста Бернардо з Італії, таки здійснює свою мрію і 
перебирається до нового порядного чоловіка Енцо в бельгійській Генк, 
проте її нове місто нагадує їй містечка України. Комічності від сміхової 
зануренності оніма в нетиповий контекст додають стрічці й деталі на 
кшталт брудного маленького готелю високо в горах “Твін Пікс”, або 
автомийки “Мулен Руж” на Закарпатті. Аналіз прояснює загальний 
ідіостиль автора та підтверджує, що збагачення семантики гумористичних 
контекстів стрічки відбувається у зіткненні та взаємодії сем поетоніма й 
контексту, і часто це стосується актуалізації співзначення “свій” – 
“чужий”, проте принципово без оціночного авторського маркування 
“добрий” – “поганий”, що дозволяє помірковано поєднати й толерантність, 
й водночас україноцентризм стрічки. 

Українськомовна “патріотична неполіткоректна” сатирична комедія 
“Наші котики, або Як ми полюбили лопати в умовах обмеженої 
антитерористичної операції з елементами тимчасового воєнного стану” 
зображає події початку війни проти російських загарбників на сході 
України. Як стає зрозумілим вже власне з кінофільмоніма, що алюзивно 
відсилає до сатиричної чорної комедії Стенлі Кубрика про ядерну війну 
“Доктор Стрейнджлав, або Як я перестав хвилюватись і полюбив 
бомбу”, стрічка насичена вербальним і ситуативним утіленнями комічного 
всіх видів від гумору до сарказму й гротеску. Війна, людські страждання й 
смерть – це традиційно табуйовані теми для сміху, проте макабричне 



67 
 

комічне має й терапевтичний ефект, особливо, якщо згадати, що, за 
словами авторів, фільм утворювався для і заради тих, хто бачив цю війну, 
для вояків, волонтерів і для пересічних громадян: сміх допомагає 
витіснити болісні переживання, бути засобом психологічного захисту, 
рятівною соломиною в критичному стані, відчути момент єднання з тими, 
хто думає й відчуває подібне. Фільм вивірено глибинно патріотичний, що 
зумовлює підбір образотворчих засобів для зображення персонажів, які 
належать до двох протиборчих сторін: українців і ворогів. Персонажі 
російських загарбників і їхніх колаборантів акцентовано карикатурні, 
огидні, знижено жалюгідні. Фільм починається зі сновидіння ексбійця й 
актора сценою підступного вмовляння президента РФ у маскарадному 
костюмі матрьошки не карати його на тлі палаючого зруйнованого Кремля. 
Таке химерне звернення В. Путіна до українського солдата, що втілює й 
побоювання частини українців, й намагання ворога обдурити, рясніє 
поетонімами-символами, наділеними багатими конотаціями: “Подумай, 
кто придет мне на смену? Медведев? Шойгу? Да хотя бы Навальный! 
Каждый из них во стократ подлее и беспринципнее. Они подпишут любые 
бумаги, будут клясться в любви и уважении к украинскому народу. Они 
откроют украинскую библиотеку и школу в Москве. Заплатят 
контрибуцию и даже отдадут Крым. И вы поверите. Вы будете снова 
слушать Кобзона, восторгаться большим балетом и КВН с Достоевским. И 
разменивать по крупицам свою свободу и будущее на убогую хохляцкую 
сытость. Убивая меня, ты убиваешь последний шанс родиться в настоящей 
Украине” (Наші котики 2020). Комічний ефект утворюються головно від 
зіткнення й контекстного антагонізму сем “високе” – “низьке”, що втілене 
у власних іменах і нарочито високому стилі мови та загальній ситуацій 
безпорадності, у якій опинився той, що виголошує цю промову. Наркоман 
Губарєв, що постійно лежить на підлозі, ватажок буфонадних “кадировців” 
з біблійним ім’ям Адам, котрий регоче, розмахує ножем і говорить 
сторопілому полковнику Говорухину, що опинився поруч із ним у 
військовій машині, про Рамазана: “Золотой человек! Если бы не он, до сих 
пор резал бы ваших. А так друзья” (Наші котики 2020) тощо – всі ці 
гротескові персонажі зображені з використанням накладення, взаємодії й 
сегрегації сем і змістів, аби унеможливити жодне співчуття в аудиторії. 
Натомість українські військові Літо, Професор, Грін, Пенальті, Капелан і 
журналістка Оля, які є центральними дійовими особами, не пафосні герої, 
а вразливі, людяні, близькі до глядача образи, вони інколи сваряться чи 
глузують одне з одного, але незмінно прагнуть допомогти й урятувати 
побратимів, тому вони викликають співчуття глядачів. Це, а також 
виховний ефект стрічки досягнуто й уплетенням у її сюжет і тужливої 
народної пісні “Пливе кача по Тиснині”, і сучасної пісні Ю. Юрченка і 
М. Кривцова “Жовтий скотч”, що містять образи, які вже набули 
символічності: “смерть” – “боротьба”, “чужі” – “свої”, і промовою 
Капелана в епізоді закопування тіл ворогів, у якій герої висловлюють 
думку, що замість цих загарбників прийдуть інші, і скаржаться на своє 



68 
 

життя: “Що за жалюгідне ниття? Хто сміявся в обличчя смерті? Хто 
наплював на ситий міщанський затишок? Хто вибрав свободу ціною 
власного життя? Ви! Добровольці! Ви своїм прикладом звільнили сотні 
тисяч від зневіри, відкрили їм очі на справжній сенс буття, ви змінили хід 
історії. Ще настане час, коли світ зрозуміє, що за потворі дали по зубах 
українці, і складуть про це пісні, напишуть картини і знімуть потужні 
фільми” (Наші котики 2020). 

Російськомовні виступи українського гумористичного телешоу 
“Вечірній квартал” студії “Квартал-95” подекуди викликають нарікання й 
зауваження патріотичної спільноти за тематику й форми презентації 
творчого доробку колективу. Торкнемося деяких суперечливих реприз 
команди. 

На фестивалі українського гумору і музики “Made in Ukraina” в Юрмалі 
10.09.2016 р. загальний концерт розпочався жартом ведучого стосовно 
того, що найближчі чотири дні на сцені за розкладом буде програмно 
представлена українська культура: “Да-да, мы народ, у которого культуры 
хватает всего лишь на четыре дня” (Вечерний Квартал 2016). 

Подальшій пародії на виступ президента України перед закордонними 
партнерами передувала ремарка ведучого: “Хотелось бы начать с чего-то 
доброго, светлого, по традиции, но, по регламенту, начать должен 
Президент Украины Петр Алексеевич Порошенко” (Вечерний Квартал 
2016). 

У власне репризі від імені комічного персонажу, що грав президента 
України, у формі звернення до латишів йшлося: “Я стал президентом 
Украины в очень непростое время, и вот уже два года мне удается 
сохранить это время непростым. А сейчас давайте представим, что мне 
можно доверять… Итак, что такое Украина и почему в нее сегодня 
выгодно выбрасывать свои деньги? Извините, вкладывать… Вы знаете, у 
нас сегодня абсолютно новый уровень экономики. Этот уровень 
называется «попрошайничество». Все очень просто, ми выпрашиваем 
экономические излишки рыночных экономик соседних стран. Схема 
обалденная, проверена цыганами. Мы просто ее попробовали в рамках 
геополитики и без гитар. Это не лохотрон, это никакая не финансовая 
пирамида очередная. Нет, все очень просто. Вы даете нам свои деньги – 
мы их вам потом не возвращаем. Гарантия – сто процентов. <…> Что 
касается кредитования, то вообще, если честно, между нами, то Украина 
напоминает актрису из немецких фильмов для взрослых: то есть готова 
принять в любом количестве с любой стороны. Если вам не жалко. <…> 
Украина – это не просто страна, это часть европейского братства, а так 
бывает в семьях, когда один брат хороший, а второй стал алкоголиком” 
(Вечерний Квартал 2016). 

На жаль, у зазначеному виступі комічним і таким, що виявилося 
“смішним”, “недолугим”, “нерозумним”, “негарним”, “поганим”, стали не 
лише окремі українські політики, а й власне Україна, українці, українська 
мова (епізод “Кіноафіша державною мовою” щодо перекладу назв 



69 
 

фільмів: “Армагеддон” – “Гаплик” тощо (Вечерний Квартал 2016)), а якщо 
звернути увагу на місце виступу й цільову широку закордонну аудиторію 
цього концерту, – то й українська державність як така. Пропріальна 
лексика природно застосовувалася в розглянутих аудіовізуальних 
контекстах комічного спрямування, естетичний ефект для частини залу 
було досягнуто за допомоги зіткнення сенсів “гарний” – “поганий”, 
“розумний” – “дурний” тощо, таких же співзначень набували й поетоніми. 
Глядачі сміялися з жартів творчого колективу, проте частина українців 
звертала увагу на недостатню якість гумору, недоречність предмета 
висміювання, що може відчуватися сприймаючою свідомістю як завдання 
шкоди національній гідності, і засвідчували свої обурення та розчарування. 

Псевдонім громадянського журналіста – Фашик Донецький – водночас 
має ознаки сміхового пародіювання нав’язливого стереотипу медіа 
“русского мира”, що для своєї аудиторії змальовують українців 
негідниками, негуманними, “фашистами”, і маркування місця перебування 
й блогерської діяльності. Онім Фашик виник від апелятиву фашист за 
допомогою найуживанішого суфікса зі зменшено-пестливим значенням –
ик. У одному з інтерв’ю Фашик Донецький емоційно підкреслює 
важливість вчасного та якісного інформування населення: “Скажем так: я 
патриот Украины, который ненавидит популистов. <…> Назовите мне хоть 
одного блогера минстеця? Не слышали? Я тоже. Такие блоггеры, как 
Олена Степова, Крымский Бандеровец и Gorkiy Look втроем сделали 
больше, чем «Минстець» вообще когда-нибудь сможет сделать” (Пидгора 
2014). 

Автор створює комічний світ, що пародіює шокуючу реальність 
тимчасово окупованих територій, для свого героя, від імені якого 
з’являються дописи в мережі. Звісно, герой-оповідач не може повністю 
ототожнюватися з біографічним автором, проте нариси блогера мають 
широку аудиторію читачів, викликають довіру, бо в них ідеться про реалії 
сучасного Донецька та прилеглих територій, і досягають комічного ефекту 
завдяки особливостям обраного стилю викладення матеріалу. Його дописи 
в формі розповідей-бувальщини викладені підкреслено розмовним стилем, 
зі значною кількістю зниженої та вкраплення обсценної лексики, 
прикладом один з них є ім’я дійової особи: “Максимка и бабло. Пьеса”: 
“Короче, тема такая: жило-было тело и звали оно максим. Ну, а если 
точнее, то гладушко максим андреевич. Максимка верил в то, что 
американцы ночами не спят и хотят захватить Петровку...” (Фашик 
Донецький 2020). Онімні нюанси несуть смислове навантаження: 
вживання переважно неформального варіанта імені, запис його та повного 
власного імені з малої літери всупереч правилам орфографії, занурення 
ойконіма Петровка (це найбільш віддалений від центру район Донецька) в 
контекст “американцы хотят захватить”. Комічне зазвичай з’являється ще 
й завдяки змальовуванню трагікомічних, майже сюрреалістичних ситуацій, 
і продукуванню відонімних утворень типу “дрындыды”, “дынырийцы”, 
“дынырийский” тощо. 

http://informator.lg.ua/archives/130874


70 
 

Поруч із комічним гротеском для зображення ворогів блогер знаходить 
теплі слова підтримки для українців. Такі слова особливо цінні для тих, 
хто з якихось причин змушений перебувати в умовах окупації: “Ну, а 
Нашим в оккупации хочу пожелать терпения. Нас никто не бросил и не 
собирается бросать. Работа над деоккупацией идет каждый день, хоть об 
этом не пишут в сми. Просто тримайтесь. Вы те, кто зачистят Донецк, 
Горловку, Енакиево и Луганск, Лутугино, Алчевск, Макеевку, Крым. Вы 
обязаны дожить до деоккупации, ведь именно вы являетесь душой 
оккупированных территорий” (Фашик Донецький 2020). Російськомовний 
українець, як стверджує Фашик Донецький та інші блогери Донбасу, 
незважаючи на те що послуговується частіше російською, є громадянином 
та хоче й може бути патріотом своєї Батьківщини й захищати її зі зброєю 
чи пером в руках від “русского мира”, бо для нього справжньою 
неминущою цінністю є Україна. 

Отже, зазначимо, що феномен сучасної української сміхової культури в 
ситуації білінгвізму стрімко розвивається, що спричинено зростанням 
національної самосвідомості і збільшенням кількості саме 
українськомовних аудіовізуальних творів і культурних текстів у широкому 
витлумаченні, які водночас і заявляють про порушення змістовно 
надважливих загальнолюдських й болючих вітчизняних питань, і мають 
ознаки комедійного жанру. Співвідношення сем онімної лексики з 
семантикою комічних контекстів і художнім цілим дає змогу виявляти й 
систематизувати багатоаспектну лінгвістичну та екстралінгвістичну 
інформацію, фахово трактувати естетичний ефект досліджуваного твору та 
його провідні моделі створення й смислової складники. Вітчизняна сміхова 
культура різноманітна і має значний попит суспільства, оскільки саме 
гумористичні твори традиційно тяжіють до того, щоби ставати першими 
майданчиками для осмислення нових процесів у громадському житті та 
модернізації мовлення. Комічне характеризується значним впливом на 
глядацьку й читацьку аудиторію й здатне формувати суспільну думку, 
тому стратегія й тактика авторів таких творів мають бути чіткими й 
виваженими щодо загальногуманістичної спрямованості й національних 
цінностей та інтересів. 

 
Бахтин, М. М. (1986). Проблема текста в лингвистике, филологии и 

других гуманитарных науках. У кн.: Литературно-критические статьи. 
Москва. 

Вечерний Квартал. Фестиваль в Юрмале. Часть 1. (2016). 
Електронний ресурс: youtube.com/watch?v=eMfYehUaWx4 [Дата 
останнього доступу 31.08.2020]. 

Калинкин, В. М. (1999). Поэтика онима. Юго-Восток. Донецк. 
Калинкин, В. М. (2006). От литературной ономастики к 

поэтонимилогии. Λογος όνομαστική. № 1. С. 81–89. 
Кімакович, І. І. (2006). Фольклорний анекдот як жанр. Електронний 

ресурс: https://go-gl.com/PK3KIA [Дата останнього доступу 31.08.2020]. 



71 
 

Любимова, Т. Г. (2010). Комическое. У кн.: Новая философская 
энциклопедия. Мысль. Москва. Електронний ресурс: 
https://platona.net/board/novaja_filosofskaja_ehnciklopedija/komicheskoe/3-1-
0-2587 [Дата останнього доступу 31.08.2020]. 

Мої думки тихі (2019). Реж. А. Лукіч. Toy Cinema. Київ. Електронний 
ресурс: https://oll.tv/uk/films/501572-moi-dumki-tykhi [Дата останнього 
доступу 31.08.2020]. 

Наші котики (2020). Реж. В. Тихий. Директорія кіно. Бедлам 
Продакшн. Банесто Продакшн. Україна. США. Канада. Електронний 
ресурс: https://oll.tv/uk/premium/570044-nashi-kotyki [Дата останнього 
доступу 31.08.2020]. 

Пидгора, М. (2014). Блогер “Фашик Донецкий”: хочу быть тем, кто 
раздаёт злые, болючие пинки! Електронний ресурс: 
https://informator.media/archives/133478 [Дата останнього доступу 
31.08.2020]. 

Узунов, С. (2014). Мовна ситуація в Україні: білінгвізм чи диглосія? 
Українське мовознавство. № 1 (44). С. 81–93. 

Фашик Донецький (2020). Сайт. Донецьк. Електронний ресурс: 
https://fashikdonetsk.com/ [Дата останнього доступу 31.08.2020]. 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

 
  



72 
 

МЕДИТАТИВНІ ФОРМУЛИ БАБУСІ ПАЛАЖКИ                                               
(ВІД ВОЛОДИМИРА ЛИСА) ЯК РЕПРЕЗЕНТАНТИ                            

УКРАЇНСЬКОЇ МЕНТАЛЬНОСТІ 
 

Володимир Демченко 
 

(Україна) 
 
У статті описано концептуальні й жанрові елементи народної мудро-

сті від бабусі Палажки – героїні твору Володимира Лиса “Із сонцем за 
плечима. Поліська мудрість Пелагеї”, зокрема оригінальну медитативну 
площину, що сполучає етнічний, філософський і духовний чинники. Виявле-
но загальносвітові ознаки й власне українські, репрезентовані в образі ба-
бусі Палажки. Серед фольклорних жанрів виділено різновиди афоризмів 
(за ступенем інтегрованості релігійних і простонародних складових), мо-
литовні й медитативні формули. Вони виявляють не лише образну антро-
поморфну характеристику та метафоричне словотворення, але й відзна-
чаються філософським баченням світу, репрезентують систему етноду-
ховних цінностей українського народу та його ментальні риси – індивідуа-
лізм, ліричність і сентиментальність. Українською рисою медитативних 
формул визначено мовну простоту й щирість.  

Ключові слова: бабуся Палажка, Володимир Лис, народна мудрість, 
медитативна формула, афоризм, лексема.  

 
MEDITATIVE FORMULAS OF GRANNY PALAŽKA                                           

(BY VOLODYMYR LYS) AS REPRESENTATIVES                                                      
OF UKRAINIAN MENTALITY 

 
Volodymyr Demčenko 

 
The article describes the conceptual and genre elements of folk wisdom by 

granny Palažka – the hero of the work of Volodymyr Lys “With the sun over his 
shoulders. Polissya Wisdom of Pelageja”, in particular the original meditative 
plane, which combines ethnic, philosophical and spiritual factors. Universal 
signs and actually Ukrainian ones, represented in the granny Palažka’s image, 
were revealed. Among the folk genres there are varieties of aphorisms (accord-
ing to the degree of integration of religious and vernacular components), prayer 
and meditative formulas. They reveal not only figurative anthropomorphic char-
acteristics and metaphorical word formation, but also marked by a philosophi-
cal vision of the world, represent the system of ethno-spiritual values of the 
Ukrainian people and its mental features –individualism, lyricism and sentimen-
tality. The Ukrainian feature of meditative formulas defines linguistic simplicity 
and sincerity. 

Key words: granny Palažka, Volodymyr Lys, folk wisdom, meditative formu-
la, aphorism, lexeme.  



73 
 

     Маємо наразі доволі складну ситуацію з етнічною ідентичністю: з одно-
го боку – оптимістичні теорії (публіцистичні / псевдонаукові) про україн-
ський етнос як ледь не найдавніший у світі, від якого походить і сучасна 
цивілізація, з іншого – песимістичні пророцтва (зокрема й від заслужених 
учених) про прийдешній кінець нації, мови, традицій тощо. Варто заува-
жити при цьому, що обидва варіанти в контексті актуального воєнного 
протистояння ведуть до поразки, адже в першому разі наші вороги мають 
за що висміяти українську науку, що, мовляв, робить такі контроверсійні 
етнологічні й історичні висновки, а в другому елітні українські вчені таким 
чином здають свої патріотичні позиції (у кого вони насправді були). Це 
нагадує дискурс про державний гімн: з одного боку – полеміка про мінорні 
вербальні елементи (у контексті музичного мажорного ладу), а з другого – 
бойовий дух і традиція, що виявляються навіть у рефлексіях дітей. Тобто 
етнічна ідентичність сьогодні безпосередньо корелюється з воєнною ситу-
ацією: чим більше свідомих українців – тим міцніший наш етнодуховний 
кордон.  

Проте наразі існує третій варіант вирішення вищенаведеної проблеми, 
за якого потрібно прийняти (і сприйняти) в колі свідомих українців значну 
масу російськомовних громадян, які виявляють і патріотичність (навіть 
категоричну й радикальну), і оптимізм щодо майбутнього України. У та-
кому разі спокійно сприймається словникова дефініція терміна національ-
ний, що характеризує осіб (‘націю’) із такими об’єднавчими атрибутами, як 
політичні інтереси, усвідомлення своєї спільності на певній території, єди-
не громадянство, культура і традиції, але “незалежно від їхнього етнічного 
походження”. З іншого боку, термін етнічний характеризується природніс-
тю: він стосується біосоціальної спільноти (‘етносу’), що “формується і 
розвивається об’єктивним історичним шляхом” (Політологічний словник, 
2005, 523, 263). Тобто такими чином поняття «нація» втрачає свою етнічну 
складову, що доволі дивно з боку етимології, але, можливо, це й віяння ча-
су – певна трансформація – відповідно до світової глобалізації.  

Утім кожна людина з природним світобаченням розуміє потребу того 
різнокольорового (різномовного, різноетнічного) гумбольдтівського ‘ки-
лима’, зшитого з окремих шматків тканини – етнічних мов (Гумбольдт, 
1960, 68), а тому етнічний комплекс духовних цінностей, що складається з 
вічних речей (мова, традиції, назви, герої), має визначальний характер у 
побудові власної унітарної держави, є тим вищезазначеним кордоном, який 
захищає її незалежність. У цьому комплексі вирізняється специфічний 
конгломерат, що має метафоричну назву «мудрість народна», і це не лише 
переданий із покоління в покоління фольклор, не лише отримана від Бога й 
адаптована митцями поезія та музика, але й народна філософія, що репре-
зентує особливе бачення світу саме цим етносом. Божою рисою в цьому 
визначається загальний концепт добра, що поєднує світобачення й відпові-
дну філософію різних народів.  

Корелятивні площини етнічних особливостей, природних законів, мов-
них структур, соціальних і політичних закономірностей існування суспіль-



74 
 

ства вивчало чимало вчених у всьому світі – як за кордоном (Бенедикт Ан-
дерсон, Рут Бенедикт, Маргарет Мід, Герт Хофстеде та ін.), так і в Україні 
(Лариса Масенко, Галина Мацюк, Олександр Тараненко, Наталя Шумарова 
та ін.), які зрештою виходять на рівень національної безпеки в гуманітар-
ній сфері. Етнічні ж концепти та їх вербальні репрезентанти за традицією 
Вільгельма фон Гумбольдта й Олександра Потебні описувалися в україн-
ському мовознавстві в межах етнолінгвістичного підходу (Ірина Голубов-
ська, Віталій Жайворонок, Костянтин Тищенко та ін.), оскільки «належать 
до унікальних понять етнічної культури» (Голубовська, 2004, 92). Сучас-
ний український письменник Володимир Лис називає їх самоцвітами, що 
“дорогоцінними перлами падають із вуст” представників народу, складаю-
чи “образні, цікаві й глибокі думки” (Лис, 2014).  

Саме у творі означеного письменника, що має назву “Із сонцем за пле-
чима. Поліська мудрість Пелагеї”, ми виявили серед кількох таких етніч-
них концептуальних площин, які формально позначені й автором, оригіна-
льну медитативну, що сполучає етнічний, філософський і духовний чинни-
ки. Ставимо завданням проаналізувати ці чинники, виявити загальносвітові 
ознаки й власне українські, репрезентовані в образі бабусі Палажки.  

Цей твір за жанром можна визначити як автобіографічний і навіть сло-
вниковий. У каталожній анотації його названо “книгою-літописом”, «літо-
писом народного досвіду”, що репрезентує “мудрість нашого народу” (Із 
сонцем за плечима, 2020). Зауважимо, що головна героїня – бабуся автора 
– у творі повсякчас згадується як Палажка, хоча в назві вона – Пелагея. 
Уважаємо це знаковим розрізненням, оскільки другий варіант має церков-
нослов’янську природу (грецького походження зі значенням ‘морська’, це-
рковне й українське – Пелагія, аналізований же варіант розглядаємо як по-
ліський діалектний, позаяк в іншому разі це власне російська калька) 
(Етимологічний словник, 2003, 330), через що словосполучення мудрість 
Пелагеї набуває духовної конотації – на відміну від локальної етнографіч-
ної Палажки.  

Так само проста сільська бабуся сполучає в собі церковне й світське 
знання, про що письменник зазначає: “разом із вірою (знала напам’ять без-
ліч молитов і цілі сторінки з Біблії) в ній уживалося язичництво, древні ві-
рування й повір’я, знання <…> фольклору і правічної народної філософії” 
(Лис, 2014). Проте нам здається, що автор дещо перебільшує з язичницт-
вом, оскільки ці елементи настільки увійшли в канони християнства, що в 
його ритуалах уже сприймаються як органічні. У тексті ж більшою мірою 
вживаються міксовані форми народно-релігійної мудрості – замовляння, 
казки, приказки й повір’я.  

Наприклад, у фрагменті “Бог живе у траві й у вітрі, у листочку й тому 
клаптику неба, що до тибе крізь хмарку дивиться. Говорити з травою і лис-
тком – значить тоже говорити з Богом” (тут і далі – автохтонна мова ге-
роїні – В.Д.) елементи давньої анімістичної релігії органічно вплітаються в 
сучасне християнство, деякі канони якого Палажка піддає сумніву. Це й 
пошук Бога в собі, а не лише на небі, і захист людини від вічного покаран-



75 
 

ня за вічний “гріх Адама і Єви, як батюшка кажуть”. І тому вона не вірить 
у таку суворість Господа, він для неї добрий насамперед: “Якби Бог людей 
ни жалів, то хіба дав би на таку красу подивитися? Хіба дав би з маленької 
людини великій вирости…”; він для неї завжди поряд: “Й так мені втішно 
на серці: я, маленька, чую, як то гарно тьохкає тая пташка, а десь там Бо-
женько тоже соловейка слухає”; але він залишається всемогутнім: “Ка-
жуть, зимля кругла, а я так думаю, що коли так, то, може, Бог неї на долоні 
тримає?” (Лис, 2014). 

Остання наведена теза відсилає нас до трилогії Бернара Вербера “Ми, 
боги”, де у фентезійному світі учні богів створюють і розвивають свої вла-
сні світи, формуючи на них живу природу, народи, держави й релігію та 
віртуально тримаючи їх на долоні. На відміну від них бабуся Палажка ро-
зуміє й визнає неосяжність свого світу – що “за крайньою хатою” він “тико 
починається”, і що «світ розбігатися став, і скіко людина б не бігла – не 
здожене”. Останню тезу сприймаємо як протиставлення всесильної, всео-
сяжної Природи (Бога) та людини, пізнання якої ніколи не охопить усього 
Вищого задуму.  

Утім розуміючи це, українська селянка все одно відчуває визначальну 
роль людини у світобудові: “Великий Божий світ, у нім людина маленька, 
та часом здається, що теї всі зірки просяться погрітися до хати, а мо’, й у 
ній посвітити, як зігріються”. Тобто цей неосяжний світ може вміститися у 
віртуальній хаті – як людській свідомості, що частково відповідає народ-
ним широковідомим афоризмам “Орлові доступне все небо, а мудрій лю-
дині – уся земля”, “Сміливому належить світ” (Кудіна, 2005, 44, 47). Але 
частково – позаяк у них ідеться не про всіх людей, а лише про мудрих і 
сміливих, натомість Палажка людей не диференціює, а узагальнює, надаю-
чи таким чином їм усім властивості мати Світ (Бога) у собі: “Нащо людині 
багацько всякої всячини, так собі міркую, як у неї небо є, цілісінький світ, 
тико треба до себе впустити” (Лис, 2014).  

Отже, бабуся Палажка недарма описується як “сповнена якогось не-
зримого сяйва” – вона виконує місію ретранслятора Божих заповідей і ві-
ковічного народного знання, медіума, який сприймає ідеї з ноосфери й 
трансформує їх у більш прийнятну форму на кшалт “Хто свій рід ни пам-
нятає, того стежка у світ не пускає”, “Хто свій рід ни пам’ятає, в того й ко-
лодязь усихає”, “Рід як велике дерево”, “Мати і батько – два сонця, два ко-
рені, дві гілки”, а також на цій основі формує власні – “Не скупіться на ла-
ску”, “За плечима в мішку незримому той страх сидітиме”, “Помічайте ма-
леньку дитинку. Людинку” (Лис, 2014). З-поміж них вирізняємо більш ак-
туальні відповідно до нової епохи цивілізаційних цінностей – наприклад, 
афоризм “Мій Федько курить бакун [тютюн], а бакун його їсть”, що має 
суто прагматичне значення у сфері охорони здоров’я, або “Як син розум-
ний, то й батька звеселяє, а як дурний – то й матері на горе”, що диферен-
ціює батькове й материне ставлення до сина на, відповідно, занадто вимог-
ливе та занадто невимогливе, коли для другої син у будь-якому стані за-
лишається єдиним і улюбленим.  



76 
 

Володимир Лис рубрикує твір про мудру сільську жінку за різновидами 
/ жанрами її мудрості, як-от притчі, аналогії, приповідки, словник, з-поміж 
яких ми виділили медитації, що також мають автохтонну природу, відзна-
чаються метафоричністю, але їх афористичність прагматично обмежується 
формою поради та повчальності, формально позначеними наказовим діє-
словом.  

Відповідно до словника медитація – це “розумова дія, що має своєю 
метою приведення психіки людини у стан глибокої зосередженості” (Ве-
ликий тлумачний словник, 2005, 655). У цій дефініції акцентуємо увагу на 
словосполученні розумова дія, оскільки саме вона зумовлює раціональ-
ність аналізованого поняття, пригноблюючи ірраціональні його ознаки. І 
наказове дієслово складає основу тієї раціональності. Наприклад, у меди-
тативній формулі (далі – формула) “Треба, як думати сідаєш, пострушува-
ти те, що ни хотів би далі з собою брати. У думці пострушуй, то воно й на 
душі не останеться” таким дієсловом є пострушуй, а фабула нагадує відо-
мий принцип (‘лезо’) Оккама, за яким відсікається зайве. У цьому ж разі 
зайве є не просто тягарем, що заважає поступу, але й непотрібною річчю.  

За основною дією формули диференціюємо на уявні та реальні. Перші 
відзначаються умовністю медитативного процесу, що потребує відсторо-
нення, самонавіювання, фантазії. Наприклад, у формулі “Сидячи, стежку 
розмотай, що перед тобою, хай поведе тебе сама, куди вона знає” виділене 
дієслово (як і попереднє пострушуй) конотоване фентезійністю, а словос-
получення стежку розмотай має метафоричний характер, зокрема й імен-
ник стежка позначає більш широке поняття. Аналізована теза також від-
значається астральною закодованістю (“поведе тебе сама, куди вона знає”), 
що властиве взагалі медитації як явищу, яке існувало ще до нашої ери в 
межах давніх індійських релігійних вірувань.  

Означена уявність може мати формальний маркер. Так, у формулі 
“Пригорни в думці того, кого хотів би пригорнути – так удвох і сидіте, доки 
не зігрієтесь” таким показником є обставина способу дії в думці в межах 
виділеного словосполучення. Утім, уся ця мудра теза передбачає уявлення 
(того може реально й не бути на світі), але мета уявної дії є доволі конкре-
тною – зігрітися. Тобто шлях від абстрактного до конкретного складає фа-
булу тези.  

Таким же високим рівнем уявності відзначається й формула “Сонце 
поклич, навіть як його не бачиш, посади промінчик на долоню, хай поси-
дить, доки хочеш, щоб сидів”, де виділене словосполучення вказує на ана-
логічну до попередньої умовність – при тому, що вся теза характеризується 
абстрактністю. Аналогічно, ще й із медитативним маркером у думці, фабу-
льна уявність характеризує формулу “Хоть раз посидь у думці на хмарі, 
десь там у небі, й ни про що ни думай, хай буде просто добре тобі”, де 
виділяємо мету медитативної дії, яка передбачає таке ж уявне відчуття, як і 
сама дія, адже словосполучення добре тобі аналогізуємо з поняттям ‘щас-
тя’, практичне визначення якого привертало увагу філософів різних часів і 
народів, а також психологів і навіть економістів.  



77 
 

Принагідно зауважимо із власного досвіду, що спонтанна медитація не 
передбачає таких вишуканих метафоричних формул, оскільки людина про-
сить вищі сили допомогти їй у певний заздалегідь не підготовлений мо-
мент, а тому таке звернення буде набагато простішим (на кшалт “я спокій-
ний, я не тут, мені не холодно / жарко”). Таке відбувається й під час моли-
тви, коли людина сама часом виголошує певну спонтанну тезу – суто від 
свого імені. Палажка також про це говорить: “Складай свою молитву свої-
ми словами, тули ті слова до грудей, думай тими словами, тико щоб було 
то од щирого серця – і звалиться з серця каміння, що там приросло”. Тобто 
вона не пропонує конкретних словесних формул, а лише їх модель – орієн-
товний контент. Наприклад: “А вночі захочеться побути самою, то зірку 
свою шукай, вона до тебе безпремінно озветься, перед тобою стане, приго-
лубить, і тривогу їй свою розкажи” (Лис, 2014). Тут виділяємо два наказо-
вих дієслова, що репрезентують кожне свою фабульну частину – традицій-
ну дійову (окрім виділеного, дію також позначає дієслівна послідовність 
‘озветься – стане – приголубить’) та власне мовленнєву (з дієсловом від-
повідної семантики розкажи).  

На відміну від уявних, реальними медитативними формулами визнача-
ємо ті, що містять у фабулі раціональні дії. Наприклад, у конструкції “Між 
деревами небо знайди, хоч у маленькій щілинці, найди місце таке, щоб во-
но бачилося, стань перед ним у думці й постій так, а за тобою світ, що те-
бе обіймає – разом із ним пливи в думці” лише останнє виділене дієслово 
репрезентує уявну / нераціональну дію (“пливи в думці”), а попередні – 
цілком конкретні за своїм змістом дії (‘знайди між деревами сонце’, ‘знай-
ди місце перед сонцем і таким чином стій’). До того ж відбувається такти-
льне навіювання – через поняття ‘світ тебе обіймає’.  

Навіювання може мати раціональну й нераціональну природу, що ча-
сом поєднуються в одній формулі. Наприклад, у конструкції “Кота поклич 
і гладь його, а як нима кота, то думай, що є і що ти його гладиш, сидиш 
собі й гладиш, і кіт той до тибе муркоче, вам удвох добре” сполучаються 
дія з реальним об’єктом (котом) і уявним, що має формальний маркер – 
традиційну модель ‘думай, що…’. Зрештою і реальне тактильне відчуття, і 
уявне призводять до одного позитивного результату – “вам удвох добре” 
(Лис, 2014).  

Медитація описується багатьма психологами. Так, Фергюс Вільям Ма-
ртін, наприклад, користується такими формулами для звільнення від непо-
трібних відчуттів: “Я відпускаю це дещо безнадійне відчуття”, “Я вивіль-
няю це неясне, певного роду липке холодне відчуття” (Мартин, 2014). Як 
бачимо, ці конструкції не відзначаються образністю, а словосполучення 
відпускаю відчуття є вже не метафоричним, а термінологічним.  

На відміну від цього бабуся Палажка в межах медитативної формули 
використовує просту мову з фонетичними й лексичними елементами захі-
днополіського діалекту: “А прийде час, коли думати ни хочеться, – ни про 
що ни думай, посидь собі, мовби вся робота пороблена і никому нима до 
тебе діла, й тобі нима ні до кого, заплющ очі й проганяй думки, і полетиш 



78 
 

серед чогось тобі невідомого, де тико ти й никого нима, сама й вернешся”. 
Окрім виділеної послідовності пропонованих дій відзначаємо порівняль-
ний зворот, який репрезентує знайоме кожному відчуття (“мовби вся робо-
та пороблена і никому нима до тебе діла”), а також сполуку “час, коли ду-
мати ни хочеться”, що характеризує темпорально-психологічний аспект 
усього вислову.  

Отже, як проміжний висновок потрібно зазначити, що контент медита-
тивних формул “від бабусі Палажки” принципово не відрізняється від тра-
диційної медитації (науково-медичної) за своєю метою (очищення, звіль-
нення, стимулювання), а також від східної (індуїстської / буддистської) за 
своєю метафоричною формою, оскільки головним у цих конструкціях за-
лишається уявлення, що зумовлює самонавіювання. Проте як відмінні риси 
відзначаємо простоту мови, не переобтяженої зайвими урочистими чи фі-
лософськими елементами.  

Що ж стосується власне етнодуховних рис, то вони властиві іншим Па-
лажчиним мудрим висловам, які онук-письменник розподіляє на окремі 
жанри. Так, “аналогії” містять повчальні фабули з цікавими зіставленнями. 
Наприклад, у фразеологізмі “батько уму навчить, а мати – серцю, котре ни 
тико з лівого боку в людини, а там, де серце серце й чує – своє й чуже” ви-
діляємо сполуку, що містить своєрідну загадку, яку розкодовуємо як ‘ду-
шу’, адже вона ототожнюється із серцем і сприймається десь поряд із ним.  

“Притчі” більшою мірою мають біблійну природу, проте переінакшені 
героїнею по-своєму. Наприклад:  

“Виглядала й виглядала мати сина, що в світи далекі подався. Геть зіс-
тарилася. Нарешті син приїхав. На золотій бричці, з жінкою-панею. Повно 
добра всякого навіз. 

– То все вам, мамо, – каже. 
– Чую ніби знакомий голос, – одказує мати, – тико ж никого коло брич-

ки ни бачу. Повна бричка, тико без хазяїна” (Лис, 2014). 
Попри аналогію до біблійної притчі про блудного сина, відзначаємо 

інший смисловий контент, згідно з яким за надбаним добром (формальні 
ознаки – “золота бричка”, “повна бричка”) мати не бачить душі свого сина, 
що, певно, залишилася “у світах далеких”. Зауважимо, що цей елементар-
ний рефлекс простої жінки, яка так довго чекала на сина (темпоральні 
ознаки – “виглядала й виглядала”, “геть застарілася”), у подальшому втра-
тив свою актуальність і на сьогодні в традиціях світової цивілізації вже не 
виявляє такої негативної конотації. По-перше, не актуальна прив’язаність 
дітей до батьків (так званий синдром ‘могили тримають’), а по-друге – су-
часне заробітчанство “у світах далеких” уважається наразі ледь не благом 
для нашої молоді.  

Молитовні формули подаються автором “од Пелагеї”, тобто фіксується 
в цьому разі церковне ім’я і звернення до Божої матері, що відповідає 
українським етнічним традиціям. Наприклад: “Матінко Богородице Прес-
вятая, яко ти Сина Божого породила, подай милосердя й добре здоровля 
цій дитині, дитяті Божому, Богом сотвореному, у ласці й мирі, простели 



79 
 

щиру доріжку, ногам теплу, а очам світлу, на чотири сторони, куди б не 
пішло дитя, простягни свою руку на неїну голівку, яко ти є Матір Божа і 
мати велика усіх дітей” (Лис, 2014). У цій молитві сполучаються церковні 
книжні лексеми і сполуки (Богородице Пресвятая, Син Божий, Богом со-
творений) із власне українськими й діалектними (добре здоровля, щира 
доріжка, неїна голівка), що створює відповідну атмосферу доступності 
простої людини до Божого світу – на відміну від канонічних традицій Мо-
сковської Церкви, де зберігається обов’язкова відстань між простолюди-
ном і священником.  

Такі інтегровані в релігійний контекст елементи простої мови переваж-
но виявляють себе в межах “біблійних приповідок”, де власне українські 
форми складають власне фольклорні фразеологічні конструкції на кшалт 
“Бог стежку пильнує й од чоловіка з лихим язиком рятує”, “Шануватимеш 
Бога, то й клуня буде повна”, “Жадібний біжить за багацтвом, а якби озир-
нувся б, то побачив би, що його злидні здоганяють”, де виділяємо етнічно 
марковані одиниці – або з власне лексичного боку, або з фразеологічного. 
При цьому з тематичного боку домінують прислів’я про сімейні цінності 
(як, скажімо, “Діти батьків шанують – і Бог їх годує”), що відповідає сис-
темі духовних цінностей самої бабусі Палажки.  

У підрозділі “Афоризми і думки-зітхання Пелагеї” релігійна тематика 
ніби й відходить на рівень контексту, але народна мудрість ґрунтується на 
вічних духовних ідеях доброти. Формально ж домінують сільські атрибу-
ти, зокрема хліборобські (“Життє як поле: як зореш, так і вродить, що по-
сієш, такий і сніп буде”, “Сій зерно, а думай, що золото, то й хліб тобі со-
лодким буде”) та хатні (“У кого десять правд у хаті, в того чорт на покуті 
сидить”), однак обов’язково присутні філософські елементи – або в офор-
мленні (“Сиділо, кажуть, на слові двоє слів, присіло третє, затим четверте, 
п’яте, а де слів забагацько, тісно їм, падають і розбиваються, а об теї скал-
ки раняться люди” – як притча), або в змісті (“Із двох зол вибереш менше – 
виросте й покусає” – як власне народна мудрість). Зауважимо при цьому, 
що відхід від релігійної форми ілюструється присутністю табуйованих Це-
рквою слів чорт, диявол тощо, які активно використовуються у фольклорі. 

Також окремо виділяються прислів’я суто побутової тематики, що при-
свячені певним рисам людей (наприклад, “Наш котик умивається – видно, 
Параска в гості збирається – три дні тарандіти”, “Сідайте, Параско, бо, 
певно, вже у вас язик стомився”, “У неї коса така, що й мурахи цілують”, 
“Така криклива, що й ворота дрижать”), ситуативним характеристикам 
(“Ліпше прийдіть взавтра, бо сьогоднє ще не всі пироги доїли”, “Ой, до-
рогеї гості, куди ж вас посадити, хіба горох перебирати”, “На свому полі і 
стерня ни так ноги коле”), господарським і метеорологічним ознакам (“На 
службу спізнишся, то батюшка ще простить, а спізнишся на поле – то ноги 
поколе”, “На городі дичка, як та молодичка – сама файна, а яблучко кис-
ле”, “Зимою день, як літом у комара ніс”) (Лис, 2014).  

У наведених афоризмах відзначаємо грубуватий щодо інших осіб гу-
мор, риси примітивного селянського власництва, що ілюструють загалом 



80 
 

таку відому ментальну рису українців, як інтровертність (індивідуалізм). 
Проте присутня й самокритичність (наприклад, “Сім верстов пройшов, а 
долі ни найшов, бо вона коло воріт лежала”), й глибока ніжність і щирість 
(наприклад, “Ни той кіт, що мишей багацько наловив, а той, що кицю лап-
кою погладив”), що ілюструють інші ментальні риси – сентиментальність і 
ліризм. Останні два прислів’я виявляють і просту народну філософію, за 
якою не варто шукати щастя-долі далеко від батьківської хати, бо саме в 
ній закладені генетичні основи (про цю архаїчну концепцію ми вже гово-
рили вище), а також характеризується чоловік, який в умовах такої святої 
родинності цінується не за матеріальні звершення (“мишей багацько нало-
вив”), а за своє бережне ставлення до дружини (“кицю лапкою погладив”).  

Лексична площина твору Володимира Лиса не лише виявляє окремі 
влучні одиниці в межах синтаксичних і фразеологічних конструкцій, але й 
ілюструється в окремому додатковому підрозділі “Пелагея-словниця”, у 
якому автор подає докладний словник специфічних слів від бабусі, що ви-
являють як старовинну етнічну, так і власне діалектну природу. Серед них 
ми відзначаємо ті, що позначають заняття чи риси людей. Це, наприклад, 
послідовність на позначення акушерського вміння самої героїні: бабити 
(‘приймати пологи, перерізати пуповину’), бабниця (‘повитуха, жінка, що 
перерізує пуповину’), інші фахові й характеристичні назви: бакунник (‘той, 
хто садить (вирощує) тютюн (бакун), завзято палить тютюн’), баранець 
(‘хлопець із волоссям, що дрібно в’ється’), блимуха (‘та, що часто моргає’), 
воропаха (‘бідний чоловік, жінка, дитина, яких треба пожаліти’), розвезя-
ний (‘хворобливий, розклеєний, а ще – непевний у собі’) (Лис, 2014).  

Як бачимо, наведені слова мають прозору етимологію з метафоричною 
складовою. Так, лексема блутало (‘той, хто говорить невиразно, заплута-
но’) сполучає дві основи від дієслів балакати та плутати, бурчєк (‘вічно 
незадоволений, буркотун’) – бурчати, маруда (‘докучлива, плаксива дити-
на / людина’) – марудити. Особливо це виявляється в семантичних послі-
довностях, що протиставляються за значенням: валькуватий (‘непоспішли-
вий чоловік’), плентало (‘той, що повільно ходить, не поспішає’) – вердзі-
гіль (‘непосида, вертун’), круцюх (‘непосида, вертлявий’), вихур (‘непосида, 
швидкий’). 

Ще більший рівень метафоричності виявляється в характеристичних 
лексемах, що марковані негативною семантикою. Наприклад, у послідов-
ності годзікало (‘базікало, говорун’) – тарабанька (‘жінка, що передає всі-
лякі недостовірні звістки, балакає задарма’) – жвандіти (‘наполегливо по-
вторювати свої думки’) в основі відзначається зайве говоріння, а в низці 
чибуристий (‘задерикуватий’) – швайкатий (‘той, що вліз не в своє, чуже 
діло’) – шудратий (‘з непричесаним волоссям, розхристаний’) – неприємне 
відчуття від такого чоловіка.  

Усі означені вище лексеми стосуються опису людини, а тому залишили 
найпомітніший слід в історії мови (зокрема лягли в основу українських 
прізвищ). Проте чимало й назв предметів виявляють етимологічну логіку 
(‘прозорість’) – наприклад, довозька (‘бричка’), прадьонки (‘вечорниці, на 



81 
 

них пряли’), сидуха (‘курка, що висиджує яйця’), смирдюха (‘самогонка, 
переважно з буряка’), ябедина (‘отримана від когось неправдива звістка’), 
які в основі мають ядерне дієслово відповідного семантичного поля.  

Наприкінці зазначимо, що героїня твору Володимира Лиса визначаєть-
ся дослідниками як “людина чиста, глибока – і водночас дуже проста”, яка 
“щедро ділиться” знаннями, “як справжній мудрець” (Із сонцем за плечи-
ма, 2020). Глибока народна мудрість і родинні цінності виявляються в та-
кому діалозі: 

“– Ходи-но, внучку, посидимо та на світ Божий поглядимо… 
– А де той світ? – питався я. – То ж тико наш хутір? 
– Там він ген за тею стежкою, за тою берізкою, до нас проситься” (Лис, 

2014).  
Цим бабуся Палажка наближає звичайний довколишній (‘ближній’) 

світ до вищого (‘Божого’).  
Отже, проаналізовані нами елементи народної мудрості диференцію-

ються за фольклорними жанрами, серед яких виділяємо різновиди афориз-
мів (за ступенем інтегрованості релігійних і простонародних складових), 
молитовні й медитативні формули. Вони виявляють не лише образну ан-
тропоморфну характеристику та метафоричне словотворення, але й відзна-
чаються філософським баченням світу, репрезентують систему етнодухов-
них цінностей українського народу та його ментальні риси – індивідуалізм, 
ліричність і сентиментальність. Що стосується медитативних формул “від 
бабусі Палажки”, то їх контент принципово не відрізняється від традицій-
ної медитації за своєю метою (самонавіювання), а також від індуїстської за 
своєю метафорикою, оскільки головним у цих конструкціях залишається 
уявлення. Однак українською їх рисою є мовна простота й щирість.  

Зрештою маємо пишатися тим, що навіть серед простих селян існували 
(й існують) справжні мудреці, філософи, на яких стоїть українська культу-
ра. 

 
Політологічний словник. (2005). МАУП. Київ.  
Гумбольдт В. фон. (1960). О различии строения человеческих языков и 

его влиянии на духовное развитие человечества. История языкознания ХІХ 
и ХХ веков в очерках и извлечениях. М., Ч. 1. С. 68-86.  

Голубовська І.О. (2004). Етнічні особливості мовних картин світу. 
Логос. Київ.  

Лис Володимир. Із сонцем за плечима. Поліська мудрість Пелагеї. Еле-
ктронний ресурс: https://www.litmir.me/br/?b=269523&p=1 [Дата останньо-
го доступу 20.11.2020]. 

Із сонцем за плечима. Поліська мудрість Пелагеї. Yakaboo. Електрон-
ний ресурс: https://www.yakaboo.ua/iz-soncem-za-plechima-polis-ka-mudrist-
pelagei. html [Дата останнього доступу 20.11.2020]. 

Етимологічний словник української мови. (2003). Наук. думка. Київ. 
Т.4.  



82 
 

Кудіна О.Ф., Пророченко О.П. (2005). Перлини народної мудрості. Но-
ва книга. Київ.  

Великий тлумачний словник сучасної української мови. (2005). ВТФ 
“Перун”. Київ; Ірпінь.  

Мартін В. Фергюс. Чотири кроки до прощення. Могутній шлях до сво-
боди, щастя та успіху. Findhorn Press findhornpress.com. Електронний ре-
сурс: https://globalforgivenessinitiative.com/user/pages/download/Chotiri-
Kroki-do-Proshchiennia-Viliam-Fierghius-Martin.pdf [Дата останнього досту-
пу 20.11.2020]. 

 
 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

  



83 
 

ІНВЕКТИВНА ЛЕКСИКА ЯК ДЖЕРЕЛО ТВОРЕННЯ               
ПРІЗВИЩЕВИХ НАЗВ ЗАПОРОЗЬКОГО КОЗАЦТВА В СЕРЕДИНІ 

ХVІІІ СТОЛІТТЯ (НА МАТЕРІАЛІ РЕЄСТРУ                                            
ВІЙСЬКА ЗАПОРОЗЬКОГО НИЗОВОГО 1756 РОКУ) 

 
Іван Дзира 

 
(Україна) 

 
У статті досліджено прізвищеві назви запорозького козацтва середи-

ни ХVІІІ ст., в основах яких відобразилась експресивна негативно-оцінна 
та обсценна лексика. Виконано етимологічний аналіз твірних основ особо-
вих іменувань, здійснено лексико-семантичну структуризацію, з’ясовано 
мотиви номінації. Встановлено, що базовими для  розглянутої групи є під-
групи, утворені від назв “нечистих” тварин і розумово обмежених осіб. 

Ключові слова: антропонім, негативно-оцінна лексика, прізвищева на-
зва, реєстр. 

 
INVECTIVE VOCABULARY AS A SOURCE OF CREATION  

OF FAMILY NAMES OF THE ZAPORIŽŽJA COSSACKS  
IN THE MIDDLE OF THE XVIII CENTURY (ON THE MATERIAL 

OF THE 1756 REGISTER OF THE ZAPORIŽŽJA FIELD HOST ARMY) 
 

Ivan Dzyra 
 

 The article examines the family names of the Zaporižžja Cossacks of the 
middle of the XVIII century, in the bases of which the expressive negative-
appraisal and obscene vocabulary was reflected. The etymological analysis of 
the creative bases of personal names is performed, the lexical-semantic structur-
ing is carried out, the motives of the nomination are clarified. It is established 
that the basics for the considered group are the subgroups formed from names 
of “unclean” animals and mentally limited persons. 

Key words: anthroponym, negative-appraisal vocabulary, family name, reg-
ister. 
 
      У ХVІІІ ст. кожен прийнятий до складу січового товариства за давньою 
традицією повинен був прибрати собі нове прізвисько, під яким його запи-
сували до реєстрів. “Эта перемена фамилии, – зауважує Д. Яворницький, –   
делалась в виду того, чтобы скрыть прошлое новопоступившего в Сичь: 
часто на запрос русского или польского правительства, нет ли в Сичи ка-
кого-нибудь Иванова или Войновича, запорожский Кош отвечал, что таких 
лиц в Сичи нет, а есть Задерыхвист или Загубы-колесо, поступившие в 
число козаков приблизительно в то время, о котором спрашивали москов-
ские или польские люди” (Яворницький 1990, 148). Причому під впливом 
цієї традиції від спадкових прізвищ вимушені були відмовлятися навіть 



84 
 

представники шляхетських родів. Загалом процес творення прізвищевих 
назв запорожців мав стихійний характер і в кожному конкретному випадку 
визначався різними мотивами, однак справжні причини їх появи передусім 
слід шукати в певних рисах характеру, поведінки, зовнішнього вигляду 
людини або деталях її біографії. Як згадував запорожець-довгожитель Ми-
кита Корж, “Козаки… имели, по звычаю своему, великую наклонность к 
шутке и насмешкам, так что с самого малейшего случая, или поступка… 
прикладывают прозвища один другому… случаю и поступкам соответ-
ствующие. …если который неуклюж и ходит нескоро, того называют Че-
репахою; а который худ лицом и безсилен, того называют Гнидою…” 
(Корж 1842, 34–35). У зв’язку з цим в антропонімній системі запорозького 
козацтва виник окремий масив антрополексем, що відображають емоційно-
експресивне ставлення мовця до особи іменованого. Причому в момент 
творення цих “прозваній” у них залежно від обставин фіксувалась оцінка 
як позитивного, так і негативного змісту. Природно, що у повсякденному 
спілкуванні у військовому колективі, сформованому з найбільш сміливих, 
відчайдушних, волелюбних і підприємливих представників усіх станів то-
гочасного українського суспільства, використовувалась лайлива й обсцен-
на лексика, яка іноді ставала джерелом для творення прізвищевих назв. На 
жаль, відповідний антропонімний матеріал поки що не потрапив у поле 
зору вітчизняних науковців. 

Мета пропонованої статті полягає в дослідженні прізвищевих назв, в 
основах яких знайшла відображення експресивна негативно оцінна та обс-
ценна лексика. Автор поставив завдання виконати етимологічний аналіз 
твірних основ відповідних особових назв, здійснити лексико-семантичну 
структуризацію та з’ясувати мотиви номінації. Згідно з метою й завдання-
ми було використано описовий і статистичний методи дослідження, а та-
кож прийом етимологічного аналізу. Об’єктом дослідження є запорозькі 
“прозванія”, в яких відобразилась експресивна негативно оцінна та обс-
ценна лексика. 

Джерельною базою дослідження став укладений 1756 р. Реєстр Війська 
Запорозького Низового й додані до нього відомості та списки козаків, кот-
рі перебували на промислах і зимівниках на території паланок. Крім того-
часних політичних мотивів, поява цієї групи взаємопов’язаних між собою 
документів була викликана необхідністю виконати повноцінну калькуля-
цію призначеного Війську Запорозькому грошового й матеріального забез-
печення та скасувати митний податок на товари, що ввозилися на Запорі-
жжя й вивозилися звідти.  Усього до 38 куренів реєстру записано 13085 
запорожців, а разом із доданими відомостями та описами – близько 15000 
осіб. За підрахунками упорядників видання іменник прізвищевих назв 
пам’ятки нараховує понад 5000 одиниць (АКНЗС 2008, 18).  

За семантикою твірних основ виявлений нами комплекс “прозваній” 
можна поділити на сім підгруп. До першої підгрупи зараховуємо прізви-
щеві назви, у яких відобразились традиційні міфопоетичні уявлення про 
нечисту силу: Вѣдма (9) (Тут і далі в дужках зазначатимемо кількість носі-



85 
 

їв – І. Д.), Вѣдменко (1), Мара (1), Мора (1) від діал. мора – “кошмар, до-
мовик” (ЕСУМ-3 1989, 511) (Однак, не виключено, що даний антропонім 
міг бути утворений і від діалектизму мора – “муар” (ЕСУМ-3 1989, 511)), 
Пεкεлниі (Пεкεлній) (3), Потороча (1), Смεртεнко (1), Чортов Унукъ (1), 
Чортухань (1), Шаитанъ (1). Як бачимо, кілька наведених антрополексем 
беруть початок у слов’янській міфологічній традиції, деякі пов’язані з хри-
стиянською культурою, а остання утворена від апелятива, запозиченого з 
тюркських мов. Враховуючи етнокультурні реалії українського соціуму 
XVIII ст., в ієрархії мотивів вибору й надання антропонімів-міфологем мі-
фологічний фактор слід поставити на друге місце після емоційно-
експресивного. За спостереженнями І. Огієнка, “найчастішою і найдавні-
шою українською лайкою є лайка в чорта, через що називання чортом на-
віть близької людини є звичайною річчю” (Огієнко-7–8 1937, 325). 

Друга підгрупа об’єднує антропоніми, мотивовані назвами деяких хво-
роб: Сновида (1); Трясця (2); Шолудивий (1), пор. ще вживане в переносно-
му значенні зневажливе слово шолудивий  “нікчемний, огидний (про лю-
дей)” (СУМ-11 1980, 509), Шолудчεнко (3); Шолудко (Шолудкω) (6). Для 
українського народного світогляду була притаманна глибока віра в одухо-
твореність хвороб, поєднана з переконаннями про те, що їх можна наслати 
через прокляття (Огієнко-9–10 1937, 359). Свідченням того, як за допомо-
гою магічної сили слова люди намагались вплинути на суспільне оточення, 
є використання прокльонів “Трясця нашим ворогам”, “Трясця твоїй ма-
тері” тощо. На переконання Б. Успенського, у традиційному міфопоетич-
ному сприйнятті пропасниця “понимается вообще как демоническое суще-
ство, разновидность нечистой силы” (Успенский 1994, 62). 

До третьої групи належать “прозванія”, утворені від назв “нечистих” 
тварин: Блоха (1), Вошъ (1), Вошивій (1), Глиста (1), Гнида (1), Гонипса (1), 
Жаба (1), Клѣщъ (1), Клѣщукъ (1), Клопикъ (1), Коркодило (1), Крѣтъ (1), 
Криса (2), Крысεнко (1), Мишача Щока (1), Пацукъ (1), Пацюкъ (2), Пεся 
Сила (1), Полозъ (1) (Належить до особових назв із ситуативною мотиваці-
єю, спричиненою омонімією твірної основи), Полозюка (1), Поросюкъ (2), 
Сарана (1), Саранча (Саранъча) (5), Тхѣръ (2), Тхоръ (1), Тхорεнко (1), 
Тхорикъ (1), Ужъ (1), Чушко (1) від чушка – “розм., рідко. Те саме, що сви-
ня” (СУМ-11 1980, 392) (В одинадцятитомному Словнику української мо-
ви зафіксоване також зі значеннями “металевий злиток, видовжений бру-
сок, виготовлений способом виливання; свинка”; “старовинний жіночий 
головний убір у формі шапочки, різновид очіпка” (СУМ-11 1980, 392), а в 
Етимологічному словнику української мови маємо ще діалектизм чушка – 
“погана, нічого не варта людина” (ЕСУМ-6 2012, 361)), Щуръ (5) (Етимо-
логічний словник української мови наводить п’ять омонімів щур зі значен-
нями “пацюк”; “берегова ластівка”; “стриж (серпокрилець)”; “предок, ро-
доначальник”; “мале худе порося” (ЕСУМ-6 2012, 516–517)), Яхидна (1). 
Через огидний зовнішній вигляд, спосіб життя та продукти живлення ще у 
язичницьку добу до “нечистих” тварин належали окремі гризуни, а також 
плазуни, земноводні та черви. Це ж саме можна сказати й про деякі види 



86 
 

комах, передусім шкідників і паразитів. Після прийняття християнства 
притаманне слов’янській міфології уявлення про нечистоту отримало нове 
конфесійне тлумачення відповідно до приписів Святого Письма. Скажімо, 
“Закон про чисте й нечисте” з Третьої книги Мойсеєвої забороняє їсти 
свинину, бо свиня “має розділені ратиці, і має ратиці роздвоєні розривом, 
та жуйки не жує, – нечиста вона для вас” (Біблія 1988, 113). А окремі рядки 
закону встановлюють “нечисте серед плазунів, що плазують по землі: кріт, 
і миша, і ящірка за родом її, і ховрах, і щур, і слимак, і їжак, і тхір” (Біблія 
1988, 114). Як доводить Б. Успенський, у християнському культі “пёс как 
нечистое животное эксплицитно противопоставляется святыне (ср. еван-
гельское: “не дадите святая псам” –  Матф. VII, 6) и, соответственно, 
оскверняет святыню. В христианской перспективе псы ассоциируются с 
язычниками или вообще с иноверцами” (Успенский 1994, 93). Яскравим 
підтвердженням цього слугує, зокрема, використання лайливого вислову 
“пся віра”, що прикладається до іновірців (Успенский 1994, 93). 

Враховуючи умови виникнення й функціонування особових іменувань 
у середовищі запорозького козацтва, можна стверджувати, що більшість 
антрополексем даної підгрупи постали на основі асоціативних процесів 
метафоризації, тобто внаслідок перенесення назви з одного об’єкта на ін-
ший за зовнішньою подібністю чи схожими властивостями. Однак при 
цьому не слід нехтувати й можливістю існування інших мотивів номінації, 
зокрема міфологічно-тотемічного впливу назв деяких звірів. Як слушно 
зауважує Ю. Редько, “чи завжди існував зв’язок між твариною і виглядом 
чи вдачею людини, цього не можемо твердити. Могли існувати сотні ін-
ших причин, що викликали появу цих прізвищ” (Редько 1966, 76). Отже, 
полімотиваційна природа частини “прозваній”, неможливість довести в 
ряді випадків наявність емоційно-експресивної конотації не дають змоги 
безпосередньо пов’язувати тваринну номенклатуру з лайливою лексикою в 
деяких вищезазначених прізвищевих назвах.  

Четверта підгрупа містить антрополексеми, утворені від назв “безчес-
них” ремесел, асоціальних елементів, а також зневажливих прізвиськ, по-
роджених класовим розшаруванням суспільства: Волокита (1), пор. воло-
кита “бродяжничество, скитания” (Гринченко 1925, 293); Волоцюга (1); 
Голота (2); Голотεнко (2), Голоцвань (2); Драбъ (1), пор. драб “оборванец, 
бедняк, босовик, босяк” (Гринченко 1925, 481) (теоретично також має пра-
во на існування версія про походження від драб – “раст. Viola arenaria” 
(Гринченко 1925, 481)); Заволока (5); Злодѣεнко (2); Злодѣй (4), Кативъ 
Синъ (1); Лупиръ (Лупир) (2), пор. лупир – “живодёр” (Гринченко 1925, 
918); Мазниця (1), пор. мазниця “презрительное прозвище мужика” (Грин-
ченко 1925, 933) (з такою ж імовірністю могло бути утворене від мазниця – 
“лагунка (для держания дёгтя)” або “чёрная большая барашковая шапка с 
суконным дном” (Гринченко 1925, 933)); Салогубъ (1), пор. салогуб “бран-
ное: торговец, мещанин” (Гринченко 1925, 1628); Холуй (3), пор. холуй “1. 
Заст., зневажл. Лакей, слуга”; “2. Перен., розм. Той, хто запопадливо при-
служується кому-небудь, плазує перед кимсь” (СУМ-11 1980, 123); Шара-



87 
 

патъка (1), пор. польське szarapat(k)a, szerepetka “голота, ледар, бідолаха; 
молокосос; обідранець” (ЕСУМ-6 2012, 381); Шушваль (1). Поширення 
Магдебурзького права на українських землях призвело до формування в 
суспільстві різко негативного ставлення до представників деяких ремесел. 
Адже в Німеччині “в цеховой практике безусловно господствовал вполне 
установившийся и для всех обязательный кодекс понятий о честной и бес-
честной работе, по которому все те промыслы и занятия, где приходилось, 
хотя бы и против воли, по принуждению властей, иметь соприкосновение с 
преступниками, с виселицей или орудиями пытки, всякое участие при по-
стройке тюрем, обращение с падалью, убийство собаки и т. п. – всё это 
считалось источником бесчестия и служило препятствием для вступления 
в цеха. Цеховые решительно отказывались принимать участие в погребе-
нии палачей, живодёров или их родственников; принятие сына палача или 
живодёра в известный цех подвергало всех членов его опале и презрению 
со стороны остальных цехов” (Левицкий 1899, 393). Більше того, за украї-
нськими неписаними законами дискримінація представників “безчесних” 
ремесел поширювалась також на сферу релігійної обрядовості. Так, не ли-
ше сільське, а й міське духовенство позбавляло катів права на отримання 
церковних таїнств і навіть забороняло їм вхід до церкви. Огида до цього 
кривавого ремесла серед українців була настільки великою, що “Самое имя 
«кат» в малорусском языке не только поносное слово, но во многих выра-
жениях является синонимом понятия «чёрт», «нечистый»” (Левицкий 1899, 
398).  

До п’ятої підгрупи належать прізвищеві назви, що вказують на людей з 
посередніми інтелектуальними здібностями: Баранъ (Баран) (7), пор. лай-
ливе баран “Про нерозумну, слабодуху людину” (СУМ-1 1979, 103); Ба-
ранεнко (3); Бовдиръ (Бовдир) (5), пор. лайливе бовдур “Про грубу, неро-
зумну людину; дурень, неотеса, йолоп, гевал” (СУМ-1 1979, 206); 
Бовдѣрикъ (1); Болванъ (1), пор. лайливе бовван “Про дурну, обмежену 
людину” (СУМ-1 1979, 206); Дурний (10); Дурній (2); Дурман (1), пор. одне 
із значень слова дурман “дурак, дурень” (Яворницький 1920, 212); Лагута 
(1), пор. рос. діал. лагута “дурник”, “людина, що видає себе за дурника, 
простачка”, “нещира людина” (Осташ 1995, 548); Лобуръ (Лобур) (3); Ло-
бурεнко (1); Мазεпа (2), пор. одне із значень слова мазепа “простак, про-
стофиля, глупец” (Гринченко 1925, 932); Мачула (1), пор. мачула “неотёса” 
(Гринченко 1925, 949); Мочула (2); Нεрознакъ (1), пор. нерознака “несве-
дущий человек, незнающий” (Гринченко 1925, 1093); Нεстула (18), пор. 
нестула “неумелый человек, неспособный к самому простому делу, а так-
же и к разговору” (Гринченко 1925, 1093); Струць (1), пор. струць “дурак” 
(Гринченко 1925, 1835); Ѡглашεнній (1); Товкачъ (1), пор. у переносному 
значенні товкач “Нерозумна людина, дурень” (СУМ-10 1979, 163); 
Тупεйко (1); Тупεнко (1); Тупый (Тупий) (2); Тупица (5); Тупѣи (1), пор. одне 
із значень слова тупій відповідає значенню слова тупиця (Гринченко 1925, 
1909). Як бачимо, в основах наведених прізвищевих назв виразно просте-
жується емоційно забарвлена лексика з глузливим чи зневажливим відтін-



88 
 

ком, що має різко негативний оцінний характер. Щоправда, через поліети-
мологічність багатьох іменувань встановлення реальної номінативної 
щільності даної підгрупи виглядає проблематичним. 

Шосту підгрупу становлять антрополексеми, утворені від вульгарних 
назв частин тіла, а також від найменувань соціально табуйованих органів і 
частин тіла людини: Вмочиморда (1), Голозадъ (1), Бεзяεць (1), Дупатий 
(1), Морда (1), Мочиморда (1), Низкогузь (1) (складне утворення, що вини-
кло на основі слів низький і *-гузий “задий” < *гуз(ъ)), Продупа (1), Сало-
гузъ (2), Синіояй (1), Синояйко (1), Скубосрацкий (Скубосрацкій) (2), Сла-
боґузь (1), Сторчоґузъ (1) (утворене поєднанням дієслівної основи з імен-
ником), Умочиморда (1). Через брак інформації про конкретні обставини 
появи “прозваній” Бεзяεць, Синіояй і Синояйко важко судити не лише про 
їх первісно образливий характер, а й узагалі упевнено стверджувати про їх 
належність до даної підгрупи. Слід наголосити, що, на відміну від тогочас-
ної російської дійсності, у наведеному тематичному ряді відсутні негатив-
но-оцінні номінації, пов’язані з використанням обсценної лексики. “Про-
званіє” Манда (1) ми схильні співвідносити не з фонетично тотожним не-
нормативним російським апелятивом, а з татарським мӓндӓ “раб, слуга” 
(Радлов 1911, 2087). 

І, нарешті, в останній підгрупі знайшли відображення фізіологічні фун-
кції людського організму: Бъздунъ (2), Засрацкий (1), Обздимъ (1), 
Пεръдунъ (1), Пεрдуха (2). Вона складається з антрополексем, соціально 
забарвлене образливе значення яких практично в усіх ситуаціях мовного 
спілкування є очевидним. Зауважимо, що подібні “прозванія” побутували 
переважно серед січового товариства й загалом не були притаманними для 
городового козацтва. Наприклад, у списку запорожців Іркліївського куре-
ня, котрі в 1762 р. присягали на вірність імператору Петрові ІІІ, фігурує 
Сεмεнъ Пεрдя (Присяга 2015, 55). З іншого боку, лексика на позначення 
фізіологічних функцій не простежується в антропонімному матеріалі коза-
цького реєстру 1581 р., а в реєстрі 1649 р., що нараховував 40475 осіб, як 
виняток натрапляємо на два офіційні найменування – Иван Сранчєнко та 
Пилипъ Пєръдимучєнъко (Реєстр 1995, 52, 390). Оскільки носій першого 
патроніма належав до Кременчуцької сотні Чигиринського полку, яка без-
посередньо межувала із запорозькими землями, то цілком імовірно, що йо-
го батько або інший предок по батьківській лінії міг отримати своє “про-
званіє” саме на Січі. В основі ж другого патроніма лежить прізвисько-
композита з жартівливо-зневажливим відтінком. Утворення такого типу 
користувалися великою популярністю в січовому товаристві.  

За багатством сортименту й кількістю іменованих базовими для розгля-
нутої групи є підгрупи, утворені від назв “нечистих” тварин та розумово 
обмежених осіб (55 одиниць, 105 носіїв). При цьому кардинальною відмін-
ністю від тогочасного російського антропонімікону є відсутність імену-
вань з чітко вираженим сексуальним підтекстом. Підтвердженням цього 
значною мірою слугує, зокрема, свідчення старого запорожця Берлима, 
“що у них не було оцего поганого звычаю лаяться так, як тепер: тепер мала 



89 
 

дытына и та гне по матерщыни; все це зайшло до нас вид кацапив… У за-
порожцив – “еретычий сын”, “еретыча душа”, “скурвый сын”, “копанка, 
або сто копанок чортив” – це найбильша лайка” (Новицкий 1911, 33). Отже 
антропонімний матеріал дозволяє зробити висновок, що в культурному 
контексті лихослів’я запорозького козацтва було передусім пов’язане з но-
менклатурою тваринного світу та інтелектуальними здібностями людини. 
Турецький географ і мандрівник Евлія Челебі, котрий у середині ХVІІ ст. 
неодноразово відвідував Україну, наводить такі характерні приклади живої 
української лайки, як “исфинья, искройси собак, дуку, дедко хлопчик” (Че-
леби 1961, 89). 

За мотивами номінації переважна більшість розглянутих прізвищевих 
назв належить до жартівливо-зневажливих чи лайливо-зневажливих. З ін-
шого боку, питома вага сороміцьких “прозваній” є мінімальною (20 оди-
ниць, 24 носії). Загалом опрацьований матеріал свідчить, що на середину 
ХVІІІ ст. в середовищі запорозького козацтва функціонував цілком сфор-
мований різноманітний за репертуаром шар емоційно-експресивної нега-
тивно оцінної лексики. Проте, попри її повнокровне життя в живому роз-
мовному спілкуванні, у більшості випадків застосування відповідних слів і 
виразів не мало на меті завдати якнайбільшої образи адресату.  

Дослідник лихослів’я, що побутувало у ХVІІІ столітті серед запорож-
ців, фіксує брак необхідних джерел. Адже через вимоги мовного етикету у 
величезному корпусі офіційних документів Архіву Коша Нової Запорозь-
кої Січі практично відсутні слова та вирази з різкою експресією грубості. 
Тому Реєстр Війська Запорозького Низового 1756 р. є першорядним дже-
релом, що містить унікальний за обсягом і складом матеріал для вивчення 
лайливої лексики та дає змогу реконструювати морально-етичні уявлення 
січового товариства вищезазначеного періоду.  

          
Архів Коша Нової Запорозької Січі: Корпус документів. 1734–1775. Т. 

5. Реєстр Війська Запорозького Низового 1756 року. (2008). Київ. 
Біблія або Книги Святого Письма Старого і Нового Заповіту. (1988). 

Видання Московського Патріархату. Москва. 
Гринченко, Б. Д. (1925). Словарь украинского языка. ДВУ. Берлін.          
Етимологічний словник української мови. В 7 т. (1982–2012): Гол. ред. 

О. С. Мельничук. Наукова думка. Київ.  
Корж, Н. Л. (1842). Устное повествование бывшего запорожца, жите-

ля Екатеринославской губернии и уезда, селения Михайловки, Никиты 
Леонтьевича Коржа. Одесса.  

Левицкий, О. И. (1899). Взгляд на ремесло палача в старой Малороссии. 
Киевская старина. 12. С. 390–398.  

Новицкий, Я. П. (1911). Народная память о Запорожье: Предания и 
рассказы, собранные в Екатеринославщине 1875–1905 г. Типография гу-
бернского земства. Екатеринослав. 

Огієнко, І. (1937). Лайка українського народу. Роман Уласа Самчука 
“Кулак”. Рідна мова. Ч. 7–8. С. 319–328; Ч. 9–10. С. 357–364. 



90 
 

Осташ, Р. І. (1995). До походження прізвищевих назв Реєстру (спроба 
етимологічного словника). У кн.: Реєстр Війська Запорозького 1649 року: 
Відп. ред. Ф. П. Шевченко. Наукова думка. Київ. С. 517–567. 

Присяга Війська Запорозького Низового 1762 року (2015): Упоряд. І. 
Синяк. Видавець Лозовий В. М. Чернігів.  

Радлов, В. В. (1911). Опыт словаря тюркских наречий. Т. 4. Типогра-
фия Императорской академии наук. Санкт-Петербург. 

Редько, Ю. К. (1966). Сучасні українські прізвища. Наукова думка. Київ. 
Реєстр Війська Запорозького 1649 року (1995): Відп. ред. Ф. П. Шевче-

нко. Наукова думка. Київ. 
Словник української мови. В 11 т. (1970–1980): Гол. ред. І. К. Білодід. 

Наукова думка. Київ.  
Успенский, Б. А. (1994). Мифологический аспект русской экспрессив-

ной фразеологии. В кн.: Успенский Б. А. Избранные труды. Т. 2. Гнозис. 
Москва. С. 53–128. 

Челеби, Э. (1961). Книга путешествия. Крым и сопредельные области: 
Извлечения из сочинения турецкого путешественника ХVII века. Вып. 1: 
Земли Молдавии и Украины: Отв. ред. А. С. Тверитинова. Издательство во-
сточной литературы. Москва. 

Яворницький, Д. І. (1990). Історія запорозьких козаків. У 3 т. Т. 1. Нау-
кова думка. Київ. 

Яворницький, Д. І. (1920). Словник української мови. Т. 1. “Слово”. Ка-
теринослав.  
 

 
 
 
 
 
 
 
 

 
 

  



91 
 

ТРАНСФОРМАЦІЯ ЯК ЗАСІБ МЕТАМОВНОЇ РЕФЛЕКСІЇ 
У ПОЛІТИЧНИХ ТЕКСТАХ 

 
Ірина Воловенко  

Ірина Дудко  
 

(Україна) 
 

У статті зазначено, що для сучасного політичного тексту характер-
на не лише інформаційна насиченість, логічність, емоційність, а й оцін-
ність, заклик, а також інтенція автора – осмислення, інтерпретація та 
ставлення адресанта до повідомлюваного.  

Закцентовано увагу на структурно-семантичних та семантичних 
трансформаціях відомих висловів, прислів’їв, приказок, фразеологізмів, 
афоризмів, цитат з книг і фільмів тощо – уведення до їх структури мета-
операторів як семіотично насичених текстів або як здогадок та гіпотез, 
що впливають на загальні механізми сприйняття повідомлення та є про-
явом метамовної рефлексії. 

Насичені метаоператорами відомі вислови, прислів’я, приказки, афори-
зми, цитати з книг і фільмів тощо, використовувані політиками у промо-
вах, сприяють порозумінню і налагодженню ефективного діалогу між по-
літичним оратором та адресатом.  

Ключові слова: рефлексив, метамовна рефлексія, метаоператор, полі-
тичний текст, трансформація, контамінація, інтенція, функційне наван-
таження.  

 
TRANSFORMATION AS A METHOD OF METALANGUAGE  

REFLEXION IN THE POLITICAL TEXTS 
 

Iryna Volovenko 
Iryna Dudko 

 
In the article it is mentioned, that not only saturation by information, logic, 

emotionality are typical for modern political text, but also evaluation, appeal 
and the author’s intention: understanding, interpretation and attitude of an ad-
dressee to a one that receives the information. 

Attention was focused on the structural-semantic and semantic transfor-
mations of well-known expressions, proverbs, sayings, phraseologies, apho-
risms, quotations from books and films etc – inclusion in their structure meta-
operators as semiotically saturated texts or as conjectures and hypotheses, that 
influence on the general mechanism of perception of the message and are mani-
festation of metalanguage reflection. 

Well-known sayings, proverbs, sayings, aphorisms, quotes from books and 
movies etc, which are full of meta-operators, and which are used in speeches by 



92 
 

politics contribute understanding and establishing an effective dialogue between 
a political speaker and an addressee. 

Key words: reflexive, metalanguage reflection, meta-operator, political text, 
transformation, contamination, intention, functional load. 

 
У промовах політичні оратори почасти вдаються до структурно-

семантичних та семантичних трансформацій відомих висловів, прислів’їв, 
приказок, фразеологізмів, афоризмів, цитат з книг і фільмів тощо. Транс-
формовані конструкції можуть викликати нові асоціації (породжувати під-
текст, метатекст) та йти врозріз з первинним прямим значенням, набувати 
нових відтінків. Тому дослідження таких конструкцій, які зазнали структу-
рно-семантичних та семантичних трансформацій і не були предметом 
окремого дослідження, є актуальним.  

Мета – з’ясувати особливості трансформації відомих висловів, прис-
лів’їв, приказок, фразеологізмів, афоризмів, цитат з книг і фільмів тощо у 
політичних текстах, а саме: уведення до їх структури метаоператорів як 
семіотично насичених текстів або як здогадок та гіпотез, що впливають на 
загальні механізми сприйняття повідомлення, а отже є проявом метамовної 
рефлексії. Завдання: виокремити різновиди трансформацій відомих висло-
вів, прислів’їв, приказок, афоризмів, цитат з книг і фільмів тощо у полі-
тичних текстах та вказати на функційне навантаження таких конструкцій. 

Методи та прийоми. Для досягнення зазначеної мети було застосовано 
методи й прийоми синтезу інформації наукової літератури, збору, семан-
тичного аналізу та індуктивного узагальнення фактичного матеріалу, що в 
цілому уможливлює:  

- аналіз трансформацій відомих висловів, прислів’їв, приказок, афориз-
мів, цитат з книг і фільмів тощо у політичних текстах через уведення до їх 
структури метаоператорів як одного з проявів метамовної рефлексії;  

- з’ясування функційного навантаження таких конструкцій.  
Джерелом слугували тексти, дібрані із засобів масової інформації, зок-

рема: “Українська правда”, “КримSOS”, “24 ТV”, “5 канал”, “Урядовий 
кур’єр” , “Радіо “Свобода””, “Уніан” тощо. 

Результати дослідження. 
У політичних текстах співіснують мовна системність і мовна креатив-

ність суб’єктів політичних процесів. Політичні оратори надають перевагу 
такому типу мовної поведінки, що передбачає усвідомлене використання 
мови з метою аналізу суспільних фактів (коментар) та їх оцінки (метако-
ментар) тощо (Шмелева 1999, 108).  

У лінгвістичних працях поняття ”метакоментар” позначають як ”реф-
лексив” (Вепрева 2002), ”метамовниий рефлексив” (Шмелева 1999, 108), 
”метатекст” (Вежбицкая 1978), ”оцінка мовлення” (Кобозева, Лауфер 
1994), ”метамовна свідомість” (Ростова 2008) тощо. Термін ”метамовна 
рефлексія” (Шмелева 1999, 108) визначають як словесне оформлення су-
джень про мову і мовлення на підставі операцій метамовної свідомості, 
пов’язаних з інтерпретацією мовного коду (Саєвич 2019, 325). 



93 
 

М.Р. Шумаріна зазначає, що метаоператори є матеріально вираженими 
показниками акту метамовної рефлексії. Водночас є рефлексиви, у яких 
мовна одиниця оцінювана, але факт цієї оцінки не відзначений якими-
небудь матеріально вираженими сигналами. У таких випадках 
М.Р. Шумаріна говорить про нульові метаоператори, які також належать 
до непрямих сигналів метамовної рефлексії (Шумарина 2016). 

І.Т. Вепрєва класифікує метамовні рефлексиви за структурою та виді-
ляє експліцитні та імпліцитні. Експліцитні метамовні рефлексиви містять 
вербально виражений коментар автора, в імпліцитних – вербальні комен-
тарі відсутні (Вепрева 2002). Імпліцитні метамовні рефлексиви доступні 
свідомості як здогадки та гіпотези, що впливають на загальні механізми 
сприйняття повідомлення. Сигнальними маяками розуміння імпліцитної 
інформації виступають такі засоби образності, як метафора, епітет, мето-
німія, порівняння (Добровольська 2019).  

Метамовна рефлексія є невід’ємним складником політичного дискурсу, 
оскільки кожен політичний оратор, відображаючи у своїх промовах 
суб’єктивне бачення дійсності, звертаючись при цьому до численних куль-
турних набутків суспільства, їх символів, контекстних фонових знань, 
представляючи актуальну й суспільно значиму інформацію та політичні 
події, так чи інакше інструктує адресата, як сприймати чи реагувати на по-
відомлення, використовучи метаоператори у формі лаконічних та семіоти-
чно насичених текстів (експліцитно) або через здогадки та гіпотези (імплі-
цитно), що впливають на загальні механізми сприйняття повідомлення 
(Воловенко, Біденко 2020, 91).  

Сучасні політичні тексти рясніють конструкціями, які зазнали трансфо-
рмації, що полягає у введенні до їх структури метаоператорів з метою за-
доволення прагматичних, комунікативно-ситуативних потреб – вираження 
позиції адресанта щодо зображуваного і водночас впливу на реципієнта. 

Важливими мовними чинниками, що уможливлюють реалізацію праг-
матичних завдань та комунікативних стратегій політичних ораторів, є змі-
на поверхневої та глибинної структур відомих висловів, прислів’їв, прика-
зок, фразеологізмів, афоризмів, цитат з книг і фільмів тощо, доповнен-
ня/видалення/заміна їх окремих компонентів, оскільки перелічені констру-
кції у політичних текстах здатні до трансформації, репродукції, семантич-
них зсувів і текстової деривації. Зміни та розвиток цих комунікативних 
одиниць зумовлені появою нових епідигматичних відношень. Текстові ін-
новації охоплюють не лише зсув поверхневої структури, але й глибинні 
семантичні зрушення. Результатом таких модифікацій є зміна не лише зов-
нішньої форми, семантики, стилістичного забарвлення цих конструкцій, а 
й насичення їх метамовними рефлексивами. 

Структурно-семантична трансформація відомих висловів, прислів’їв, 
приказок, фразеологізмів, афоризмів, цитат з книг і фільмів тощо детермі-
нована загальними законами розвитку мови. У політичних текстах окрес-
лені конструкції стають відкритою системою, у якій процес вилучення де-
яких елементів та доповнення новими відбувається безперервно. Можемо 



94 
 

виділити такі поширені різновиди структурно-семантичних трансформацій 
у політичних текстах: лексичну заміну компонентів, поширення структури, 
натяк або еліпсис (тобто використання лише певних компонентів), конта-
мінацію (тобто поєднання двох або кількох частин) відомих висловів, при-
слів’їв, приказок, фразеологізмів, афоризмів, цитат із книг і фільмів тощо. 

Але трансформації можуть зазнати лише ті відомі вислови, прислів’я, 
приказки, фразеологізми, афоризми, цитати з книг і фільмів тощо, які є 
елементом ментальних особливостей суспільства та тісно пов’язані з соці-
альними, культурними процесами життєдіяльності громади, тобто тільки 
ті, що мають закріплений смисл і в адресата, і в адресанта. 

Такі вислови мають подвійну культурну цінність, з одного боку, вони є 
джерелом зберігання накопичених століттями готових скарбів, а з іншого, 
джерелом породження нових. Л.В. Щерба щодо цього писав: “Скарбниця 
ця повна всяких готових думок, готових шаблонів, фраз, образів і зворотів 
і охоче постачає їх своїм клієнтам, які здебільшого просто повторюють по-
чуте. Але вона має у вигляді цих самих шаблонів і багатий запас матеріалів 
для новотворення, для вираження нових думок і почуттів” (Щерба 1957, 
134).  

О.В. Мерзлікіна зазначає, що новостворені варіанти відомих висловів, 
прислів’їв, приказок, фразеологізмів, афоризмів, цитат з книг і фільмів то-
що вносять у текст елемент новизни та несподіванки, сприяють непоміт-
ному введенню певного погляду (метатексту) на якусь ситуацію і задають 
концептуальну базу для аксіологічної стратегії. Адресату пропонують го-
тове судження, відтворюють необхідну систему поглядів та цим самим за-
пропонованим висловом впливають на його думку (Мерзлікіна 2001).  

У політичних текстах “вибір компонентів-замінників у трансформова-
них відомих висловах, прислів’ях, приказках, фразеологізмах, афоризмах, 
цитатах з книг і фільмів тощо залежить не від обмеженого мовною систе-
мою обсягу слів, а винятково від семантичних і стилістичних намірів мов-
ця” (Шадрин 1974, 108). Так, під час свого візиту до США Петро Пороше-
нко, щоб зробити особливий наголос на долі кримських татар та українців 
у Криму (вересень 2014 р.), у своєму виступі на спільному засіданні обох 
палат американського Конгресу перефразував вислів Джона Кеннеді, ко-
лишнього американського президента: “Українці та кримські татари сьо-
годні зазнають переслідувань. І це час для всіх людей доброї волі перефра-
зувати висловлювання президента Джона Кеннеді півстолітньої давнос-
ті: я – кримський татарин, і ніщо не змусить мене відмовитися від моєї 
свободи” (https://www.radiosvoboda.org/ a/26594762.html). Очевидно, що, на 
відміну від оригінальної фрази, трансформована (лексична заміна компо-
нентів) передає позицію автора щодо українських реалій та заклик до 
розв’язання якогось складного завдання, аналогічне якому було вже 
розв’язане. 

Почасти автори використовують трансформовані відомі вислови, прис-
лів’я, приказки, фразеологізми, афоризми, цитати з книг і фільмів тощо як 
назву, і таким чином уже одразу через заголовок можемо зрозуміти пози-



95 
 

цію автора щодо змісту статті чи виступу тощо, наприклад: “Не газом єди-
ним - вирішили у Жовкві і перевели котельні на деревну ще-
пу”(http://www.institute.lviv.ua/index.php/uk/2018-02-16-08-36-56/120-2019-
11-06-13-23-55).  

Поширення відомих висловів, прислів’їв, приказок, фразеологізмів, 
афоризмів, цитат з книг і фільмів тощо полягає у введенні до їх усталеної 
структури нових компонентів. Поширення цих висловів адресанти інтен-
сифікують образно-метафоричним та емоційно-оцінним компонентом, а 
також звужують їх узагальнену семантику, конкретизують її відповідно до 
певної ситуації, наприклад: “Коней на переправі, коли країна у стані війни, 
не потрібно міняти, так як потім ту переправу можна і не подолати”, – 
підкреслив Москаль (https://gordonua.com/ukr/ news/politics/-konej-na-
perepravi-ne-potribno-minjati-moskal-zajaviv-shcho-ocholiv-oblasnij-
peredviborchij-shtab-poroshenka-677301.html). Геннадій Москаль у промові 
використав відому приказку, яка стала популярною завдяки шістнадцятому 
президентові США Аврааму Лінкольну, цей вираз він ужив у промові під 
час передвиборчої президентської кампанії в 1864 р. Геннадій Москаль, 
український політичний оратор, вдаючись до трансформації приказ-
ки,через метакоментар інструктує адресата щодо своїх політичних уподо-
бань (коней не потрібно міняти) та майбутніх перспектив (так як потім 
ту переправу можна і не подолати).  

Політичні оратори нерідко вживають такий вид структурних перетво-
рень висловів, прислів’їв, приказок, фразеологізмів, афоризмів, цитат з 
книг і фільмів тощо, як скорочення їх компонентного складу. Опускають у 
висловах, прислів’ях, приказках, фразеологізмах, афоризмах, цитатах з 
книг і фільмів тощо ті компоненти, які в певних умовах не є семантично 
стрижневими. Головною причиною еліпсиса є прагнення до економії мов-
них засобів – до лаконізації мовлення. У створенні та сприйнятті певного 
образу, побудованого на основі скорочення стійких висловів, надто важли-
ву (а іноді і вирішальну) роль відіграє контекст (Білоноженко, Гнатюк 
1989, 132).  

Подекуди політичні оратори скорочують такі вислови, прислів’я, при-
казки, фразеологізми, афоризми, цитати з книг і фільмів тощо до одного 
слова. Тоді слово не лише концентрує як денотативне, так і сигніфікатив-
не, тобто образно-метафоричне, емоційно-оцінне та експресивне значення, 
але й стає уособленням, натяком (рефлексивом) на певну ситуацію.  

Отже, натяк як стилістична фігура – це частина виразу, підтекст певно-
го, відомого носіям мови, факту, ситуації (Ройзензон 1973, 116). Можемо 
констатувати, що такі стилістичні прийоми застосовують, використовуючи 
ключове слово і з фразеологічних одиниць, наприклад: “Петро Порошен-
ко: “Скажу одразу: я не підхожу на роль невістки! Ні за статтю, ні за 
принциповими якостями” (https://www.pravda.com.ua/articles/2005/06/30/ 
3011137/). 

Серед прийомів трансформації висловів, прислів’їв, приказок, афориз-
мів, фразеологізмів, цитат з книг і фільмів тощо актуальною є й контаміна-

https://www.pravda.com.ua/


96 
 

ція, яка полягає у поєднанні в одному виразі двох (іноді й більшої кількос-
ті) таких мовних одиниць. Водночас деякі вихідні форми таких текстів 
можуть цілком зберігати всі свої компоненти й структуру в модифікованій 
одиниці (Цимбалюк-Скопненко 2006, 178). У політичних текстах у разі за-
стосування контамінації кожна мовна одиниця у складі трансформованої 
може якісно не змінювати свого значення, оскільки почасти політичні ора-
тори поєднують синонімічно близькі одиниці. Наприклад: “Трагедія на 
Грибовицькому сміттєзвалищі підтвердила давній постулат: поки «грім 
не гряне», політики і чиновники палець об палець не вдарять, – Андрій Са-
довий” (https://24tv.ua/poki_grim_ne_gryane_reytingnagaduvannya_dlya_ ukra 
yinskih_politikiv_n693541).  

У цьому вислові політичний оратор об’єднав два фразеологізми: грім не 
гряне – мужик не перехреститься та палець об палець не вдарити. Оче-
видно, що політичні оратори послуговуються такими конструкціями, що 
зазнали лінгвокреативного осмислення, в основу яких покладено асоціати-
вні механізми (Гридина 2013).  

Отже, можемо зазначити, що політичні оратори активно послуговують-
ся різними способами перетворення відомих висловів, прислів’їв, прика-
зок, афоризмів, фразеологізмів, цитат з книг і фільмів тощо, стимулюючи 
утворення контекстів, у яких такі конструкції перестають бути 
прив’язаними до первинних суджень або умовиводів і асоціюються з реа-
ліями сьогодення, наповнюються конкретним змістом в просторі політич-
ного дискурсу. Трансформуючи вислови, прислів’я, приказки, афоризми, 
фразеологізми, цитати з книг і фільмів тощо, автор продумує зміст, який 
він хоче донести адресатові, при цьому очевидно, що форма вислову є час-
тиною змісту. Автор використовує структурно-семантичні трансформації 
стійких виразів, зокрема це такі: лексична заміна компонентів відомих ви-
словів, прислів’їв, приказок, фразеологізмів, афоризмів, цитат з книг і фі-
льмів тощо; поширення структури відомих висловів, прислів’їв, приказок, 
афоризмів, цитат з книг і фільмів тощо; натяк та еліпсис, тобто викорис-
тання лише певних компонентів відомих висловів, прислів’їв, приказок, 
афоризмів, цитат з книг і фільмів тощо; контамінація фразеологічних оди-
ниць, тобто поєднання двох частин різних відомих висловів, прислів’їв, 
приказок, афоризмів, цитат з книг і фільмів тощо; та власне семантична 
трансформація. Трансформовані лексичні одиниці є елементом мовної гри, 
які не лише продукують підтекст, а й вказують на інтенції політичного 
оратора. Тому питання, висвітлені у статті, актуальні і потребують пода-
льшого дослідження.  

 
Білоноженко, В. М., Гнатюк, І. С. (1989). Функціонування та лексиког-

рафічна розробка українських фразеологізмів. Наукова думка. Київ.  
Вежбицкая, А. (1978). Метатекст в тексте. Новое в зарубежной 

лингвистике. 8. Лингвистика текста. Прогресс. Москва. С. 402–424. 
Вепрева, И. (2002). Языковая рефлексия в постсоветскую епоху. Изд-во 

Уральского ун-та. Екатеринбург.  



97 
 

Воловенко, І., Біденко, Є. (2020). Структура та специфіка метакоме-
нтарів у політичних текстах. У кн.: Матеріали І Міжнародної науково-
практичної інтернет-конференції “Досягнення і перспективи науки, освіти 
та виробництва: 2020”. С. 90–92. Київ. Електронний ресурс: 
https://openscilab.org/wp-content/uploads/2020/12/dosjagnennja_i_ perspektivi_ 
nauki_osviti_ta_virobnictva-2020.pdf. [Дата останнього доступу 07.02.2021]. 

Гридина, Т. (2013). Языковая игра в художественном тексте. УрГПУ. 
Екатеринбург. 

Добровольська, М. (2019). Поняття імпліцитності та імпліцитної 
оцінки в лінгвістиці. Науковий журнал Львівського державного універси-
тету безпеки життєдіяльності “Львівський філологічний часопис” 5. С. 55–
59. Електронний ресурс: https://doi.org/10.32447/2663-340X-2019-5-9. [Дата 
останнього доступу 07.02.2021]. 

Кобозева, И., Лауфер, Н. (1994). Интерпретирующие речевые акты. В 
кн.: Логический анализ языка. Язык речевых действий. Наука. Москва. 
С. 63–71.  

Мерзлікіна, О. (2001). Комунікативно-прагматичний аспект функціо-
нування прислів’їв у художніх текстах (на матеріалі творів 
М. Сервантеса). Автореферат дисертації на здобуття наукового ступеня 
кандидата філологічних наук. Київський національний університет імені 
Тараса Шевченка. 

Ройзензон, Л. (1973). Лекції з загальної та російської фразеології. Сам-
ГУ. Самарканд. 

Ростова, А. (2008). Обыденное метаязыковое сознание: статус и аспе-
кты изучения. Обыденное метаязыковое сознание и наивная лингвистика. 
Межвузовский сб. научн. трудов. Изд-во Алтайского ун-та. Кемерово, Бар-
наул. С. 49–57.  

Саєвич, І. (2019). Знак у метамовній рефлексії (на матеріалі малої про-
зи Андрія Содомори). Вісник Львівського університету. Серія філологічна. 
70. С. 323–334. 

Цимбалюк-Скопненко, Т. (2006). Контамінація як структурно-
семантичний спосіб трансформації фразеологічних одиниць (на матеріалі 
перекладів Миколи Лукаша. Лексикографічний бюлетень. Зб. наук. праць. 
13. С. 177–181. 

Шадрин, Н. (1974). Структурно-семантические речевые преобразова-
ния фразеологических единиц. Актуальные проблемы лексикологии и сло-
вообразования. 3. Новосибирск. С. 106–109.  

Шмелева, Т. (1999). Языковая рефлексия. В кн.: Теоретические и прик-
ладные аспекты речевого общения. 1 (8). С. 108–110. 

Шумарина, М. (2016). Язык в зеркале художественного текста (Ме-
таязыковая рефлексия в произведениях русской прозы). Флинта. Москва. 

Щерба, Л. (1957). Литературный язык и пути его развития (примени-
тельно к русскому языку). В кн.: Щерба Л.В. Избранные работы по рус-
скому языку. Гос. Уч.-Пед. изд. Мин. Просвещ. РСФСР. Москва. С. 130–
141.  



98 
 

РОЛЬ ІНТЕРТЕКСТУАЛЬНОСТІ В ТВОРЕННІ                   
КОМЕРЦІЙНИХ ОНІМІВ 

 
Галина Зимовець  

 
(Україна) 

 
У статті розглянуто роль інтертекстуальних ресурсів у творенні ер-

гонімів. У процесі аналізу виявлено такі основні інтертекстуальні джере-
ла поповнення розгляданого класу власних назв: 1) ідеоніми, у т. ч. а) назви 
літературних творів, б) назви кінематографічної продукції, в) імена літе-
ратурних героїв і кінематографічних персонажів, г) назви з музичної сфе-
ри; 2) імена відомих у культурі постатей; 3) топоніми з культурними ко-
нотаціями; 4) міфоніми й релігійні концепти; 5) ідіоматичні вирази. Дос-
лідження показало, що мотиватори ергонімів походять з різних культур, 
а, отже суспільна свідомість України має гетерогенний характер, базую-
чись не тільки на українському міфі, але і на здобутках інших народів.  

Ключові слова: інтертекстуальність, ергоніми, мотивація, ідеологія 
 

SIGNIFICANCE OF INTERTEXTUALITY                                                 
FOR BUSINESS NAMES FORMATION 

 
Halyna Zymoveсʼ 

 
The article looks at the role of intertextual resources for business names 

formation. Analysis has revealed several main intertextual sources of the above 
mentioned class: 1) cultural proper names (ideonyms), e.g. a) fiction titles, 
b) cinema titles, c) literature and cinema charactersʼ names, d) musical proper 
names; 2) names of prominent people; 3) place names with cultural connota-
tions; 4) mythonyms and religious concepts; 5) idiomatic expressions. The re-
search has demonstrated that motivators of business proper names originate 
from different cultures and, therefore, public conscience in Ukraine is of hetero-
geneous nature, being based not only on Ukrainian myth, but also on other na-
tionʼs accomplishments.  

Key words: intertextuality, business names, motivation, ideology 
 
Вплив культури на розвиток і функціонування мовних ресурсів стано-

вить міждисциплінарну проблему, аналіз якої є актуальним для розуміння 
стану суспільної свідомості, адже мова виступає одночасно в ролі засобу 
творення культури та її тезаурусу. Тому одне з істотних завдань лінгвоку-
льтурології полягає в дослідженні суспільного діалогу, у процесі якого по-
стійно відтворюються та актуалізуються культурні смисли. Як відомо, ін-
тертекстуальність, до вивчення якої у свій час зверталися Р. Якобсон, 
Р. Барт, Ю. Крістева, Ю. Лотман, У. Еко, відіграє значну роль у мовленні, 
виступаючи ефективним засобом передачі особистісних смислів у стислий 



99 
 

спосіб. Це явище вивчалося, передусім, в аспекті його ролі в літературній 
творчості. Однак воно посідає значне місце також в інших дискурсивних 
формах, будучи істотним чинником побудови тексту в рекламі (Čmejrková 
2006; Иванова, Мустяца 2009; Барна 2009) та публіцистичному стилі (Свя-
тчик 2005; Дука 2005). На позначення явища інтертекстуальності застосо-
вуються й інші терміни: прецедентні тексти (Ю. М. Караулов), комуніка-
тивне кліше (І. В. Бирда), вербалізований символ культури (Г. В. Токарєв), 
національно-прецедентні клішовані вирази (Т. В. Єромейчик). Ми надаємо 
перевагу терміну ʼінтертекстуальністьʼ з огляду на те, що він краще окрес-
лює роль культурного компонента в розвитку ресурсів мови. 

До інтертекстуальних засобів належить ціла низка різнопланових ресу-
рсів. Зокрема, І. В. Привалова на англомовному матеріалі виділяє такі дже-
рела прецедентних висловлювань: тексти світової художньої літератури, 
тексти національної художньої літератури, висловлювання відомих людей, 
тексти реклами, кінематографічні тексти, серіали (Привалова 2005). 
Д. В. Капінус і Т. С. Пристайко, аналізуючи російськомовну рекламу, про-
стежують такі продуктивні джерела прецедентності: поезія, популярні піс-
ні, художні фільми й мультфільми, прислівʼя, фразеологізми, ключові сло-
ва епохи, кліше, біблейські перифрази тощо (Капинус, Пристайко 2011). 
Очевидно, що явище інтертекстуальності охоплює широке коло різнопла-
нових вербальних і невербальних ресурсів, які набувають ваги в певну 
епоху, відображаючи істотні для неї ідеї. У діахронії можна простежити 
розширення репертуару інтертекстуальних засобів за рахунок нових жан-
рів, що проявляється в зменшенні ролі літературних джерел з одночасним 
зростанням ваги мультимодальних ресурсів. Як зазначає Л. П. Дядечко, на 
початку ХХ сторіччя значно зросло використання виразів пісенного похо-
дження, які стали конкурувати з власне літературними цитатами. З винай-
денням звукового кінематографу до побуту міцно увійшли репліки героїв 
фільмів, а поява телебачення остаточно утвердила пріоритет естради й кіно 
в розширенні фразеологічного корпусу мови. З 1990-х років завдяки теле-
баченню найпродуктивнішим постачальником крилатих виразів стають 
рекламні тексти (Дядечко 2007, 5). Отже, аналіз вербальних символів епо-
хи не можливий без урахування широких фонових знань, які циркулюють 
у мовно-етнічних спільнотах. Плідним для вивчення певного хронологіч-
ного зрізу таких символів ми вважаємо аналіз мотиваційних ознак на-
йменувань організацій і підприємств – ергонімів. Визначальними при цьо-
му є такі характеристики розгляданого ономастичного класу, як належ-
ність його одиниць до штучної номінації і динамічність. Перша ознака сві-
дчить про значну роль субʼєктивного чинника в номінації, через що назва 
може відображати систему цінностей конкретного номінатора – творця на-
зви. Друга ознака спричиняє високий рівень плинності одиниць класу, 
адже нові найменування створюються практично щодня, що й зумовлює 
їхню здатність до певної міри віддзеркалювати поточні культурні смаки й 
ідеологічні спрямування епохи, що становить інтерес для культурологіч-
них досліджень.  



100 
 

Отже, аналіз мотиваторів ергонімів, утворених з використанням інтер-
текстуальних ресурсів, уможливлює простеження реальних ідеологічних 
орієнтирів суспільства на певному етапі його розвитку. За нашими даними, 
зібраними в довідковому виданні “Жовті сторінки України. 2006”, інтерте-
кстуальність відіграє вагому роль у формуванні класу ергонімів. До проду-
ктивних інтертекстуальних джерел творення ергонімів ми, зокрема, відно-
симо: 1) ідеоніми, у т.ч. а) назви літературних творів, б) назви кінематог-
рафічної продукції, в) імена літературних героїв, г) імена кінематографіч-
них персонажів; 2) імена відомих у культурі постатей; 3) топоніми, які на-
були в культурі значної кількості конотацій; 4) міфоніми й релігійні кон-
цепти; 5) ідіоматичні вирази. 

Істотний ресурс для поповнення ергонімікону становить клас ідеонімів, 
причому його одиниці в одних випадках є засобами окреслення певних ха-
рактеристичних рис референта, а в других – реалізують експресивну функ-
цію назви, відображаючи смаки й цінності номінатора. Наприклад, назва 
літературного твору “Алые паруса” при трансонімізації є інформативною в 
плані окреслення місця діяльності в разі утворення назв оздоровчих закла-
дів, розташованих на березі моря. Слід відзначити, що здатність позначати 
місце діяльності має не лише назва цього твору, але й імʼя його героїні, на-
приклад: дитячий оздоровчий табір “Ассоль”. Локативну референцію за 
допомогою назв літературних творів спостерігаємо також у таких ергоні-
мів: пансіонат “У лукоморья” (АР Крим), Волинський обласний санаторій 
“Лісова пісня”. Однак здебільшого літературні ідеоніми при перенесенні 
до ергонімікону виконують винятково символічну функцію, яка полягає у 
відображенні системи цінностей і уподобань номінатора, наприклад: “За-
повіт”, “Скарлет”, “Червоне і чорне”. Крім трансонімізації ідеонімів у 
ергоніміконі також можна простежити випадки мовної гри, яка полягає у 
видозміні назви твору з метою привернення уваги до ергоніма й розши-
рення його асоціативного поля. Зокрема, у разі утворення назви сільсько-
господарської фірми “Новий заповіт” поряд з ідеонімом використано ак-
сіологічний компонент, завдяки чому одночасно виражено оцінну ознаку 
традиційності й інноваційності. У найменуванні готелю “Роман і Людми-
ла” спостерігаємо трансформацію назви поеми О. С. Пушкіна, причому 
обрані для назви мотиватори можуть як відповідати реальним іменам вла-
сників, так і просто виступати засобом увиразнення позначення підприєм-
ства.  

Численними є випадки використання в ергоніміконі імен літературних 
героїв і кінематографічних персонажів. Подекуди мотивація має метонімі-
чний характер, оскільки характеристики персонажа у той або інший спосіб 
корелюють зі сферою діяльності, наприклад: “Кузня Вакули” (ковальське 
обладнання та послуги), “Новий Робінзон” (туристичні послуги), бюро по-
дорожей “Робінзон”, туристична фірма “Робінзон”, туристична фірма 
“Новий Робінзон”, ветеринарна лікарня “Багіра”, “Гулівер” (пасажирські 
перевезення), “Еней” (туристичні послуги), “Коваль “Вакула™” (коваль-
ське обладнання та послуги), ковальська артіль “Лівша”, “Лівша” (будіве-



101 
 

льний інструмент), “Папа Карло” (столярні та теслярські послуги). Через 
актуалізацію внутрішньої форми імені літературного персонажа позначено 
місце діяльності в таких ергонімах: туроператор “Черномор”, туристична 
база “Чорномор”, “Чорномор-тур”. Цікаво відзначити, що туроператор 
“Черномор” має логотип, на якому стилізовано представлено тризуб, що 
підкріплює ʼморськуʼ семантику ергоніма. Певний, хоча і дуже розмитий, 
звʼязок із предметом діяльності спостерігаємо в назві школи мистецтв 
“Роланд”, оскільки ідеться про головного героя відомого епічного твору. 
Цей самий мотиватор в ергонімі “Роланд-Україна” (тенти, маркізи, карка-
си) має переважно символічний характер, позначаючи уподобання власни-
ка. Проте в останньому прикладі застосовано також прийом мовної гри, 
оскільки це літературне імʼя вступає у відношення паронімічної атракції з 
назвою предмета діяльності – ролетів. Крім назв творів та імен протагоніс-
тів, в ергоніміконі спостерігаємо також інші компоненти літературних тво-
рів, зокрема заклинання зі східної казки (Тернопільський завод швидкоза-
морожених продуктів “Сім-сім”). У цьому випадку до експресивної фун-
кції імені додається магічна. Крім того, у назві наявна семантика утилітар-
ної оцінки, яка акцентує легкість приготування їжі. Подібні приклади свід-
чать про комплексність мотивації, яка спирається одночасно на всі смисли 
й конотації лексеми-мотиватора. 

У деяких випадках спостерігаємо кореляцію мотиватора ергоніма із 
чинником адресата. Діти є маркованим членом категорії віку, який виділя-
ється в ергоніміконі в окрему групу, у т. ч. за допомогою вербальних засо-
бів. Для назв компаній, чиєю цільовою аудиторією є діти, як мотиватори 
використовуються ідеоніми з творів дитячої літератури. Так, продукція 
компанії “Попелюшка” призначена для дітей, які є також основним адре-
сатом казок. Подібний характер мотивованості констатуємо в разі назв пі-
дприємств, які займаються дитячими товарами, одягом та іграшками: “Гу-
лівер Інтернешнл”, “Золушка”, “Мальвіна і К”, а також кондитерської фі-
рми “Гулівер”, адже діти є основними споживачами солодощів.  

Крім літератури, донорами ергонімікону подекуди є також ідеоніми ін-
ших мистецьких сфер, зокрема музики та архітектури. Як мотиватор ерго-
німа було вжито назву популярної української пісні й однойменного музи-
чного фестивалю: молодіжний центр “Червона рута”, туристичне агентс-
тво “Червона рута”. Назва Миргородського заводу продтоварів із вироб-
ництва безалкогольних напоїв та соків “Калинка” має, поряд із символіч-
ним значенням, елементи метонімічного типу переносу, оскільки актуалі-
зується внутрішня форма назви пісні, яка акцентує увагу на типі фруктів, 
що потенційно становлять сировину для відповідної продукції. Наявні де-
кілька прикладів трансонімізації музичних гуртів: “Авва” (співзвучний на-
зві популярного рок-гурту 70-х в написанні латинкою), “Любе” (від назви 
популярного радянського гурту), і один приклад використання імені відо-
мої співачки: “Даліда”. Мотивація ергоніма “Діксі” є подвійною, одночас-
но базуючись на найменуванні південно-східних штатів США, а також на 
метонімічній назві пісні з цього регіону. 



102 
 

З архітектурної сфери перенесено назву знакової споруди м. Києва 
княжої доби, яка опосередковано позначає місце діяльності підприємства: 
кіностудія “Золоті ворота”, ТРК “Золоті ворота”. Про широку впізнава-
ність цього символу свідчить використання його англійського перекладу в 
назвах українських компаній: “Голден Гейт Секʼюріті Сервіс”, “Голден 
гейт мастер”. У корпусі є також один випадок трансонімізації назви укра-
їнського замку, а саме: агенція “Паланок”, а також назви закордонної спо-
руди – “Колізей”. Множинний характер має мотивація ергоніма “Арсенал” 
(14 однойменних назв підприємств), адже вона може спиратися як на апе-
лятивне значення типу підприємства (ʼзброярняʼ), так і на похідні назви 
заводу в Києві та відомого футбольного клубу. У випадку розташування 
компанії в Києві є підстави говорити про локативний характер мотивацій-
ної ознаки, натомість в інших ергонімів мотивація є суто символічного ти-
пу, відображаючи уподобання номінатора: “Арсенал-Профіл”, “Арсенал-
СБС”, “Арсенал-центр”, “Арсенал-центр”, виробничо-будівельна фірма 
“Арсенал”, деревообробний комбінат “Арсенал”, “ВКП-Арсенал”.  

Ще однією донорською зоною для творення ергонімів виступає кінема-
тограф та телебачення. Мотивація здебільшого має символічний характер, 
подекуди в поєднанні з метонімічними та аксіологічними елементами. В 
одних випадках назва фільму або передачі використовується в незмінному 
вигляді, наприклад: інтернет-центр “Поле чудес” (відзначимо в цьому ер-
гонімі наявність семантики утилітарної оцінки безмежних можливостей 
компанії), “Пʼятий елемент” (поліграфічне обладнання), “Пʼятий еле-
мент” (металоконструкції). В основі двох останніх ергонімів лежить взає-
модія значення іменника елемент, який позначає складові частини чого-
небудь і тому є дотичним до фрейму діяльності відповідного підприємства, 
та смислів однойменного відомого фільму. Ергонім “Ікс-файл” (рекламні 
послуги) утворено від назви серіалу, і в ньому актуалізовано семантику 
чогось виняткового, таємничого, яка базується на змісті фільму. Символіч-
ні значення притаманні ергоніму “Альф”, який походить одночасно від на-
зви телесеріалу та імені його головного героя. Із цим серіалом повʼязаний і 
ергонім “Фаско”, чий мотиватор є іменем американського голосового ак-
тора, найбільш відомого озвученням голосу прибульця Альфа. Назва попу-
лярного радянського фільму 80-х “Асса” представлена в двох ергонімах, 
причому в одному з них вона є акронімом від “Аварійна спецслужба авто-
перевезень», тобто має місце застосування прийому мовної гри.  

Промовистим є використання мотиваторів із сучасних мистецьких тво-
рів, які належать водночас до царини літератури та кінематографу, що сві-
дчить про актуальність для номінаторів орієнтації на сьогодення, а не на 
минулі епохи: “Арда” (назва Землі у період міфічної передісторії у “Воло-
дарі перснів”), “Соларіс”, “Соляріс-Ю”, “Сарторіус” (персонаж “Соляри-
са”). Мотиватором ергоніма “Вастра трейдинг” є імʼя героїні науково-
фантастичного серіалу “Доктор Хто” – мадам Вастра. Імена кінематогра-
фічних персонажів було використано також в ергонімах “Джав” (від англ. 
Jawa) – персонаж “Зоряних воєн”, та “Родан” – імʼя монстра з японських 



103 
 

фільмів. Назва ТВ-програми “Парк автомобільного періоду” є модифіка-
цією найменування відомого фільму “Парк юрського періоду”, водночас 
модифікований компонент окреслює тематичну направленість передачі. 
Мотиватор ергоніма “Даурія” є омонімічним, будучи одночасно назвою 
географічної області, книги та фільму, які, в свою чергу, є взаємо-
повʼязаними. Крім назв кінематографічних творів, зустрічаємо також у де-
яких випадках трансонімізацію імен персонажів і акторів. У нашому кор-
пусі представлені два такі випадки: трансонімізація імені героїні індійсь-
ких фільмів “Зіта” та імені голлівудського актора “Траволта”. Простежу-
ємо використання імен героїв не лише класичних творів, але й персонажів 
нових жанрів, зокрема, компʼютерних ігор: “Артес” – лицар з 
компʼютерних ігор, “Сібіус” – бог у грі “Годвілль”; а також імен героїв 
коміксів – “Альтрон” та “Віжен” (видавництво “Marvel Comics”). Припу-
скаємо, що вибір таких мотиваторів відображає особисті уподобання номі-
наторів. 

Впадає в очі, що більшість літературних і кінематографічних ідеонімів 
не належать до власне української культури: “Араміс”, “Атос”, “Багіра 
ЛТД”, “Гуллівер”, “Данко”, “Лір”, “Мальвіна”, “Мук”, “Мушкетер”, 
“Нео”, “Олеко”, “Робінзон”, “Сталкер”, “Сталкер компані”, “Скарлет”, 
“Скарлет-Л”, “Сольвейг”, “Тортила”, “Фауст”, “Чебурашка”, “Юс-
тас”. Українські трансонімізовані літературні ідеоніми представлені та-
кими лексемами: “Мавка”, “Солоха”, “Стодоля”, “Телесик”. Мотиватор 
Еней (вісім прикладів у нашому корпусі) належить одночасно до українсь-
кої культури та до загального європейського контексту. Найменування пі-
дприємств “Наутілус” і “Акваріум-Наутілус” трансонімізовані від хрема-
тоніма “Наутілус” – назви корабля з літературного твору Ж. Верна. Їм 
притаманна множинна мотивація, оскільки таку саму назву мав реальний 
підводний човен Роберта Фултона, та цим іменем позначено один з типів 
молюсків, крім того, ця лексема увійшла як складова до найменування по-
пулярного російського рок-гурту “Наутілус-Помпіліус”. Подвійну моти-
вацію має також ергонім “Трініті”, який базується одночасно на імені пе-
рсонажа фільму “Матриця” та відповідному англомовному символі із зна-
ченням ‘трійця’, що входить до складу британського ергоніма Trinity 
college. Про популярність цього мотиватора свідчить його використання як 
акроніма назви наукової установи в Російській Федерації, а саме: Троицкий 
институт инновационных и термоядерных исследований (ТРИНИТИ). 
Одночасно назвою твору та іменем героя мотивований ергонім “Гобсек” 
(ювелірні вироби), а також назви “Гамалія” (туроператор), “Гамалія-
сервіс”. У першому випадку простежується звʼязок мотиватора з характе-
ром діяльності підприємства, адже зазначений літературний персонаж від-
значався такою рисою, як жага збагачення. Мотивація другого ергоніма 
спирається не лише на назву твору, але й на імʼя історичної особи. Відзна-
чимо, іншомовне походження прізвища, що є істотним для назви туристи-
чного агентства. Мотиватором назви компанії “Електра” (електротехнічне 
обладнання), співзвучної з іменем героїні давньогрецької трагедії, виступає 



104 
 

пізніше похідне значення давньогрецького кореня ἤλεκτρον. Актуалізацію 
внутрішньої форми російського фольклорного ідеоніма спостерігаємо в 
ергонімі “Морозко” (холодильне обладнання), завдяки чому назва окрес-
лює для адресата предмет діяльності підприємства.  

Назви театральної сфери не є типовою донорською зоною українського 
ергонімікону. У нашому корпусі засвідчено лише два приклади ергонімів, 
мотиватори яких належать до цього тематичного поля: 1) трансонімізована 
назва опери “Баядера”,  2) найменування літературно-художнього та гро-
мадсько-політичного журналу “Березіль”, співзвучного з назвою відомого 
харківського театру 20-х рр. ХХ ст. У другому випадку можна простежити 
локативний компонент у мотиваційній ознаці, оскільки редакція журналу 
розташована в Харкові.  

У деяких випадках оніми виконують комеморативну функцію, тобто 
слугують засобами увічнення памʼяті тих або інших осіб. Водночас ідеться 
про відмінні в прагматичному аспекті групи. По-перше, назви містять іме-
на засновників підприємств або установ. Ця модель поширена у країнах 
Заходу, де підприємства отримували назву за іменем власника. Багато ві-
домих брендів є саме відантропонімними (Johnson & Johnson, Philips, 
Hilton, Procter & Gamble) (Сасина, Бричева 2017; Федотовских 2009). В 
Україні внаслідок певних історичних причин ця модель творення назв 
компаній представлена слабо, оскільки приватна власність була відсутня в 
економічній системі впродовж тривалого часу.  

По-друге, продуктивною є стратегія утворення комеморативних ерго-
німів, у яких міститься присвята памʼяті відомих осіб. Модель побудови 
комеморативних ергонімів сформувалася ще в Радянському Союзі й широ-
ко використовувалася для увічнення памʼяті діячів комуністичного руху, 
військових, а також видатних учених і митців (Отин 1999, 161). Цю номі-
нативну модель ми докладно розглядали (Зимовец 2013). Вона є типовою 
для таких сегментів, як найменування наукових і навчальних закладів, са-
наторіїв і дитячих таборів, великих промислових підприємств, а також 
сільськогосподарських підприємств, що отримують імена діячів, які або 
працювали в них, або є відомими саме в цій сфері, тобто трансонімізація 
спирається на механізм метонімії, наприклад: Інститут біоколоїдної хімії 
ім. Ф.Д. Овчаренка, Миронівський інститут пшениці ім. В.М. Ремесла, До-
нецький державний університет економіки і торгівлі ім.  М. Туган-
Барановського.  

Особливе місце займає в українському ергоніміконі фігура Тараса Ше-
вченка. Використання цього імені в назвах організацій спирається на ідео-
лого-символічну функцію: Київський національний університет імені Та-
раса Шевченка, Всеукраїнське товариство “Просвіта” ім. Т.Г. Шевченка, 
Педучилище ім. Т.Г. Шевченка, Інститут літератури ім. Т.Г. Шевченка 
НАН України. В останньому прикладі додається мотивація за сферою дія-
льності. Крім того, імʼя великого українського поета мають деякі промис-
лові підприємства і санаторій: УкрНДІполіграфпром ім. Т. Шевченка, Ди-
тячий загальносоматичний санаторій ім. Т.Г. Шевченка, Харківський 



105 
 

державний приладобудівний завод ім. Т.Г. Шевченка. Комеморативна фун-
кція з увічненням памʼяті діячів віддалених епох виражена слабо, у нашо-
му корпусі наявні лише поодинокі приклади: Інститут проблем законо-
давства ім. Ярослава Мудрого, Фабрика художніх виробів ім. Богдана 
Хмельницького. Загалом, комеморативні ергоніми, за нашими даними, за-
звичай увічнюють памʼять діячів недалекого минулого.  

У чималій кількості ергонімів використано імена відомих діячів радян-
ської епохи: Дніпровський металургійний комбінат 
ім. Ф.Е. Дзержинського, Київська кондитерська фабрика ім. К. Маркса, 
Сімферопольський консервний завод ім. Кірова, Дитячий санаторій 
ім. Р. Люксембург, Сумське машинобудівне НВО iм. М.В. Фрунзе, у т. ч. 
імʼя хрестоматійного пролетарського письменника Балаклавське рудоупра-
вління ім. Горького, Донецький державний медичний університет 
ім. М. Горького та імена льотчиків і космонавтів: Дитячий оздоровчий 
центр ім. Г.С. Титова, Загальнооздоровчий пансіонат Ім. Ю. Гагаріна, 
Клінічний санаторій ім. Чкалова, Шахта ім. Челюскінців. Використання 
останньої групи мотиваторів свідчить про вагу теми космосу та освоєння 
неба в радянській ідеології. Ми уважаємо, що побутування цієї моделі в 
радянські часи фактично мало знеособлений характер, адже набір ідеологі-
чно виважених фігур був практично однаковим по всій території СРСР і 
зазвичай обʼєкти, які отримували, наприклад, імʼя В. І. Леніна або Рози 
Люксембург, жодним чином не були повʼязані з цими особами. Виняток 
становить наукова та лікувально-оздоровча сфера, де установи часто нази-
вали іменами їхніх колишніх керівників або видатних професіоналів, які 
там працювали. Отже, комеморативні назви в чималій кількості випадків 
маніфестували відданість комуністичній ідеології, а не увічнювали памʼять 
конкретних відомих людей. О. Фоменко слушно зазначає, що комеморати-
вна функція представляє офіційну версію історії і тому зазнає змін у пере-
хідні періоди (Fomenko 2018, 40). Саме з цим повʼязане перейменування 
деяких закладів, передусім в освітній сфері. Так Педагогічний університет 
ім. М. Горького було перейменовано на Національний педагогічний універ-
ситет ім. Михайла Драгоманова, а Київському суворовському училищу бу-
ло надано імʼя Івана Богуна. 

По-третє, істотним джерелом утворення комеморативних ергонімів є 
трансонімізація імен митців й історичних осіб, які виступають як у коме-
моративній, так і в експресивній функції, окреслюючи національну іденти-
чність номінатора або його уподобання. У нашому корпусі представлені 
такі мотиватори: псевдонім видатної української поетеси: “Леся Українка” 
(легка промисловість; художні промисли); перифрастичні позначення Та-
раса Шевченка: “Кобзар” (книги, періодичні видання, Херсонський центр 
передплати, обласна книжкова палата); та Івана Франка: “Каменяр” (кни-
ги, періодичні видання). У двох останніх ергонімах простежується звʼязок 
мотиваційної ознаки з предметом діяльності. Для ергоніма “Кобзар”, який 
позначає підприємство, розташоване в м. Звенигородка на просп. Шевчен-
ка, до комеморативної мотиваційної ознаки додається також локативна. 



106 
 

До складу назви можуть входити імена відомих осіб не лише з мисте-
цької сфери. У корпусі наявні також випадки трансонімізації імен відомих 
культурних і політичних діячів світу, як-от “Архімед”, “Єрмак”, “Сократ 
ЛТД”, спортивний клуб “Спартак”, “Тамерлан-Сервіс”. Продуктивними 
серед українських ергонімів є такі імена: 1) героїні “Слова о полку Іго-
ревім” (видавництво “Ярославна” (Суми), компанія “Ярославна”, культур-
ний центр “Ярославна”, фабрика “Ярославна”), 2) видатного київського 
князя (“Мономах Вест”, “Мономах”, страхова компанія “Мономах”) та 
3) персонажа давньоруських билин (виставковий зал сантехніки і меблів 
“Добриня”, “Добриня і Ко”, страхова компанія “Добриня”). В одному ер-
гонімі використано імʼя знакової постаті періоду початку формування Русі 
– “Княгиня Ольга” (організація виставок). У двох прикладах мотиватором 
виступає імʼя видатного луцького князя з дещо пізнішого історичного пе-
ріоду: “Любарт”, “Любарт+”, причому в першому випадку антропонім 
опосередковано позначає місце діяльності підприємства – м. Луцьк. 
Звʼязку зі сферою діяльності не простежуємо, отже, мотивація таких ерго-
німів має символічний характер. 

Топоніми у разі перенесення до ергонімікону здебільшого реалізують 
інформативну функцію, позначаючи місце діяльності. Однак у низці випа-
дків вони актуалізують певні культурні смисли. Такі ергоніми, як “Нова 
Січ”, “Нова Хортиця”, “Авіасіч”, “Мотор Січ” одночасно вказують на 
місце розташування підприємства й виконують символічну функцію іден-
тифікації номінатора з козацьким міфом. Опосередковано інтертекстуальні 
назви можуть позначати також інші елементи фрейму виробничої діяльно-
сті. Так, предмет діяльності непрямо окреслений у назві авіакомпанії “Шо-
вковий шлях”, мотиватором якої виступає історичне позначення магістра-
льного євразійського шляху сполучення. Назва пивзаводу “Нова Баварія” 
навʼязує адресатові високу оцінку якості продукції, адже німецьке пиво є 
еталонним у галузі.  

Продуктивними в ергоніміконі є історичні хороніми, зокрема назва 
Криму та прилеглих територій Таврійської губернії в різних морфологіч-
них і фонетичних варіантах: Таврида, Тавріда, Тавріка, Таврія. Особливо 
поширена ця назва серед оздоровчих закладів: база відпочинку “Таврида” 
(Алушта), база відпочинку “Таврида” (Кутове, Бахчисарайський район), 
дитячий і підлітковий санаторій “Таврида” (Євпаторія), санаторій “Тав-
рія” (Євпаторія). Ним також позначаються сільськогосподарські підприєм-
ства: агропромислова фірма “Таврія” (Нова Каховка), “Таврія” (Новода-
нилівка, Якимівський район). У символічній функції виступає цей топонім 
у таких назвах: акціонерний банк “Таврика” та його відділення, авіаком-
панія “Таврія” (Одеса), “Таврія” (Київ). Продуктивним, за нашими дани-
ми, є історичний топонім, який Геродот використовує, описуючи частину 
Причорноморʼя: санаторій “Гілея, “Гілея”, “Гілея-Т”, “Гілєя”. Вважаємо, 
що при використанні архаїчних топонімів має місце актуалізація аксіологі-
чної семантики традиційності.  



107 
 

Як мовний маркер орієнтації на глобальний світ ми розглядаємо вжи-
вання в ергоніміконі топонімів інших країн і територій: “Атлантік”, “Ат-
лантида Ентерпрайз”, “Флоріда-Трейд”, “Декор Версаль”, “Авалон”, 
“Арктика-ЛК”, “Канзас”, готель “Левант”, “Манхеттен”, “Саксонія”, 
Західний центр насіння “Родос”. Факт використання таких мотиваторів 
вказує на те, які саме етнокультури є престижними з позиції мовця, що 
знаходить свій вияв у використанні в ергоніміконі культурно маркованих 
закордонних топонімів. Іншою причиною їх поширеності як мотиваторів 
ергонімів вважаємо актуалізацію ними ореолу небуденності, таємничості й 
привабливості закордонного життя. Подібні мотиватори є продуктивними 
також в ергоніміконах інших країн. Зокрема, А. Галковський зазначає, що 
в Польщі й у Франції користуються популярністю назви компаній, що 
утворені від назв італійських міст в оригінальній формі, а в Польщі та в 
Італії продуктивними мотиваторами виступають назви американських міст 
(Gałkowski 2011, 248). Символічний характер має мотиваційна ознака в ра-
зі використання американського ойконіма Атланта, оскільки саме ця кра-
їна асоціюється з лідерством у глобальному світі: “Атланта-Капітал”, 
“Атланта-Сервіс”. На вибір цього ойконіма, очевидно, вплинула його на-
лежність до одного словотвірного гнізда з прикметником атлантичний, 
який має як географічну, так і політичну, у т. ч. аксіологічну, семантику. В 
окремих прикладах спостерігаємо складну взаємодію смислів. У назві 
“Атлантіс-Центр”, яка позначає компанію, що спеціалізується на прода-
жу риби та морепродуктів, очевидно, що на перший план виходить 
привʼязка до місця діяльності – Атлантичного океану, а, отже, у назві ме-
тонімічно позначено предмет діяльності. Водночас перший компонент є 
транслітерацією позначення Атлантиди в англійській мові Atlantis, де во-
но широко використовується як назва різноманітних обʼєктів, як-от: дослі-
дницький корабель, шатл, місто, гра, компанії тощо.  

Звертає на себе увагу й використання ідеологічних топонімічних сим-
волів, повʼязаних із впливом російської, та, ширше, радянської культури, 
що констатуємо в таких навах: “Байконур”, птахофабрика “Росія”, ювелі-
рний дім “Росія”, “Євразія”, “Євразія-С”. Окремо виділимо використання 
в ергоніміконі перифрастичного позначення назви столиці Росії “Третій 
Рим”, де культурні смисли проступають ще виразніше. Протилежний ідео-
логічний вектор системи цінностей номінатора відображений в ергонімі 
агентство нерухомості “Європа”, готель “Європа”, “Європа-Авіа”. Отже, 
топоніми мають не лише локативну, але й широку культурологічну семан-
тику, яка може актуалізуватися при трансонімізації. 

Ще одне джерело інтертекстуальності в ергоніміконі становлять релі-
гійні концепти. Відзначимо складність однозначного трактування комер-
ційних назв, утворених з використанням релігійної лексики, оскільки вони 
можуть виступати у функції характеризації адресанта за релігійною (та 
опосередковано національною) ознакою або просто виражати певні уподо-
бання останнього. Попри те що панівним віросповіданням в Україні є хри-
стиянство, його поняття не стали поширеними мотиваторами ергонімів. У 



108 
 

нашому корпусі представлені такі випадки: 1) дві номінації з використан-
ням позначення одного з головних християнських свят: “Спас”; 2) фітонім 
з біблійними алюзіями: “Купина” (три ергоніми); 3) назва поширеного іко-
нографічного зображення Діви Марії: концерн “Оранта”, НАСК “Оран-
та”, “Оранта”, “Оранта-Дніпро”, РСК “Оранта-Крим”, акціонерна 
страхова компанія “Оранта-Лугань”, страхова компанія “Оранта-Січ”. В 
останньому випадку безумовним є вплив популярності й впізнаваності 
конкретного артефакту – мозаїки в Софії Київській. Крім лексики, 
повʼязаної з християнством, зустрічаємо в українському ергоніміконі поз-
начення деяких понять іудаїзму: “Левіт“ (дві назви), “Тора”, “Ковчег і 
Ко”, науково-виробничий центр “Ковчег”, “Ковчег”, “Амос”, туристична 
компанія “Пассовер”. В останньому прикладі англійська внутрішня форма 
хрононіма (to pass over ‘переходитиʼ) містить вказівку на предмет діяльно-
сті компанії. Іслам представлений поодинокою номінацією: “Коран”. Ная-
вні окремі приклади використання ключових концептів індуїстської релі-
гійно-філософської системи: науково-виробнича фірма “Карма”, юридич-
на фірма “Карма”, “Амріта” (від санскритської назви священного напою 
– аналога амброзії).  

Звертає на себе увагу той факт, що в ергоніміконі значним є рівень 
представлення античної та давньоєгипетської міфології, на відміну від 
словʼянської та християнської, тобто місцева міфологічна й релігійна іден-
тичність слабо виражена і, відповідно, не простежується орієнтація номі-
наторів на етнічний міф: “Алфея”, “Амон-Ра”, “Апіс”, “Астрея”, “Ат-
лант” (17 ергонімів у корпусі), “Геліос”, “Гермес” (14), “Діана”, “Зевс” 
(7), “Ізіда”, “Кронос”, “Леда”, “Меркурій” (23), “Нептун”, “Осіріс”, 
“Селена”, “Фенікс”, “Ясон”. Звернення до класичної спадщини уважаємо 
маніфестацією належності до європейського геополітичного регіону, куль-
тура якого формувалася під значним впливом античності, тобто на перший 
план виступає регіональна ідентичність, а не власне українська. Припуска-
ємо, що незначна присутність християнських символів повʼязана з наста-
новою на уникнення профанації сакрального. Подібною є ситуація також у 
рекламі, де здебільшого має місце використання концептів архаїчних релі-
гійно-міфологічних систем. На думку Л. М. Хавкіної, звернення до цих да-
вніших шарів можна пояснити тим, що до них дозволено вносити нові ко-
нотації без виразного порушення етичних стандартів (Хавкіна 2010, 242). 
Очевидно, що ідеться про втрату міфонімами початково притаманного їм 
герметичного (езотеричного) характеру та їх наближення до класу поето-
німів. Констатуємо, що загалом релігійний чинник не є значною домінан-
тою в ергоніміконі, займаючи периферійне положення.  

Ідіоматичні вирази не становлять основного джерела поповнення ерго-
німікону. Як правило, вони виступають у функції окреслення предмета ді-
яльності, водночас посилюючи експресивність назви завдяки образності 
внутрішньої форми: агентство нерухомості “Квартирне питання”, турис-
тичне агентство “Ветер странствий”, “Дари садів” (продаж продуктів 
харчування), туристичне агентство “Провідна зірка”, видавництво “Відк-



109 
 

ритий лист”, “Паперовий змій” (папір), “Свіжий вітер” (побутова техні-
ка, вікна). В останньому прикладі внутрішня форма дозволяє як буквальне, 
так і переносне тлумачення мотиваційної ознаки. Часто за допомогою іді-
ом акцентується аксіологічна складова в мотивації ергоніма. Наприклад, 
назва дизайнерської фірми “Альфа і омега” вказує на велике розмаїття на-
даваних послуг, що може бути конкурентною перевагою, або на високий 
рівень професійності. Широкі можливості компанії акцентовано також у 
назві “Весь світ в кишені” (віконні конструкції). За допомогою ідіом реа-
лізуються й інші аксіологічні ознаки, зокрема утилітарна характеристика 
простоти, яка є бажаною з позиції адресата: “Дважды два™”; емотивна 
характеристика емпатії: Служба порятунку безпритульних дітей “Відк-
рите серце”; нормативна ознака інноваційності: “Нова хвиля” (реклама 
друкована), нормативна ознака надійності: страхова компанія “Рідна га-
вань”. 

У процесі дослідження ми дійшли висновку, що в номінації організацій 
і підприємств зростає роль чинника адресанта, а отже і експресивної функ-
ції мови, порівняно до інших розрядів лексичної системи. При доборі мо-
тиваційної ознаки номінатори спираються не лише на обʼєктивні характе-
ристики референтів, але й на власну систему цінностей та уподобань. З 
огляду на це, вивчення мотиваторів ергонімів дозволяє виявити, які симво-
ли реально поширені та відомі в сучасній культурі. Потенціал застосування 
інтертекстуальності та етнокультурна привʼязка конкретних мотиваторів 
залежать від інтенцій номінатора зосередити свою діяльність на місцевому 
ринку або виходити на наднаціональний рівень. Занурені в культуру власні 
назви є маловідомими в інших культурах, тому їх застосування як мотива-
торів свідчить про націленість на локальну аудиторію. І, навпаки, викорис-
тання інтернаціональних ідеонімів є одним із свідчень орієнтації номінато-
ра на глобальний світ. Проаналізований матеріал дає підставити говорити 
про те, що комерційна онімія не є орієнтованою переважно на національну 
культуру, оскільки мотиваторами ергонімів, поряд з українськими культу-
рно значимими назвами, виступають численні глобальні символи. Наяв-
ність одночасно національних і глобальних інтертекстуальних компонентів 
у ергоніміконі відображає глокалізований характер сучасного світу, у яко-
му соціуми одночасно функціонують у власному культурному просторі й 
відкриті до широких іншомовних культурних впливів. Різноманітність мо-
тиваторів ергонімів, на нашу думку, відображає більш індивідуалізований 
характер сучасних знань проти минулого.  

 
Барна, Г. (2009). Прецедентні феномени як елемент політичного рек-

ламного дискурсу. Українська мова серед інших словʼянських: етнологічні 
та граматичні параметри. Матеріали Міжнародної наукової конференції. 
Кривий Ріг. С. 274–280.  

Дука, Л. (2005). Прагматические функции идеонимов в различных реги-
страх русской речи. Лексико-грамматические инновации в современных 



110 
 

славянских языках. Материалы II  Международной конференции. Пороги. 
Днепропетровск. С.133–136. 

Дядечко, Л. (2007). Вокруг да около рекламы. Фразообразовательный 
словарь. Издательский дом “Аванпост-Прим”. Киев. 

Еромейчик, Т. (2017). Национально-прецедентные клишированные выс-
казывания и способы их актуализации в белорусской рекламе. Коммуника-
тивное пространство Беларуси. Материалы международной конференции. 
Минский государственный лингвистический универс-т. Минск. С. 51–54. 

Зимовец, Г. (2013). Мотивационные признаки коммеморативных эрго-
нимов Ураины. Язык. Текст. Дискурс. Вып. 11. Ставрополь. С. 378–387. 

Иванова, Н., Мустяца, А. (2009). Рекламный текст в зеркале интерте-
кстуальности. Семантика мови і тексту. Матеріали Х Міжнародної науко-
во-практичної конференції. Івано-Франківськ. С. 120–122. 

Капинус, Д., Пристайко, Т. (2011). Корпус прецедентных текстов в ре-
кламе хайтек-товаров. Лексико-грамматические инновации в современ-
ных славянских языках. Материалы V Международной конференции. Но-
вая  идеология. Днепропетровск. С. 159–163. 

Отин, Е. (1999). Из истории русской эргонимии. Избранные труды по 
языкознанию. Т. 2. Донеччина. Донецк. С. 155–166. 

Привалова, И. (2005). Интеркультура и вербальный знак (лингвокогни-
тивные основы межкультурной коммуникации). Гнозис. Москва. 

Сасина, С., Бричева М. (2017). Лингвистические аспекты нейминга (на 
материале англоязычных брендов). Вестник Адыгейского государ-го уни-
вер-та. Серия 2. Филология и искусствоведение. Вып. 2 (197). С. 113–118. 

Святчик, (2005) Прагматические функции аллюзивного цитирования в 
языке газеты. Лексико-грамматические инновации в современных славян-
ских языках. Материалы II Международной конференции. Пороги. Днеп-
ропетровск. С. 381–384. 

Федотовских, Т. (2009). Особенности имяобразования ювелирных брен-
дов. Этнолингвистика. Ономастика. Этимология. Материалы международ-
ной научной конференции. Издательство Уральского университета. Екате-
ринбург. С. 265–267. 

Хавкіна, Л. (2010). Сучасний український рекламний міф. Харківське іс-
торико-філологічне товариство. Харків.  

Čmejrková, S. (2006) Cultural specifics of advertising in Chech: 
Intertextuality and Interdiscursivity. Linguistica Pragensia.Vol. XVI/2. S.77–92. 

Fomenko, O. (2018) The metro and the city: the linguistic landscape of Kyjiv 
underground and remaking national identity. Onomastic Investigations. 
International Scientific Conference. Riga. Abstracts. Latvian Language Institute 
of the University of Latvia. P. 40–41.  

Gałkowski, A. (2011). Chrematonimy w funkcji kulturowo-użytkowej. 
Onomastyczny studium porównacze na materiale polskim włoskim, francuskim. 
Wydawnictwo Uniwersytetu Łódzkiego. Łódź. 
  



111 
 

ДРУГА ФОРМА ЗНАХІДНОГО ВІДМІНКА ІМЕННИКІВ І НОВА 
РЕДАКЦІЯ “УКРАЇНСЬКОГО ПРАВОПИСУ” 

 
Лариса Колібаба 

 
(Україна) 

 
У статті проаналізовано виклад граматичної норми, що визначає за-

кінчення знахідного відмінка однини іменників – назв неістот чоловічого 
роду ІІ відміни, у новій редакції “Українського правопису” (2019). 
З’ясовано та схарактеризовано зміни в її формулюванні на тлі морфологі-
чних норм, кодифікованих в інших виданнях “Українського правопису”. За-
пропоновано посутні корекції та доповнення до чинного правила про вжи-
вання закінчень іменників – назв неістот чоловічого роду ІІ відміни у зна-
хідному відмінку однини. 

Ключові слова: знахідний відмінок, друга форма знахідного відмінка, 
іменники – назви неістот чоловічого роду ІІ відміни, закінчення -а (-я), ну-
льове закінчення. 

 
THE SECOND FORM OF ACCUSATIVE OF NOUNS  

AND THE NEW EDITION OF “UKRAINIAN SPELLING” 
 

Larysa Kolibaba 
 

The article analyzes the exposition of the grammatical norm that determines 
the ending of nouns – the names of uncreatures of masculine of the second de-
clension in the accusative of singular, in the new edition of “Ukrainian 
spelling” (2019). Changes in its formulation on a background of morphological 
norms codified in other editions of “Ukrainian spelling” are found out and 
characterized. Fundamental corrections and additions to the current rule about 
the use of endings of nouns – the names of uncreatures of masculine of the sec-
ond declension in the accusative of singular are proposed. 

Key words: accusative case, the second form of accusative case, nouns – the 
names of uncreatures of masculine of the second declension, ending -а (-я), zero 
ending. 

 
У зв’язку з демократизацією суспільства, тенденцією до відродження 

національної ідентичности, посиленням пуристичних настроїв, прагненням 
свідомих, українськозорієнтованих мовців установити та повернути питомі 
основи української літературної мови потреба “ревізувати” чинні грамати-
чні норми, увідповіднити їх традиціям української народної мови стає де-
далі гострішою. Граматична спільнота України покладала надії, що ті 
морфологічні норми, які не відповідають органічним, історично сформова-
ним граматичним особливостям української мови, будуть переглянуті в 
новій редакції “Українського правопису” 2019 р. Однак морфологічні нор-



112 
 

ми в цьому виданні істотних змін не зазнали. У ньому скореговано лише 
деякі правила вжитку відмінкових закінчень іменників. 

За своїм призначенням “Український правопис” – це передусім збірник 
орфографічних та пунктуаційних правил української літературної мови, а 
тому він, як зауважував О. Синявський, у жодному разі не повинен засту-
пити систематичні курси української граматики, а має тільки полегшити й 
уґрунтувати їх появу та розвиток (Синявський 2004, 451). Проте вже стало 
традицією, крім орфографічних і пунктуаційних, подавати у “Правописі” 
також правила, що стосуються граматичних норм, насамперед тих, які 
пов’язані з відмінюванням слів, зокрема й іменників. 

Українські мовознавці неодноразово звертали увагу на те, що чинні но-
рми вжитку закінчень знахідного відмінка однини іменників – назв неістот 
чоловічого роду ІІ відміни внаслідок впливу на них позамовних чинників 
не відбивають народнорозмовної основи української літературної мови та 
закономірностей використання форм знахідного відмінка із закінченням -
а (-я) у мовній практиці українців, а тому потребують перегляду й корегу-
вання (Огієнко 2011, 200–241; Гінзбург 2012, 2013; Колібаба 2013, 2014 та 
ін.). 

Цю проблему ми вже порушували під час ІІІ Міжнародної інтернетів-
ської конференції з україністики “Діалог мов – діалог культур. Україна і 
світ”, яка відбулася 1–4 листопада 2012 р. (Колібаба 2013, 257–267), однак 
за час, що минув відтоді, хоч і спостерігаємо подальшу активізацію вжи-
вання знахідного відмінка із закінченням -а (-я) у всіх функційно-
стильових сферах побутування української мови, крім офіційно-ділової, 
про що також зазначають й інші науковці (Городенська 2017, 42; Костусяк 
2019, 115), але істотних змін у внормуванні цієї морфологічної форми до-
тепер не сталося. Її фіксують лише деякі сучасні словники (Тараненко 
2003; Колібаба, Фурса 2016; ВЕСУМ). Спеціального ж ґрунтовного прави-
ла, яке б чітко регулювало використання цієї морфологічної форми в мов-
ній практиці, у чинному “Українському правописі” досі немає, хоч І. Огіє-
нко ще в 1958 р. наголошував, що знахідний відмінок на -а “дуже частий у 
нашій мові, і вже через це треба установити послідовний порядок уживан-
ня його, а в нас панує тут хаос” (Огієнко 2011, 240). 

Відповідно до граматичної норми сучасної української літературної 
мови іменники – назви неістот чоловічого роду ІІ відміни у знахідному ві-
дмінку однини мають дві форми – форму з нульовим закінченням, що 
співвідносна з формою називного відмінка (перша форма), і форму із за-
кінченням -а (-я), співвідносну з формою родового відмінка (друга форма) 
(Вихованець, Городенська 2004, 67; Вихованець, Городенська, Загнітко, 
Соколова 2017, 204), напр.: (спиляв) дуб і дуба, (написав) лист і листа, 
(узяв) ніж і ножа, (поклав) олівець і олівця, (поставив) плуг і плуга, (пода-
рував) перстень і персня та ін. У сучасних українських граматиках і най-
новішій редакції “Українського правопису” 2019 р. формі знахідного від-
мінка однини на -а (-я) надано статусу другої і неосновної форми знахідно-
го відмінка однини, хоч на сьогодні доведено, що знахідний відмінок на -



113 
 

а (-я) – це не штучно вигадана, а “жива ознака народної мови” (Огієнко 
2010, 255), “істотна й оригінальна” (Огієнко 2011, 218), “традиційна украї-
нська форма знахідного відмінка” (Гінзбург 2013), “самобутня риса украї-
нської мови” (Колібаба 2014), яку широко засвідчує мовна практика.  

Упродовж майже сторічного періоду функціонування правописного 
кодексу України у формулюванні правила про вживання другої форми зна-
хідного відмінка ставалися зміни, зумовлені передусім позамовними чин-
никами. Про них свідчить варіювання кількости та переліку іменників – 
назв неістот чоловічого роду ІІ відміни, які могли мати форму знахідного 
відмінка на -а (-я). Цей перелік то звужували, то розширювали залежно від 
мовної політики курсу Радянського Союзу, у складі якого тоді перебувала 
Україна. 

Найповніший перелік іменників – назв неістот чоловічого роду 
ІІ відміни та найґрунтовніше правило стосовно їхніх закінчень у знахідно-
му відмінку однини, оперте на чітко сформульований семантичний крите-
рій, подано в “Українському правописі” 1928 р. (Український правопис 
1928, 36, 38). Лише в цьому виданні для іменників – назв неістот чоловічо-
го роду ІІ відміни, що є назвами конкретних предметів, як єдино правильне 
і єдино можливе подано закінчення -а (-я). Від “Українського правопису” 
1933 р. й до найновішої його редакції 2019 р. припис щодо вжитку знахід-
ного відмінка із закінченням -а (-я) має форму примітки (а точніше – виня-
тку) і фіксує як нормативні дві паралельні морфологічні форми знахідного 
відмінка однини – на -а (-я) і з нульовим закінченням, хоч насправді форма 
із закінченням -а (-я) з 1933 р. стала другою формою знахідного відмінка. 
Це правило є чинним і дотепер. Ужиток слова “паралельно” в редакціях 
“Українського правопису” 1946, 1960, 1990, 1993 рр. й узагалі варіантність 
закінчень для іменників – назв конкретних предметів чоловічого роду 
ІІ відміни, запропонована в інших виданнях, суперечить давній українсь-
комовній традиції, а тому є граматичною хибою, яку потрібно усунути. 
Граматисти України сподівалася, що в редакції “Українського правопису” 
2019 р. буде відновлено історичну справедливість і формі знахідного від-
мінка на -а (-я) відповідно до давньої народнорозмовної українськомовної 
традиції буде повернено статус і місце основної морфологічної форми.  

Проаналізуємо, що ж змінилося у формулюванні правила про закінчен-
ня знахідного відмінка однини іменників – назв неістот чоловічого роду 
ІІ відміни в найновішій редакції “Українського правопису”. 

У новій редакції “Українського правопису” 2019 р., як зазначено в його 
передмові, зроблено спробу повернути до життя “деякі особливості право-
пису 1928 р., що є частиною української орфографічної традиції і понов-
лення яких має сучасне наукове підґрунтя” (Український правопис 2019, 
8). Проте стосовно повернення другої форми знахідного відмінка, що та-
кож є частиною української орфографічної традиції, у цьому виданні зроб-
лено незначні зміни прогресивного характеру: 1) розширено перелік сема-
нтичних груп іменників – назв неістот чоловічого роду ІІ відміни, які в 
знахідному відмінку однини можна вживати із закінченням -а (-я): крім 



114 
 

назв побутових предметів, додано назви “дерев, документів та ін.” (Украї-
нський правопис 2019, 120), що дає змогу поширити це правило на іменни-
ки – назви документів і послуговуватися ними в науковому та офіційно-
діловому стилях сучасної української літературної мови; 2) скореговано 
реєстр іменників – назв неістот чоловічого роду ІІ відміни, для яких закін-
чення -а (-я) у знахідному відмінку однини є нормативним: з нього так са-
мо, як і в проєкті 1999 р., вилучено словоформи карбованця і карбованець, 
а натомість додано варіантні форми іменників акт і акта, вірш і вірша, 
довідник і довідника, перстень і персня (Український правопис 2019, 120). 
Усього наведено 9 іменників. 

Однак очевидним є те, що в “Українському правописі” 2019 р. не змі-
нено ідеологію трактування закінчення -а (-я) знахідного відмінка. За ос-
нову використано те саме правило, що й у попередніх його виданнях, із 
тим же другорядним статусом – “примітка”. Не змінено пріоритетности 
розташування словоформ на -а (-я) та з нульовим закінченням. Так само, як 
і в правописах 1933, 1946, 1960 рр. видання, у найновішому правописі на 
першому місці наведено морфологічні форми з нульовим закінченням, а на 
другому – із закінченням -а (-я) (Український правопис 2019, 120), що не 
відповідає історично сформованій граматичній нормі. Не вилучено слово 
“деякі” стосовно іменників, для яких уживання в знахідному відмінкові 
однини із закінченням -а (-я) є органічним явищем, що формує в користу-
вачів хибну думку про його спорадичність, тоді як “в українській мові та-
ких слів, що мають замінного на -а, сотні, а правильніше – й безліч” (Огіє-
нко 2011, 227). Не переглянуто набір іменників – назв неістот чоловічого 
роду, для яких нормативним у знахідному відмінку однини визначено ли-
ше нульове закінчення (Український правопис 2019, 120), хоч частина з 
них відповідно до українськомовної традиції здавна вживана із закінчен-
ням -а (-я). 

Автори нової редакції “Українського правопису” 2019 р. не зважили на 
ґрунтовний теоретичний доробок сучасних лінгвоукраїністів, що відобра-
жає особливості використання форм другого знахідного відмінка в мовній 
практиці українського народу. У новітніх наукових дослідженнях (Юносо-
ва 2003; Вихованець 2012, 66–67; Гінзбург 2012; Гінзбург 2013; Колібаба 
2013; Колібаба 2014; Городенська 2017; Костусяк 2019 та ін.), опертих на 
найавторитетніші напрацювання провідних мовознавців  
20–30-х рр. ХХ ст. й підкріплених мовною практикою ХХІ ст., та в деяких 
лексикографічних джерелах (Тараненко 2003; Колібаба, Фурса 2016; ВЕ-
СУМ) сформовано чіткі виважені передумови для відживлення цієї кілька-
сотрічної народнорозмовної традиції, з огляду на які правило про другу 
форму знахідного відмінка, запропоноване в новій редакції “Українського 
правопису” 2019 р., на перспективу потрібно принципово переглянути, 
скорегувати й удокладнити:  

1. Для всіх іменників чоловічого роду ІІ відміни із конкретно-
предметним значенням, тобто назв побутових предметів, одягу та взуття, 
їжі, дерев, городніх рослин, частин тіла, споруд і будівель, знарядь та при-



115 
 

ладів, зброї, грошових одиниць, різновидів транспорту, документів тощо, у 
знахідному відмінку однини повернути лише одне закінчення –  
-а (-я) – і подати його як самостійне повноваге правило. 

2. Варіантні форми знахідного відмінка залишити тільки для іменників 
із “невиразною” семантикою – назв погодних явищ, світил, одиниць міри 
та ваги й под., причому ті, що закінчуються на -а (-я) як власне українські 
подати на першому місці, а з нульовим закінченням – на другому.  

3. Розширити й удокладнити перелік лексико-семантичних груп імен-
ників – назв неістот чоловічого роду ІІ відміни, для яких закінчення  
-а (-я) у знахідному відмінкові однини є органічною морфологічною ри-
сою.  

В “Українському правописі” 2019 р. короткий перелік лексико-
семантичних груп іменників, що охоплює лише назви побутових предме-
тів, дерев і документів, завершує позначка “та ін.” (Український правопис 
2019, 120), якої не було в попередніх виданнях (у редакціях 1926, 1928 та 
1929 рр. замість “та ін.” поставлено крапки (...) (Український правопис 
1926, 40, 43; Український правопис 1928, 36, 38; Український правопис 
1929, 33–34, 36). Це дає підстави мовцям, не порушуючи чинної граматич-
ної норми, поширити другу форму знахідного відмінка й на інші семанти-
чні групи іменників із конкретно-предметним значенням, зокрема на назви 
одягу та взуття (забруднити кожуха, черевика, чобота, кашкета, капелю-
ха, плаща та ін.), їжі (з’їсти калача, сухаря, бублика тощо), городніх рослин 
(виростити гарбуза, кавуна, огірка, буряка та ін.), частин тіла (схопити за 
носа, пальця, ліктя, язика, хвоста, чуба тощо), споруд і будівель (збудува-
ти моста, будинка, гаража, університета, інститута і под.), знарядь та 
приладів (нагострити заступа; увімкнути обігрівача, телефона, 
комп’ютера, телевізора, двигуна, мотора; продемонструвати мікроскопа, 
барометра тощо), зброї (дістати ножа, меча, штика, пістолета, револьве-
ра, кулемета та ін.), грошових одиниць (позичити дуката, шеляга, 
п’ятака, карбованця і под.), різновидів транспорту (відремонтувати воза, 
велосипеда, автомобіля; спізнитися на автобуса, поїзда, літака тощо) і 
под., незалежно від того, яке закінчення вони мають у родовому відмінку 
однини – -а (-я) чи -у (-ю).  

Іменники, що позначають погодні явища (дощ, вітер, мороз, град та 
ін.), світила (місяць), дні тижня (понеділок, вівторок, четвер), місяці (чер-
вень, липень, серпень, вересень, жовтень тощо), одиниці міри (міліметр, 
сантиметр, дециметр, метр, кілометр, фунт, аршин) і ваги (грам, кіло-
грам, центнер і под.), також варто додати до переліку лексико-
семантичних груп іменників, зробивши заувагу, що їх доречно вживати в 
знахідному відмінку однини із закінченням -а (-я) лише в разі свідомого 
бажання мовця надати цьому іменникові значення “чогось оформленого”, 
персоніфікувати його, “ніби оживити, уособити” (Синявський 2018, 52), 
“виразно реалізувати” цю назву (Огієнко 2011, 209), напр.: Сидить козак 
на могилі тай вітра питає (Укр. нар. пісня); З’їла сонце, з’їж і місяця, 
з’їж і зірочки – дрібні діточки (П. Чубинський); Вася вирішив і оголосив 



116 
 

усім богодухівським бабам, що дощу немає через те, що доща того зако-
пано (Остап Вишня).  

4. Закінчення -а (-я) затвердити як нормативне також для іменників – 
назв народних ігор, бійок, танців і музичних творів, а також для тих, що 
входять до складу стійких зворотів на зразок грати у квача, танцювати 
гопака, дати ляпаса, дістати прочухана, спіймати облизня тощо. 

5. Запропонований розширений перелік лексико-семантичних груп про-
ілюструвати відповідними іменниками, істотно доповнивши їхній реєстр. 
Особливу увагу потрібно звернути на назви “написаного” (Огієнко 2011, 
208).  

Прикметно, що в усіх виданнях “Українського правопису” серед імен-
ників, які можуть мати другу форму знахідного відмінка, навіть у правилі 
1946 р., подано іменник лист(а) (Український правопис 1946, 41). У пра-
вописі 1933 р. з-поміж назв документів збережено ще й акт(а) та дек-
рет(а) (Український правопис 1933, 34), а в новій редакції “Українського 
правопису” 2019 р., крім словоформ (написав) лист і листа, наведено та-
кож: (уклав) акт і акта, (вивчив) вірш і вірша (Український правопис 
2019, 120). І. Огієнко пояснював це тим, що з плином часу люди почали 
сприймати назви “написаного” як реальні речі, унаслідок чого вони “стали 
помалу підпадати процесові заміни знахідною формою родового на -а” 
(Огієнко 2011, 208–209). Це слова акт, протокол, статут, закон, договір, 
контракт, лист, журнал, словник, диплом, папір (акт), папірець, чек, Апо-
стол (Книга), літопис, допис, спис, перепис, відпис, рукопис і багато подіб-
них (Там само).  

З огляду на те, що в “Українському правописі” 2019 р. другій формі 
знахідного відмінка іменників – назв документів надано статусу норматив-
ної (Український правопис 2019, 120), запропонований у цьому виданні 
реєстр іменників слушно доповнити словами наведеного вище зразка. Хоч 
їх не так багато в народній мові, проте вони із закінченням  
-а (-я) зафіксовані не лише в художній літературі, а й в офіційно-ділових, 
наукових, навчальних текстах та лексикографічних джерелах 20–30-х рр. 
ХХ ст. Саме тому підтримуємо тих українських дослідників, які пропону-
ють відновити форму другого знахідного відмінка для іменників – назв до-
кументів, таких як: документа (від документ), акта (від акт), договора 
(від договір), контракта (від контракт), закона (від закон), декрета (від 
декрет), указа (від указ), протокола (від протокол), звіта (від звіт), рапо-
рта (від рапорт), статута (від статут), універсала (від універсал), проє-
кта (від проєкт), плана (від план), реєстра (від реєстр), списка (від спи-
сок) тощо. 

6. Крім безприйменникових форм знахідного відмінка на -а (-я), серед 
ілюстративного матеріалу обов’язково подати й прийменникові форми, 
поширені в українській мовній практиці, зокрема в живому усному мов-
ленні, фольклорі, художній літературі, наукових текстах (Тимченко 1917, 
96; Курило 1925, 97; Синявський 2018, 55; Огієнко 2011, 206 та ін.) та лек-
сикографічних джерелах (РУСКр; РУСПМ; ФДМ; СДМ тощо).  



117 
 

Іменники, які в знахідному відмінку однини мають варіантну форму на 
-а (-я), здебільшого поєднувані з прийменниками за, на, у (в), дещо рідше – 
з прийменниками про, під, по, через, пор.: ...за плуга взявся (Тимченко 
1917, 96); ...правити за документа (ФДМ); Потім ти мене – цап за чуба… 
(Степан Васильченко); …тримаючи в руцi шапку, витанцьовував Гива по 
клунi й нiяк не міг взятися за ціпа (М. Стельмах); …я взявся за каната й 
опинився в повітрі, дриґаючи ногами (Ю. Яновський); Навколо Хоми, 
з’юрмившись, бралися за живота бійці (О. Гончар); Антипко береться за 
хвоста свого товариша (В. Дрозд); …звелів зібрати жертви на 
пам’ятника (Юносова 2003); …аби Київську Академію переробити на уні-
верситета (Юносова 2003); ...[Іван] сів на трактора ще до війни і зараз 
тут вожакує (О. Гончар); ...про пам’ятника пішли чудні теревені (Юно-
сова 2003); ...підійшов під дуба (Тимченко 1917, 96); Через того самоката 
посварилися ми з братом (Грицько Бойко); ...побачив через бінокля 
(Вал. Шевчук) тощо. І. Огієнко зауважував, що “прийменник не заважає дії 
згадуваного тут процесу заміни. Напр.: сів на воза, проміняв за стола, по-
чепив окуляри на носа, встромив у рота, угнав у пальця” (Огієнко 2011, 
206).  

З-поміж усіх видань “Українського правопису” прийменникові форми 
другого знахідного відмінка як нормативні рекомендовано лише у видан-
нях 1926 (Український правопис 1926, 43), 1928 (Український правопис 
1928, 38) та 1929 рр. (Український правопис 1929, 36). 

Отже, історія українського правопису засвідчує, що внормування фор-
ми знахідного відмінка із закінченням -а (-я) було непослідовним і безпо-
середньо залежало від ідеологічних настанов: із самостійного правила, у 
якому -а (-я) було проголошене єдиним можливим закінченням іменників – 
назв неістот чоловічого роду ІІ відміни, що позначають конкретні предме-
ти, його перетворили на коротку примітку (точніше – виняток), з поступо-
вим витісненням цієї форми на друге, неосновне місце, причому її рекоме-
ндували вживати лише в деяких іменниках після нульового закінчення. 

Основним критерієм вибору закінчень знахідного відмінка повинен бу-
ти семантичний. Проте його найпослідовніше дотримано лише в редакції 
“Українського правопису” 1928 р. Відповідно до цього критерію, ґрунто-
ваного на багаторічній українській народнорозмовній традиції, закінчення 
-а (-я) в знахідному відмінку однини мають іменники чоловічого роду із 
конкретним значенням, тобто ті, що є назвами побутових предметів, одягу 
та взуття, їжі, дерев, городніх рослин, частин тіла, споруд і будівель, зна-
рядь та приладів, зброї, грошових одиниць, різновидів транспорту, доку-
ментів і под. Варіантні форми знахідного відмінка на -а (-я) та з нульовим 
закінченням є нормативними для іменників із “невиразною” семантикою – 
тих, що позначають погодні явища, світила, одиниці міри та ваги тощо, 
причому із закінченням -а (-я) в знахідному відмінку однини їх доречно 
вживати лише в разі персоніфікації предмета, позначуваного таким імен-
ником. Для іменників чоловічого роду ІІ відміни з абстрактним значенням 
типовим закінченням знахідного відмінка однини є нульове. 



118 
 

 
ВЕСУМ — Великий електронний словник української мови. URL: 

https://r2u.org.ua/vesum/ Дата звернення: 25.06.2020. 
Вихованець, І., Городенська, К. (2004). Теоретична морфологія україн-

ської мови. Пульсари. Київ. 
Вихованець, І.Р. (2012). Розмовляймо українською : мовознавчі етюди. 

Пульсари. Київ. 
Вихованець, І.Р., Городенська, К.Г., Загнітко, А.П., Соколова, С.О. 

(2017). Граматика сучасної української літературної мови. Морфологія. 
Видавничий дім Дмитра Бураго. Київ. 

Гінзбург, М. (2012). Про форми знахідного відмінка в українських фа-
хових текстах. Українська мова. 4. С. 29–40. 

Гінзбург, М. (2013). Традиційна українська форма знахідного відмінка 
як засіб забезпечити точність та однозначність фахових текстів. Стиль 
і текст. 14. Київ. С. 93–101. 

Городенська, К. (2017). Граматичні норми української літературної 
мови і сучасна практика професійної спільноти. Дивослово. 4. С. 40–45. 

Колібаба, Л. (2013). Друга форма знахідного відмінка іменників: сема-
нтико-граматичні особливості та сфери функціонально-стильового вжи-
вання. Матеріали ІІІ Міжнародної науково-практичної Інтернет-
конференції з україністики “Діалог мов – діалог культур. Україна і світ”, 
1–4 листопада 2012 р. München – Berlin – Washington D.C. С. 257–267. 

Колібаба, Л. (2014). Друга форма знахідного відмінка іменників як са-
мобутня риса української мови. Дивослово. 6. С. 28–32. 

Колібаба, Л., Фурса, В. (2016). Словник дієслівного керування. Либідь. 
Київ. 

Костусяк, Н. М. (2019). Актуалізовані форми іменників і нові лексеми в 
сучасній українській мові: аспекти дослідження та проблеми внормування. 
У кн.: Граматичний простір сучасної лінгвоукраїністики. Катерині Григо-
рівні Городенській. Видавничий дім Дмитра Бураго. Київ. С. 112–121. 

Курило, О. (1925). Уваги до сучасної української літературної мови. 
Вид. 3-тє. Книгоспілка. Київ. 

Огієнко, І. (митрополит Іларіон) (2010). Рідна мова. Наша культура і 
наука. Київ. 

Огієнко, І. (митрополит Іларіон) (2011). Наша літературна мова. Наша 
культура і наука. Київ. 

РУСПМ – Російсько-український словник правничої мови: (понад 67 000 
слів). (1926). Голов. ред. А.Ю. Кримський. Друкарня УАН. Київ. 

РУСКр –– Російсько-український словник : у 4 т. (1924–1933). Голов. 
ред. А.Ю. Кримський. Т. 1–3. Київ. 

СДМ – Дорошенко, М., Станіславський, М., Страшкевич, В. (2018). 
Словник ділової мови. Термінологія та фразеологія. Видавничий дім Дмит-
ра Бураго. Київ. ХVI. 248 с. Репринт з вид. 1930 р. (Серія “Словникова 
спадщина України”). 

https://r2u.org.ua/vesum/


119 
 

Синявський, О. (2018). Норми української літературної мови. Видав-
ничий дім Дмитра Бураго. Київ. Репринт з вид. 1931 р. 368 с. (Серія 
“Українська граматична класика”). 

Синявський, О. (2004). Коротка історія “Українського правопису”. У 
кн.: Історія українського правопису: XVI–XX століття. Хрестоматія. На-
укова думка. Київ. С. 432–452. 

Тараненко, О.О. (2003). Словозміна української мови. Nyíregyháza. 
Тимченко, Є.К. (1917). Українська граматика. Київ. 
Український правопис (проєкт) (1926). Державне видавництво України. 

Харків.  
Український правопис (проєкт) (1928). Державне видавництво України. 

Харків. 
Український правопис (1929). Видання перше. Державне видавництво 

України. Харків. 
Український правопис (1933). Радянська школа. Харків. 
Український правопис (проект видання четвертого) (1938). Радянська 

школа. Київ.  
Український правопис (1940). Київ. 
Український правопис (1946). Українське державне видавництво. Київ. 
Український правопис (1960). 2-ге вид., доп. й випр. Вид-во АН УРСР. 

Київ. 
Український правопис (1990). 3-тє вид., випр. й доп. Наукова думка. Ки-

їв. 
Український правопис (1993). 4-те вид., випр. й доп. Наукова думка. Ки-

їв. 
Український правопис. Проєкт найновішої редакції (1999). Наукова ду-

мка. Київ.  
Український правопис. Проект (2003). Київ. 
Український правопис (2019). Наукова думка. Київ. 
ФДМ — Фразеологія ділової мови (1927). Уложили В. Підмогильний, 

Є. Плужник. 2-ге виправл. вид. Час. Київ.  
Юносова, В.О. (2003). Варіантність відмінкових закінчень іменників у 

сучасній українській літературній мові. Знання України. Київ. 
 
 

 
  



120 
 

РОЛЬ ЗАСОБІВ МИЛОЗВУЧНОСТІ У СТВОРЕННІ  
ЕСТЕТИЧНОСТІ І КРАСИ УКРАЇНСЬКОГО МОВЛЕННЯ 

 
Тетяна Лагута 

Ольга Вержанська 
 

(Україна) 
 

У статті розглянуто поняття милозвучності, розкрито роль евфоніч-
них засобів у створенні естетичності і краси українського мовлення, об-
ґрунтовано необхідність формування в іноземних слухачів орфоепічних 
умінь з української мови і прищеплення їм навичок правильної літературної 
вимови, подано зразки орфоепічних вправ. Перспективи подальшого дослі-
дження полягають у розробці та включенні до навчальної програми для 
іноземних студентів-філологів спецкурсу “Евфонічні засоби української 
мови”. 

Ключові слова: евфонічні засоби, іноземний слухач, милозвучність, 
українське мовлення. 
 

THE ROLE OF MEANS OF SOUND IN THE CREATION                   
OF AESTHETICS AND BEAUTY OF UKRAINIAN SPEECH 

 
Tetjana Lahuta 

Olʼha Veržansʼka 
 

The article considers the concept of melodiousness, reveals the role of 
euphonic means in creating the aesthetics and beauty of Ukrainian speech, 
substantiates the need to form foreign students' orthoepic skills in the Ukrainian 
language and instills in them the skills of correct literary pronunciation, 
provides examples of orthoepic exercises.  Prospects for further research are to 
develop and include in the curriculum for foreign students of philology special 
course “Euphonic means of the Ukrainian language”. 

Key words: euphonic means, foreign listener, melodiousness, Ukrainian 
speech. 

     
Невід’ємною ознакою освіченої, всебічно розвиненої особистості є ви-

сока мовленнєва культура, що передбачає вміння активно використовувати 
як знаряддя спілкування сучасну літературну мову з усіма багатствами ви-
ражальних засобів, із притаманними їй нормами. Однією з важливих ознак 
культури мовлення є його відповідність орфоепічним нормам. Орфоепічна 
робота не повинна включатися в систему навчання стихійно й епізодично – 
правильної літературної вимови потрібно навчати так само регулярно, як 
навчають правопису. Особливо це актуально в роботі з іноземними студен-
тами. Засвоєння ними норм літературної вимови ускладнюється до того ж 



121 
 

одночасним володінням кількома мовами, їхніми контактами на рівні ко-
мунікації. 

Проблема культури усного мовлення не є новою. Особливості фор-
мування орфоепічних умінь були об’єктом наукових студій А.М. Богуш, 
О.М. Бугайчук, Л.А. Булаховського, Л.М. Вознюк. Є.П. Голобородько, 
М.І. Жовтобрюха, А.П. Коваль, Н.І. Пашківської, Н.І. Тоцької та ін. Проте 
питання формування орфоепічних навичок українського мовлення інозем-
них студентів не були предметом окремих досліджень, хоча відомі окремі 
наукові розвідки Н.В. Василенко, Т.К. Донченко, Т.В. Мелкунової.      

Навчальна програма з української  мови передбачає ознайомлення іно-
земних студентів із милозвучністю української мови, засвоєння її найваж-
ливіших евфонічних засобів. Із останніми студенти працюють протягом 
вивчення усього курсу української мови, але найбільша вага припадає на 
заняття фонетики й морфології, де закладаються основи знань про текст, 
висловлювання в усній формі, що вимагає від студентів умінь не тільки 
дотримуватися його структури, добору відповідних засобів зв’язку речень, 
але й мелодійного його оформлення. 

Мета нашої роботи – розглянути поняття ‘милозвучністьʼ, розкрити 
роль її засобів у створенні естетичності і краси українського мовлення, а 
також звернути увагу викладачів української мови на необхідність форму-
вання у студентів-іноземців  розуміння ролі засобів милозвучності у ство-
ренні естетичності й краси українського мовлення, піднесення рівня їхньої 
мовленнєвої культури, формування умінь користуватися цими засобами у 
власному мовленні. 

Поняття милозвучності, благозвучності, евфонії існувало вже у Старо-
давній Греції. O.Ф. Лосєв зазначає, що філософи-атомісти “займались і 
естетикою мови у своїх евфонічних теоріях, аналізуючи різні звуки та їхні 
комплекси з погляду краси звучання. При цьому гладенькість, шершавість, 
важкість та інші естетичні властивості слів пояснювались у них формою 
тих атомів, які беруть участь в утворенні звуків...” (Лосев 1994, 442) (пере-
клад наш – Т.Л., О.В). 

H.I. Toцька підкреслює, що “поняття «милозвучність» у мовознавстві 
по-справжньому не визначене й не вивчене... Досі ще ніхто не виробив на-
укового доведення більшої чи меншої милозвучності-немилозвучності 
кожної окремої мови або її місця за цією ознакою в ряду мов” (Тоцька 
2000, 3−4). Дослідниця формулює мету “вийти на ті об’єктивні показники, 
які правдоподібно забезпечують сприймання української мови як 
приємної, звучної, наспівної” − й низку завдань щодо вивчення милозвуч-
ності української мови: “1) визначити конкретні фонетичні параметри, які 
сприяють милозвучності або її забезпечують; 2) встановити, чи однакові ці 
критерії для носіїв різних мов; 3) вважати милозвучність суто науковим 
поняттям, чи естетичним, чи тим і тим одночасно; 4) дати відповідь на пи-
тання, чи існує загальнолюдське розуміння милозвучності” (Тоцька 2000, 
4). 



122 
 

Кожна мова має певні засоби милозвучності.  Евфонічність – одна з 
природних тенденцій української мови – досягається фонетичною будовою 
слів, словосполучень, речень і всього тексту, чергуванням звуків, звукови-
ми повторами (В. Ващенко, М. Жовтобрюх, І. Качуровський, Л. Мацько, 
Н. Тоцька).  

Олександра Сербенська, міркуючи про милозвучність, зазначає, що ва-
жливо виходити з тези: мова, як і поетичне мовлення, тісно пов’язані з му-
зикою, з відчуттям плавності у переходах між звукокомплексами, з пере-
ливами різноманітних тональних відтінків, з усвідомленням рівномірного 
розподілу сили вокальної енергії, з урахуванням специфіки акцентнорит-
мічної структури тощо. Отже, не варто говорити лише про ‘прихованийʼ 
зв’язок між мовленням і музикою; він багатьма усвідомлений, і важливо 
зберегти цю особливість, виробити систему відповідних методів у навча-
льно-просвітницькій роботі. Тут варто згадати маловідому гіпотезу індій-
ського музикознавця і філософа Х. Хана про музику як першооснову тво-
рення людської мови. Його вислів у кожній мові є музика і мова ніколи не 
зможе звільнитися від музики у час посиленої уваги до усності безперечно, 
вартий уваги. Друга, не менш важлива вимога: поняття милозвучності слід 
визначати, беручи до уваги комплекс показників, а не обмежуватися яко-
юсь однією, хоч і дуже важливою ознакою. Основними рисами зокрема є 
гучність, вокальна гармонія, плавність, тенденція до відкритості складів, 
до наростання сонорності у внутрішніх складах, акцентно-ритмічна струк-
тура тощо (Сербенська 2016, 258). 

Для української мови, як і для російської та білоруської, властивим є 
уникання важкого для вимови нагромадження звуків. Найчастіше збіга-
ються два приголосні звуки, що не складає особливих труднощів для го-
воріння й читання. У мовному потоці звуки сполучаються так, що ство-
рюється плавне, приємне, ритмічне мовлення. B.I. Самійленко зазначав, що 
українська мова своєю доброзвучністю займає одне з перших місць між 
усіма європейськими мовами й пояснює це фактами фонетики: “Наша мова  
має тільки чисті, виразні голосівки (vocalis) a, e, і, u, о, у. Глухих і невираз-
них голосівок, таких як, наприклад, англійські голосівки, або як німецьке ö 
або французькі еи, un, on тощо, зовсім не має. Вона не любить такого 
поєднання шелестівок (consonans), яке тяжко вимовити... Вона має кілька 
засобів до урівноваження вокалізму з консонантизмом, себто кількості го-
лосівок з шелестівками, в цілях більшої евфонічності, засобів, цілком ана-
логічних мові італійській” (Самійленко 1917, 3). 

Ці та інші якості звукової мови вивчає фоностилістика. Вона, зокрема, 
досліджує частотність фонем української мови в різних стилях, закономір-
ності їх сполучення, експресивні вимовні властивості варіантів слів та сло-
восполучень, інтонацію та ритмічну будову мовлення. Розробка наукових 
проблем фоностилістики охоплює дослідження такої властивості українсь-
кої мови, як її евфонічність, або милозвучність.  

Евфонічність мови, приємне акустичне оформлення служать засобом 
естетичності, краси, свідчать про багатство її виражальних засобів. На ці 



123 
 

ознаки  фонетичної системи української  мови  вказують  М. Жовтобрюх, 
В. Ващенко, Н. Тоцька та ін. Евфонічними явищами, зокрема, вважаються 
такі, що відображають красу усного мовлення і фіксуються в письмових 
висловлюваннях. 

Евфонічність української мови, за I. Г. Чередниченком, зумовлюється, 
зокрема, частотою вживання фонем і фонемосполучень (Чередниченко 
1962, 199). Евфонічність виражається у спрощенні груп приголосних (віс-
ник, тижня, серце), появі вставних голосних (огонь, вітер, рота, лева), 
приставних голосних (іржа, імла, ішов) і приставних приголосних (вулиця, 
горіх), зникненні початкових фонем (голка, гра, Гнат). Крім того, “неба-
жаний збіг важких для вимови фонемосполучень та випадкових фонемо-
повторень у живій вимові може бути розряджений засобами ритмічного 
поділу тексту паузами, темпом мовлення” (Чередниченко 1962, 200). Ha 
межі слів по можливості усувається збіг голосних і збіг приголосних (Че-
редниченко 1962, 202−215), отже, ті випадки збігів, що порушують тен-
денцію до рівномірності консонантів і вокалів у потоці мовлення. 

Евфонічність української мови − характерна ознака всіх її стилів. До-
цільне оперування звуковим матеріалом властиве і усному, і писемному 
мовленню. Милозвучність української мови ґрунтується на дотриманні 
орфоепічних норм. Існує ціла система евфонічних засобів, що забезпечу-
ють правильну звукову організацію усного й писемного мовлення. Однак 
недостатнє знання цих засобів часто спричиняє порушення милозвучності 
мовлення і знижує рівень культури мовлення студентів. 

Милозвучність української мови досягається природним чергуванням у 
ній окремих голосних і приголосних звуків, можливістю вживати фонети-
чні варіанти слів та словоформ. Саме таким варіантам необхідно приділяти 
постійну увагу на заняттях з української мови. З’ясовуючи евфонічні яви-
ща в українській мові, виділимо ті з них, що найчастіше впливають на ме-
лодійне звучання мовленнєвого потоку − сполучуваність звуків на межі 
слів і словоформ у реченні й тексті. Такі засоби мають практичне значення 
для мовлення.  

Збіг кількох звуків усувається вживанням фонетичних варіантів самос-
тійних та службових слів, яке називають евфонічним чергуванням. Воно 
допомагає уникати невмотивованого нагромадження однакових голосних 
та приголосних звуків. До них належать варіанти прийменників 
(префіксів) в — у (ув, уві, вві); від — од (оді); над — наді, під — піді, пе-
ред — переді та інші, сполучників і — й, щоб — щоби, хоч — хо-
ча, часток б — би, ж — же, лиш — лише, ще — іще, а також варіанти 
іменників чоловічого роду в давальному відмінку однини на — ові, -еві 
(єві), -у, -ю, прикметників чоловічого й середнього роду в місцевому 
відмінку на — ому/-ім (-їм), прислівникові варіанти типу знов — знову, 
звідкіль — звідкіля, більш — більше, варіанти дієслівних форм: робити — 
робить, купатисъ — купатися, ходім — ходімо, пишіть — пишіте і под. 
Більшість з названих варіантів давно закріпилася в мові і складають її нор-
му. 



124 
 

Найважливішим засобом милозвучності є чергування і/й та у/в: раз у 
раз, один в один, нога в ногу, зайшов увечері, зайшла ввечері, суд іде, мама 
йде, мистецтво й дизайн, дизайн і мистецтво. Воно дає змогу уникати 
неприродного для української мови збігу кількох голосних чи приголос-
них. Таке чергування не властиве словам іншомовного походження й де-
яким книжним словам, наприклад: універсальний, унікальний, удар, вправа, 
влада, уважний, установа. 

Численні варіанти повнозначних слів та їх форм теж сприяють евфоні-
чності мовлення. Виникли вони внаслідок прискореної артикуляції складів 
у словах, на які не падає логічний наголос. Так, форми давального відмінка 
однини іменників чоловічого роду на -ові, -еві (-єві), -у (-ю) вживаються 
для забезпечення милозвучності. Таке чергування є нормативним. Якщо 
поруч у тексті є два і більше іменників чоловічого роду, то закінчення чер-
гуються: Франкові Івану Яковичу або Франку Іванові Яковичу. Хоча дехто з 
дослідників твердить, що ці форми мають певне стильове розшарування: у 
художньому стилі частіше вживаються іменники на -ові, -еві(-єві), а в нау-
ковому — на -у(-ю), все ж основна їх функція — забезпечення милозвуч-
ності в тексті будь-якого стилю. 

Для місцевого відмінка однини іменників чоловічого роду, що означа-
ють назви істот, характерні паралельні форми на -у(-ю), -ові, -еві(-єві), які 
теж виконують евфонічну функцію: на товаришеві, товаришу, на пись-
менникові і письменнику. Вживання паралельних форм таких іменників 
найчастіше залежить від звукового оточення флексії. Щоправда, в сучасній 
українській мові намітилася тенденція до вживання в назвах істот закін-
чень -ові, -еві(-єві), зокрема в офіційному мовленні: панові, ректорові, на-
чальникові. Варіанти місцевого відмінка прикметників чоловічого і се-
реднього роду часто вживаються для створення милозвучності. Чергування 
паралельних прикметникових форм сприяє усуненню одноманітності гра-
матичних засобів і забезпечує приємне звукове оформлення тексту. “Пара-
лельні форми не даремно існують у народній мові, не безладно оживля-
ються. Вони власне дають змогу рівноважити вокалізм із консонантизмом і 
надають живій українській мові зручності й плавкості” (Самійленко 1917, 
4−5). 

Подібну функцію виконують паралельні форми місцевого відмінка од-
нини займенників, порядкових числівників та дієприкметників. Як пока-
зують спостереження, форми на -ому вживані в усіх стилях літературної 
мови. Форми на -ім як засіб милозвучності поряд із формами на -
ому переважають у художньому стилі, зокрема в поезії. 

До евфонічних засобів належать варіанти низки дієслівних форм. 
Щоправда, сфера їх уживання поширюється здебільшого на художній і 
розмовний стилі, де ці форми мають ще й додаткове стилістичне наванта-
ження. Так, форми на зразок читати, знає, беремо, ходім, несіть — 
стилістично нейтральні, а їх варіанти читать, зна, берем, ходімо, 
несіте мають стилістичне забарвлення і за межами художнього й розмов-



125 
 

ного мовлення не вживаються. Використання паралельних форм дієслова у 
цих стилях сприяє урівноваженню в тексті голосних і приголосних звуків. 

Досить поширеним є чергування варіантів зворотних дієслів. Творення 
цих форм чітко відповідає законам евфонічності мови; до дієслів із закри-
тим кінцевим складом додаємо частку-суфікс -ся (смієшся, зробився), а з 
відкритим — -сь або -ся. 

Ряд засобів милозвучності стали нормативними в сучасній мові і вико-
ристовуються кожним мовцем, незалежно від стилістичного забарвлення 
тексту. Сюди належать деякі звукові зміни, що спостерігаються при збігові 
кількох приголосних. Вони відбулися давно, в процесі історичного розвит-
ку мови. До таких звукових змін належить спрощення у групах приголос-
них одного (найчастіше середнього) із трьох-чотирьох: щасливий 
(а не щастливий), серце (а не сердце), скло (а не стекло) тощо. Це явище 
розповсюдилось і на запозичені слова, що з’явилися значно пізні-
ше. Порівняймо: інтелігент–інтелігентський [інтеил'ігн'с'кий], студент– 
студентський [студн'с'ки й]. У запозичених словах це явище властиве ли-
ше у вимові, графічно не передається.  

Для полегшення вимови часто між приголосними вставляються голосні 
о, е.  Наприклад: вихор, капель, сосон, свекор, вітер замість вихр, капль, 
сосн, свекр, вітр. Сприяє милозвучності приставляння голосного звука на 
початку слова. Приставними бувають і, в, г: іржа, імла; вугілля, вузол, він, 
вівця; гайда. 

Постійна увага викладача до вимовних особливостей і запровадження 
різноманітних орфоепічних вправ сприяє формуванню орфоепічних умінь 
з української мови в іноземних студентів, прищеплення їм навичок прави-
льної літературної вимови. Для запобігання орфоепічних помилок студен-
там варто запропонувати завдання, наприклад, у поданих реченнях обрати 
правильні варіанти й зробити відповідні висновки: 1) перед в, ф, льв, св, 
ств, хв й ін. (незалежно від закінчення попереднього слова вживається у, а 
в інших випадках – в. Наприклад: Одягнені у хвою, шумлять схили Кар-
пат (А. Михайленко); 2) на початку абзацу і речення здебільшого вимов-
ляємо й пишемо у та і: У цілого війська девіз був один: За волю! За рідну 
країну (Леся Українка); І ніяких варварів гармати, І ніякі хмари грозові 
Неспроможні дім наш захитати (А. Малишко); хоч: В основу покладено 
різні чинники (З підручника); 3) після паузи незалежно від характеру кінце-
вого звука попереднього слова перед наступним приголосним вживають-
ся у та і: Стоїть на видноколі мати – у неї вчись! (Б. Олійник). Завдання 
1. Запишіть словосполучення, вставте пропущені і/й. День … ніч, ліс … по-
ле, узяли … однесли, війна … мир, батьки … діти, втома … сон, щастя … 
радість, Віктор … Олена, знайшли … впізнали, раділи … плакали, день … 
ніч, порадити … допомогти. Завдання 2. Запишіть словосполучення, 
вставте пропущені у/в. Підняв …гору, спитати … викладача, зареєстрова-
но … нотаріальній конторі, взяти участь … конференції, зайти … вагон, 
ужито … формі, … сфері науки, внесок … справу, майно … оренді, далося 
…знаки. Завдання 3.Укажіть слова, де можливе чергування у/в, поясніть 



126 
 

їхнє значення. Уперше, влада, висновок, учений, увага, вдарити, впирати-
ся, власний, указ, утома, втрата, участь, учень, учора, віза, варіант, вни-
кати, вступ, уклад. Завдання 4. Відредагуйте речення. Прокоментуйте по-
рушення милозвучності. Концерт в Хмельницькому закінчився пізно. На 
айстрах листя уже усихало. Асфальтом вкрилась земля. Ось в кімнаті по-
чувся телефонний дзвінок. Небо, здавалось, розкололось від грому. Ілля за-
лишивсь вдома. Переконавшись в справедливості батькових слів, Свято-
слав вибачивсь за свою нестриманість. На майдані стоїть пам’ятник ве-
ликому українському письменнику Тарасу Григоровичу Шевченку. Завдання 
5. Складіть речення зі словами: вдача − удача, вклад − уклад, вникати 
− уникати, вправа − управа, вступ − уступ. Поясніть значення цих слів. 

Милозвучність української мови досягається природним чергуванням 
окремих голосних і приголосних звуків, спрощенням у групах приголос-
них, використанням паралельних форм слів. Милозвучності мови можна 
досягти також певним добором і розташуванням слів. Будуючи речення, 
треба стежити, щоб на межі слів не виникали немилозвучні збіги звуків: ці 
цікаві розповіді − ці захоплюючі розповіді; велика калю-
жа − здоровенна калюжа; вартовий вийшов − вартовий подався надвір; п
оривчасто дув вітер − дув поривчастий вітер.  

Не слід допускати римування слів у прозі: любов людини до батьківщи-
ни − любов людини до рідної землі; основна тема цієї поеми − у поемі го-
вориться про; в показі образів троянців − у змалюванні образів троянців. 
Треба уникати набридливого повторення однакових або близьких за вимо-
вою звуків, звукосполучень та слів. Наприклад, свистячого звука [с].  

 Щоб дотримуватись милозвучності мовлення, свідомо уникати недоре-
чності у вживанні звуків, треба знати евфонічні засоби й уміло ними кори-
стуватися.  

 Перспективи подальшого дослідження полягають у розробці та вклю-
ченні до навчальної програми для іноземних студентів-філологів спецкур-
су “Евфонічні засоби української мови”.                                                  

 
Валігура, О. Р. (2008). Фонетична інтерференція в англійському мов-

ленні українських білінгвів: монографія. Підручники і посібники. Терно-
піль. 

Василенко, Н. В. (2008). Формування орфоепічних умінь і навичок з 
української мови в арабськомовних студентів. Автореферат дисертації на 
здобуття наукового ступеня кандидата педагогічних наук. Київ.  

Голобородько, Є. П. (2007). Педагогічна онтософія: проблеми і перспе-
ктиви: наук.-пед. праці в 2-х т. Т. 1. Методика викладання російської мови.  
ХМД. Херсон.  

Горіна, Ж. Д. (2001). Розвиток українського розмовного мовлення сту-
дентів національних груп нефілологічних факультетів вищих навчальних 
закладів південного регіону України. Автореферат дисертації на здобуття 
наукового ступеня кандидата педагогічних наук. Одеса.  



127 
 

Лосев, A. Ф. (1994). История античной эстетики: Ранняя классика.  
Искусство. Mосква. 

Мосенкіс, Ю. Л. (2002). Проблема милозвучності української мови: те-
оретичні й методичні аспекти. Наукові записки. Т. 20. Філологічні нау-
ки.С. 23−25. Електронний ресурс: http://ekmair.ukma.edu.ua/bitstream/handle
/123456789/8998/Mosenkis_Problema_mylozvuchnosti_ukrayins%27koyi.pdf 
[Дата останнього доступу 20.06.2020].  

Пентилюк, М. (2004). Виховуємо чуття мови (дещо про засоби милоз-
вучності). Електронний ресурс: http://www.interklasa.pl/portal/dokumenty/rid
na_mowa_uk/index.php?page=rm21_04. [Дата останнього доступу 
20.06.2020].      

Самійленко, B. I. (1917). Дбаймо про фонетичну красу мови. Шлях. 
Kиїв.  

Сербенська, О. (2016). Основні параметри милозвучності української 
мови. Теле- та радіожурналістика. Вип. 15. С. 258−266. 

Тоцька, H. I. (2000). Засоби милозвучності української мо-
ви. Українське мовознавство.  Вип. 22. С. 3−9. 

Чередниченко, I. Г. (1962). Нариси з загальної стилістики сучасної 
української мови. Радянська школа. Kиїв. 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

  

http://www.interklasa.pl/portal/dokumenty/ridna_mowa_uk/index.php?page=rm21_04
http://www.interklasa.pl/portal/dokumenty/ridna_mowa_uk/index.php?page=rm21_04


128 
 

КОНЦЕПТУАЛЬНІ РИСИ ДОМУ В УКРАЇНСЬКІЙ ПАРЕМІЇ 
НА ЄВРОПЕЙСЬКОМУ МОВНОМУ ТЛІ 

 
Надія Пашкова 

 
(Україна) 

 
       У статті за допомогою інтертекстуального аналізу та методом зі-
ставлення реконструйовано уявлення українців про дім, приховане в гли-
бинній семантиці українських паремій, що дозволило побудувати струк-
туру лексико-семантичного поля та концепту ДІМ в українській картині 
світу та порівняти їх з іншомовними. 
       Ключові слова:  концепт ДІМ, паремії, семантика, українська картина 
світу. 

 
CONCEPTUAL FEATURES OF THE HOUSE  

ІN THE UKRAINIAN PAREMIA  
ON THE EUROPEAN LINGUAL BACKGROUND 

 
Nadija Paškova 

 
       The article uses intertextual analysis and method of comparison to consider 
the idea of Ukrainians about the house, hidden in the deep semantics of the 
Ukrainian paremias, which allowed to construct the structure of the lexical-
semantic field and the concept of HOME in the Ukrainian world picture and 
compare them with foreign ones. 

  Key words: concept HOUSE, paremias, semantics, Ukrainian world 
picture.  

 
       Згідно з визначенням академічного “Словника української мови”, роз-
галужена семантична структура лексеми-номінатора ядра концепту ДІМ 
складається з прямого та переносних значень на позначення як ємності, так 
і її вмісту: 1. ‘Будівля для житла або для розміщення різних установ; буди-
нок’; 2. ‘Приміщення, де живуть люди, житло’; 3. ‘Приміщення, люди, що 
в ньому живуть, та їхнє господарство’; 4. ‘Монархічна династія, рід’. Ана-
ліз семантики фразеологічних сполук, наведених у словниковій статті, ви-
являє значення ‘рідні місця’: з дому – а) ‘зі свого житла’, б) ‘з рідних 
місць’ (CУМ-2 1971, 306).  
       На підставі здійсненої процедури контекстуально-інтерпретаційного 
аналізу лексикографічного тлумачення змодельовано поняттєвий шар та 
реконструйовано структурну організацію ядерних компонентів концепту 
ДІМ в україномовній картині світу. Отже, за його результатами: 1) дім є 
видом споруди, будівлі або приміщення, що у таксономічному класифіка-
ційному фреймі  концепту виступають стосовно дому родовими поняттями 
як збудована людиною штучна артефактна ємність для перебування, котра 



129 
 

виконує захисну функцію і є необхідною умовою життя людини; 
2) основна функція дому – житло, однак не всяке житло – це дім; 3) на ґру-
нті метонімічного перенесення значення з ємності, контейнера 
дім трактується як його вміст (господар, родина, господарство); 
4) унаслідок розвитку семантики вмісту виникає значення ‘рід, династія’, 
оскільки дім виконує функцію збереження, оберега генерацій, забезпечен-
ня зв’язку поколінь; 5) при переносному розширенні просторового значен-
ня на основі спільної категоріальної ознаки ‘свій, рідний, обжитий’ назва 
дому вживається на позначення рідних місць, великої та малої батьківщи-
ни.  
       Відсутні у словникових дефініціях категоріальні ознаки виводяться за 
допомогою логічних операцій на поняттєвому рівні: 1) дім належить до 
семантичної сфери неживих, штучно створених людиною культурних 
об’єктів, тобто матеріальних артефактів; 2) дім має категоріальну ознаку 
‘предметність’, семантичну ознаку окремої категорії  ‘неістота’, семантич-
ну ознаку субкатегорії ‘злічувальне’, ознаку на рівні лексико-семантичної 
групи ‘споруди’, набір диференційних ознак на рівні окремої лексеми  
‘споруда для тимчасового або постійного перебування людей’.  
       При виокремленні семантики споруд серед інших артефактів матеріа-
льної культури їхньою категоріальною семою виступає ‘ємність, контей-
нер”, що характеризується як обмежений та захищений простір, функцією 
якого є постійне або тимчасове перебування в ньому людей, тварин, пред-
метів. Отже, основними категоріальними ознаками дому є локативність та 
інклюзивність.  
       Субординантні найменування класу позначуваних речей диференцію-
ються за різними ознаками і є різновидами базових назв. Подальша катего-
ризація споруд імплікує питання щодо функції та посесивності: вмістище 
для кого?, для чого?, щодо зовнішніх ознак ‘матеріал’, ‘розмір’, ‘форма’, 
щодо внутрішніх ознак ‘якість’ і т. д. За наявності семантичної асиметрії 
центральне ядро серед членів категорії виявляється за допомогою пропо-
зиції респондентам назвати типову споруду. Найбільш частотна відповідь 
– “дім”. Отже, дім є архетипом серед споруд. 
       Г. Яворська слушно зауважує, що вивчення способів концептуалізації 
ідеї дому в індоєвропейських мовах сучасною наукою  ще далеко не виче-
рпане, адже за ним стоїть принципово різне розуміння залюдненого прос-
тору і ролі в ньому людини. На думку дослідниці, головними семантични-
ми ознаками житла є такі: 1) вмістище як окремий топологічний тип, 
2) функція ‘житло людей’ і 3) артефактний характер. Концептуально дім 
локалізується на перетині трьох вимірів – фізичного простору, культури і 
людського буття в його онтологічному вимірі перебування, побутування, 
побуту. І водночас дім фокусує простір, культуру і побут у проекції на ін-
дивідуальне людське існування, в результаті чого у сферу концепту ДІМ 
залучається ще один вимір – екзистенційний. Відтак семантичний ком-
плекс ДІМ позначається основними віхами ‘ємність’, ‘споруда’, ‘людське 
житло’ (Яворская 2004,  716). 



130 
 

       Традиційно лексикографічні джерела тлумачать виключно семантику 
слова. А уявлення про денотат, латентні асоціації та етнокультурний ком-
понент у семантичній структурі лексеми дім, не відображені ні у тлума-
ченнях енциклопедичних, термінологічних будівельних та лінгвістичних 
словників, ні у внутрішній формі слова, імплікує пареміологічний мовний 
шар. Інтертекстуальний аналіз паремій виявляє поділ категоріальної сема-
нтичної сфери етнокультурного концепту ДІМ в український картині світу 
на структурні складові зі значенням матеріального та духовного простору 
(Пашкова 2014, 122). Подаємо їх у порядку від більш до менш частотних. 
       1. Семантична сфера ‘Індивідуальний простір’ виявляється при сполу-
ченні у контексті паремії значень просторового та посесивного фреймів 
концепту ДІМ загальної категорії своє / чуже, як-от: Добре тому, хто в 
своєму дому (Мишанич 1984, 12); Вдома і солома їдома; Дома й тини цві-
туть; Свій дім не чужий, з нього не виженуть; Вдома добра постіль і со-
лома; Не пізно до свого дому й опівночі (Панасенко 2004, 650); Брудні со-
рочки дома перуть; Не виносити сміття з хати. 
       Отже, дім – це приватний простір людини, закритий і утаємничений 
простір внутрішньої свободи, що надає сили.  
       Як зазначає Г. Яворська услід за Е. Бенвеністом, сема ‘власний прос-
тір’ є головною ознакою індоєвропейської ідеї дому (Яворская 2004, 726). 
Житло, житлове середовище людини у всіх історико-культурних періодах 
розвитку людства відігравали роль психологічної ніші, що дозволяє домог-
тися максимального відчуття захищеності, відокремлення та індивідуалі-
зації, пор. лат. Domus propria – domus optima ‘свій дім найкращий’. Уяв-
лення про власне житло асоціюється українцями з відчуттям своєї правди, 
сили і волі у своїй хаті – родині, батьківщині, державі.   
       Г. Яворська підкреслює, що підстави ідентифікації людини з домом 
засновані не стільки на антропоморфізмі дому, інтер’єру й усього хатнього 
начиння, а власне на тому, що для людини та її життя дім є одиницею ви-
міру. У такому ракурсі у фокус аналізу мовних даних потрапляє не дім як 
споруда, а як засіб влаштування людського життя, як спосіб організації й 
залюднення простору (Яворская 2004, 717). Дім супроводжує людину на 
всіх рубіжних етапах її життя. Людина народжується в домі, коли дорос-
лішає, залишає рідну домівку, а в кінці життя її чекає останній вічний дім. 
       2. Семантична сфера ‘Протекторальний, захищений простір’: Інтерна-
ціоналізмами є вислови Мій дім – моя фортеця, пор. ч. Můj dům, můj hrad; 
нім. Mein Haus ist meine Burg, англ. My House is my castle, а також У своїм 
домі кожний пан, нім. Jeder ist Herr in seinem Hause, англ. A man is king in 
his own house (Бігун 2003, 37), Вдома і стіни помагають (Іваньо 1959, 
660), 
       Захист як основна обов’язкова функція дому зумовлений необхідністю 
людини компенсувати свою біологічну недостатність за допомогою штуч-
них побудов. У силу фізичної природи свого тіла людина потребує додат-
кового покриття для захисту. Якщо одяг – це друга, то дім – це третя шкіра 
людини. Тіло – дім душі, дім – оселя тіла, ємність, оболонка, покриття 



131 
 

(пор. лат. tectum, нім. Dach, утворені від відповідних дієслів з семантикою 
‘покривати’). Дім виникає з потреби захисту людини від холоду і негоди, 
тому в символічному плані є необхідним продовженням простору людини. 
Дім водночас є і невід’ємною частиною людини, і її світом, і найбільш за-
хищеною нішею особистого простору індивіда. На захисну функцію дома 
як на основну вказують Е. Верещагин і В. Костомаров, трактуючи дім як 
зменшений до розмірів людини та пристосований до її масштабів всесвіт, 
створений людиною самотужки для себе (Верещагин 2000, 780). У семан-
тиці дому людина віддзеркалює власну парадоксальну психічну природу: 
дім – це замкнений простір, в якому людина почувається вільною, але ли-
ше за умови, що це її власний дім.  
       3. Семантична сфера ‘Інтелектуальний простір’. Персоніфікація прос-
тору дому, семантичне включення в нього господаря відбувається у мента-
льній площині. Ця асоціація є інтернаціоналізмом, пор. український вираз 
Не всі вдома, повна форма Не всі вдома, половина поїхала або Не всі вдома, 
пішли по дрова; польський, засвідчений у літературі з ХІV ст. Nie wszyscy w 
domu та ч. Nemit vsech doma ‘бути навіженим, придуркуватим’ (Мокиенко 
1980, 120), а також східнороманське: Neavând toți boii acasă (дослівно Не 
мати всіх волів удома’), тобто ‘бути не в гуморі, не в своїй тарілці’ (Соло-
вьов 1976, 22).  
       Просторове значення дому розширюється й асоціативно переноситься 
у сферу духовності, дім постає продовженням не лише зовнішнього, мате-
ріального, а й внутрішнього, психологічного, інтелектуального простору 
людини, стає віддзеркаленням свого господаря, у результаті чого духовний 
світ людини ототожнюється з її домом. Про універсальність такого перене-
сення свідчить і передача на письмі образу дому в японській мові, де дім 
позначається ієрогліфом з семантикою ‘я’. 
       4. ‘Фаміліарний простір’ Перенесення значення дому на родину в укра-
їнській мові традиційно позначається лексемою хата (Пашкова 2014, 126).  
Коли ми говоримо Добрий вечір вашій хаті, маємо на увазі, звичайно, її 
мешканців. Свідченням універсальності цього метафоричного перенесення 
є й біблійне привітання Мир дому цьому, вочевидь, також адресоване не до 
споруди, а до її мешканців. Румунське A strica casa cuiva дослівно означає 
‘розбити комусь дім, тобто родину’, casa grea ‘великий дім, тобто велика 
родина’ (Соловьов 1976, 71) Також не можна вважати випадковим, що і в 
китайській мові значення  ‘родина’ і  ‘дім’ позначаються одним ієрогліфіч-
ним ключем. Так само в японській мові ієрогліф на позначення дому вхо-
дить у зображення поняття  ‘родина’. У тюркських мовах, зокрема, в туре-
цькій та азербайджанській, дім і родина також позначаються одним словом 
ev. Очевидно, ідеться про давню доіндоєвропейську архаїчну семантичну 
універсалію, за якою дім і родина асоціюються як соціальна одиниця та 
вміст дому. Ця спільність семантики виникла разом з домом. 
       Поняття дому у багатьох народів світу пов’язується також із рідним 
народом (пор., зокрема, самоназву циган doma,  а також той факт, що у 
Старому заповіті єврейський народ іменується Домом Ізраїлевим, країною, 



132 
 

державним устроєм, правом, моральністю, зв’язком поколінь, пам’яттю і 
вірністю заповітам.  
       5. Семантична сфера ‘Патристичний простір, батьківщина’ утворюєть-
ся шляхом розширення значення загальної категоріальної опозиції своє / 
чуже: Всюди добре, а дома найкраще; За морем тепліше, та дома миліше; 
Краще дома, ніж на празнику (Мишанич 1984, 121, 243); Де добре – добре, 
а дома миліше;  Добре тому, хто в своєму дому (Іваньо 1959, 65), пор. 
англ. East or West, home is the best, There is no place like home, поль. Kazdy w 
swym domu pan, Milo w ludzi, najmilej w domu. В усіх наведених фраземах 
слово дім має і буквальне, і метафорично розширене значення ‘батьківщи-
на’. Показовим є факт, що дім, родина і батьківщина синонімізуються в 
усіх різномовних пареміях.  
       Аналіз наведеного пареміологічного матеріалу дозволив поділити се-
мантичну структуру ядра лексико-семантичного поля ДІМ на складникиі 
зі значенням фізичного та духовного простору: 1) ‘індивідуальний прос-
тір’ , 2) ‘захищений простір’, 3) ‘інтелектуальний простір’, 
4) ‘фаміліарний простір, родина’, 5) ‘патристичний простір, батьківщина’, 
що розвивають основне значення дому ‘обмежений і захищений простір 
для життя’. Філіація значень 1, 2, 4 і 5 відбувається на основі опозицій 
категоріальних сем своє / чуже, а значення 3 – опозицією категоризацій-
них сем внутрішнє / зовнішнє (див. Додаток 1). 
       Семантика більшості досліджених паремій побудована на метафорич-
ному розвиткові просторового значення архетипу ДІМ, що визначається як 
обмежений і захищений простір для життя’. Метафоричною основою таких 
паремій, як дім – повна чаша та родинне гніздо, є сема ‘інклюзивність’, що 
базується на опозиції ‘контейнер’ / ‘вміст’. 
       У фразеологізмі Вити собі гніздо ‘стати господарем власного дому, 
створити родину’ дім метафорично уподібнюється до гнізда на основі 
ознаки ‘ємність, контейнер’ для вмісту, яким виступає родина, що створює 
цілісний образ дому як родинного гнізда. Наведений вираз має паралелі в 
багатьох мовах, як-от, до прикладу, у мовах карпато-балканського ареалу: 
албанське të ndërtuar një fole, болгарське изгради гнездо, грецьке χτίσω μια 
φωλιά, македонське си изградат гнездо, польське budować gniazdо, румун-
ське construi un cuib, словацьке stavať hniezdo, словенське graditi gnezdo, 
сербське гради, свијати (савијати) гнездо = кућити кућу, оснивати дом и 
породицу, хорватське izgraditi gnijezdo, угорське épít fészket, чеське stavět 
hnízdo.  
       Отже, на підставі проведеного аналізу пареміологічного матеріалу є 
підстави визначити, що основними конституентами символічної ядерної 
зони вербалізації концепту ДІМ є семантичні сфери ПРОСТІР (фізичний, 
психічний, індивідуальний, власний, захищений), ЄМНІСТЬ як замкнений 
простір (келих, гніздо) та її ВМІСТ (родина, рід, заклад, батьківщина, ро-
зум) (див. Додаток 1.1).  
       Архетипність, символічність, полісемантичність культурного знака 
ДІМ виявляється у великій кількості імплікованих у ньому метафоричних 



133 
 

значень. На основі аналізу лексикографічних та фразеологічних даних в 
основі семантики ядра вербалізації концепту ДІМ в українській картині 
світу виявлено 19 асоціативно поєднаних компонентів, розташованих у 
шести взаємопроникних семантичних сферах: 1) ‘каузація’: ‘архітектурний 
артефакт’: ‘дім’, ‘будівля’, ‘споруда’; 2) ‘функція’: ‘житло’, ‘приміщення’, 
‘ємність’, ‘захист’; 3) ‘вміст’: ‘господар’, ‘родина’, ‘заклад’, ‘розум”; 
4) ‘результат функції збереження”: ‘рід”, ‘династія”, ‘спокій”; 
5) ‘власність”: ‘господарство’, ‘батьківщина’; 6) ‘контейнер’: ‘ча-
ша’,‘гніздо’ (див. Додаток 1.2.).  
       З’ясовано, що семантика вербалізації концепту ДІМ локалізується як у 
матеріальній, так і у духовній сфері людини (психічний стан, здоровий 
глузд), вільно переміщуючись з однієї в іншу на основі метафоричних пе-
ренесень. 

  Побудова моделі світу, ототожнення різних її фрагментів і концептів 
можливі й виправдані настільки, наскільки вони включені в рамки універ-
сальних семіотичних опозицій. Категорійні опозиції служать диференцій-
ними ознаками, комбінації яких дозволяють описати будь-який об’єкт або 
будь-яку семантику моделі світу.  

 У висновках зазначимо, що порівняння образу дому на основі аналізу 
семантики паремій в українській картині світу з іномовними продемонст-
рувало як універсальні, так і ідіоетнічні його риси.   

 
 Бігун, Г. (2003). Прислів’я та приказки шістьма мовами. Тандем. Київ.  
 Верещагин, Е. М., Костомаров, В. Г. (2000). Дом бытия языка. В поис-

ках новых путей развития лингвострановедения: концепция логоэпистемы. 
ИРЯП, ИКАР. Москва. 

 Іваньо, В. (1959). Скарби народної мудрості. Закарпатські українські 
прислів’я та приказки. Карпати. Ужгород. 

 Мишанич, С., Пазяк, М. (1984). Українські прислів’я та приказки. На-
родна творчість. Дніпро. Київ. 

 Мокиенко, В. М. (1980). Славянская фразеология. Высшая школа. Мо-
сква. 

 Панасенко, Т. М.  (2004). Скарбниця народної мудрості. Фоліо. Харків. 
 Пашкова, Н. І. (2014). Номінативні моделі культурного артефакту 

ДІМ у мовах карпатського ареалу балкано-слов’янського континууму. Вид. 
центр КНЛУ. Київ. 

 Словник української мови (1971–1980). Ред. Білодід, І. К.  Наукова дум-
ка. Київ.  

 Соловьов, В. П., Соловьова, В. А. (1976).  Дикционар фразеоложик мол-
довенеск-рус. Лумина. Кишинэу. 

 Яворская, Г. М. (2004). О концепте ДОМ в украинском языке. У кн.: 
Сокровенные   смыслы: Слово. Текст. Культура. Языки славянской куль-
туры. Москва. 

 
 



134 
 

ДОДАТКИ 
 
Додаток 1 

 
 

 
 

 
 
 
 
 
 
 
 

Рис 1. Просторова семантика української лексеми дім. 
 
 
 Додаток 1.1 
 
 
 
 
 
 
 

Рис. 2. Структура символічної ядерної зони концепту ДІМ 
 
 
Додаток 1.2. 
 
 
 

 
 
 
 
 
 
 
 

Рис. 3. Семантична структура ядра вербалізації концепту ДІМ                                      
в українській    картині світу. 

 
  

протекторальний 

індивідуальний  патристичний  інтелектуальний 

фаміліарний 

ПРОСТІР 

ДІМ 

простір ємність вміст 

ДІМ 

каузація 

результат 

контейнер 

вміст 

функція 

посесивність 

ДІМ 



135 
 

МИ Ж ОДИН НАРОД, АБО ДО ПИТАННЯ “МИРНОЇ”  
ПРОПАГАНДИ В РОСІЙСЬКОМУ МЕДІАПРОСТОРІ 

 
Людмила Підкуймуха 

 
(Україна) 

 
У статті розглянуто “дружній” та “мирний” дискурс у російських 

ЗМІ. На матеріалі програми “Треба поговорити!” (рос. “Надо погово-
рить!”) схарактеризовано лексику, що відображає сімейні взаємини, пси-
хо-емоційний стан, з’ясовано її функції та роль у конструюванні псевдо-
мирного дискурсу. У матеріалі також проаналізовано історичні міфи й 
ностальгійні мотиви за радянщиною як елемент російської пропаганди. 

Ключові слова: пропаганда,  мирний дискурс, медіа, ностальгія,  істо-
ричний міф. 
 

WE ARE ONE NATION: TO THE QUESTION OF “PEACEFUL” 
PROPAGANDA IN THE RUSSIAN MEDIA SPACE 

 
Ljudmyla Pidkujmucha 

 
The article examines so called “friendly” and “peaceful” discourse in the 

Russian media. The research has been carried out on the material of the pro-
gram “We need to talk!” (Rus.: “Nado pohovorit’!”). The author has investi-
gated the vocabulary that denotes family relationships, emotional states and 
feelings, clarified its functions and roles in the construction of pseudo-peaceful 
discourse. Moreover, historical myths and nostalgic motives for the Soviet Un-
ion as an element of Russian propaganda have been analyzed. 

Key words: propaganda, peaceful discourse, media, nostalgia, historical 
myth. 

 
Засоби масової інформації стали своєрідною ареною для розгортання 

конфліктів. За словами Саймона Коттла, сучасні бої ведуться не лише на 
полях битв, вони є видовищами, розіграними в царині публічної сфери, що 
представлена ЗМІ (Cottle 2006). 

Російсько-українська війна на Донбасі актуалізувала питання впливу 
пропаганди, спонукала розглянути принципи ведення інформаційної війни. 
Чимало досліджень зосереджені на різних темах, пов’язаних з російською 
політикою, гібридною війною в Україні або російською інформаційною 
війною проти української держави загалом (Berzinš 2014; Darczewska 2014; 
Howard & Puhkov 2014; Pikulicka-Wilczewska & Sakwa 2015). 

У низці досліджень було схарактеризовано методи російської пропага-
нди (Бевз 2015; Іваницька & Гусєва 2018; Müür & Holger 2016), її вплив на 
аудиторію (Еляшевська 2015), праці, зокрема, присвячено мові ворожнечі 



136 
 

(Ісакова 2016, Жаботинська 2015), а також представлено гібридну війну як 
дискурсивний конструкт (Яворська 2016). 

Аналіз останніх публікацій дає змогу стверджувати, що в сучасній 
українській науці мовознавці частіше акцентують на мові ворожнечі (hate 
speech) як інструменті для досягнення пропагандистських цілей, а “мирна” 
пропаганда зрідка стає об’єктом дослідження, що і зумовлює актуальність 
цієї роботи. 

Мета статті – визначити основні аспекти пропагандистського дискурсу 
в умовах гібридної війни та проаналізувати засоби псевдомирної російсь-
кої пропаганди. 

Матеріал і методи дослідження 
Матеріалом дослідження слугує програма “Треба поговорити!” 

(рос. “Надо поговорить!”) від 12 липня 2019 року у прямому ефірі телека-
налу “Росія 1”. Найбільший холдинг – Всеросійська державна телевізійна і 
радіомовна компанія – складається з дев’яти телеканалів і п’яти радіостан-
цій. Основні її телеканали “Росія” і “Росія 24” повністю виконують замов-
лення Кремля. Під державним контролем перебувають “Перший канал” і 
канали менш потужні, такі як “ТВЦ” і “Russia Today”, що з держбюджету 
отримують кошти за поширення офіційних позицій РФ. 

Проєкт вийшов замість російсько-українського телевізійного мосту, що, 
за інформацією федеральних каналів, “був скасований з боку України че-
рез погрози радикалів” (Надо поговорить). На думку ведучих шоу Андрія 
Малахова та Марії Ситтель, українцям і росіянам необхідно було “погово-
рити”. “Типова реакція російської пропаганди на російському телебаченні. 
Знову вина українців, що ми не поговорили з кимось про щось”, – заува-
жив кореспондент російського телеканалу “Дождь” Олексій Коростильов 
(Нині вже). 

В описі до відео зазначено, що “для проведення діалогу в Москву приї-
хали українські журналісти, політологи та громадські діячі” (Надо погово-
рить). Проте у студії сиділи заслужені артисти РРФСР і трохи глядачів. 
Спочатку було анонсовано розмови “простих людей”, адже “відверта роз-
мова між простими людьми давно визріла” (Вести недели), натомість 
“простих” людей, які не були б акторами або ведучими, було тільки двоє: 
брат письменника Аркадія Ініна і син актриси Маргарити Шубіної. 

Російські пропагандистські ЗМІ, пишучи про вихід програми в ефір, пі-
дкреслювали, що її учасники “згадували твори мистецтва різних напрямів, 
історичні події, які об'єднують Росію і Україну, і закликали відновити пов-
ноцінні відносини між двома країнами” (Фахрутдинов 2019). Надалі в цьо-
му матеріалі ми розглянемо, як авторам й учасникам проєкту за допомогою 
фальсифікації історії вдавалося конструювати “мирний” пропагандистсь-
кий дискурс. 

У роботі використано загальнонаукові методи аналізу, дискурс-аналізу, 
систематизації та узагальнення; важливим став і лінгвоестетичний підхід. 

 
 



137 
 

Теоретичне підґрунтя: аналіз досліджень і публікацій 
Польовий статут FM 33-1 (1979) Міністерства оборони США визначає 

пропаганду як “будь-яку інформацію, ідеї, доктрини або спеціальні методи 
впливу на думки, емоції, настанови чи поведінку будь-якої спеціальної 
групи з метою отримати переваги, прямі чи непрямі” (Psychological 
Operations). Тетяна Бевз виокремлює такі основні фактори пропаганди: 1) 
системний фактор; 2) фактор впливу; 3) фактор масовості; 4) елемент дії 
(Бевз 2015, 151). 

Пропаганда досягає успіху завдяки простоті повідомлень (лозунгів), 
направленістю на всі групи населення та апеляції до емоцій людей. Такі 
методи активно використовують під час воєнних дій, адже “історія війни 
(Першої світової – Л.П.) показала, що сучасна війна повинна битися на 
трьох фронтах: воєнному, економічному та пропагандистському” 
(Lasswell 1927, 214–215). У такий спосіб, воєнна пропаганда існує давно, 
проте нині відбувається зміна методів її застосування: “утворюються спе-
ціальні підрозділи, які аналізують проблеми, пов’язані з трансляцією інфо-
рмації до та після бойових операцій та подальшої перемоги” (Кавєрі-
на 2015, 99). Дискурс війни на Донбасі розгортається на трьох рівнях: ло-
кальному, міждержавному та глобальному (Яворська 2015, 370). 

Специфіка інформаційної складової в російсько-українській війні, на 
думку Галини Яворської, “полягає в (1) інтенсивності та широті охоплення 
аудиторії інформаційних впливів, яка набула глобального масштабу, (2) 
систематичному й комплексному застосуванні медійних та новомедійних 
засобів і (3) створенні нового дискурсу війни та ненависті, спрямованого 
на руйнування наявних і формування нових інтерпретаційних і смислових 
механізмів сприйняття дійсності” (Яворська 2015, 366). Яніс Берзінш хара-
ктеризує російську стратегію як психологічні та інформаційні воєнні дії. 
Тоді, коли попередні стратегії базувалися на логічних чи матеріальних 
складових, нині Кремль змінив поле бою на свідомість мас 
(Berzinš 2014, 5). 

З пропагандистською ціллю російські ЗМІ формують у свідомості лю-
дей низку негативних стереотипів про Україну. Проаналізувавши матеріа-
ли провідних російських ЗМІ (канали РТР, ОРТ, НТВ) за період 2013–
2014 рр., Наталія Еляшевська виокремлює, зокрема, такі стереотипи:  

1. Україна – це частина Росії, і вона [Україна – Л.П.] не може існувати 
без неї. 

2. Української мови не існує. 
3. Майдан – вияв агресії проти Росії. 
4. Української культури не існує. 
5. Крим – це Росія (Еляшевська 2015, 165–166).  
Дослідження пропагандистського дискурсу “дає змогу розкрити не 

тільки аспекти комунікативної взаємодії, а й концептуальну картину світу 
тих, хто його формує. У контексті українсько-російського конфлікту – це 
насамперед корекція ціннісних орієнтацій та політичних інтересів об'єктів 
впливу” (Смола 2015, 44). Яніс Берзінш звертається до поняття перманент-



138 
 

на війна, що позначає і перманентного ворога, а “в сучасній геополітичній 
структурі явний ворог – це західна цивілізація, її цінності, культура, полі-
тична система та ідеологія” (Berzinš 2014, 5). Як зазначає К. Серажим, 
“дискурс як відображення процесу орієнтування людини в системі власних 
цінностей, на основі системи мовних еталонів здійснює ціннісне розчлену-
вання реальності: виявляє категорії “своє – чуже” формує те, що можна 
назвати ‘образом ворога’” (Серажим 2002, 202). 

Образ ворога як засіб впливу активно використовується в українсько-
російському збройному конфлікті, адже “мова протистояння та ненависті, 
яка, порівняно з “мовою миру”, в умовах війни очікувано переважає”, а 
“мирні” концепти можуть неефективними” (Яворська 2015, 368). Водночас 
“пряме застосування ‘концептів миру’ здатне породжувати додатковий 
шар конфліктних смислів” (Там само). 

Виклад основного матеріалу 
Складовою гібридної війни, яку веде Російська Федерація проти Украї-

ни, є пропаганда. Для того, щоб загострити протиріччя в українському со-
ціумі, легітимізувати політику, спрямовану на руйнацію української націо-
нальної ідентичності, Кремль фальсифікує історію. Як зазначає Кирило 
Галушко, координатор проєкту “Лікбез – історичний фронт”, “у російській 
пропаганді історія займає не менше місце, ніж поточна політика, і не треба 
цьому дивуватися. Дуже часто наш північний сусід виправдовує свої дії 
саме “історичними” фактами, традиціями” (Гаркавенко 2017). 

Афективність пропагандистського дискурсу зумовлена апелюванням до 
емоцій, тому аудіовізуальна інформація з посиленим емоційним складни-
ком є властивою і для аналізованої програми “Надо поговорить!”. Так, 
Любов Титаренко, керівниця театру “Браво” в Києві, яка під’єдналася до 
ефіру скайпом, наголосила, що перший телеміст потрібно було провести з 
Донбасом, адже “там люди живуть у злиднях, навколо постріли, бабусі го-
лодують, а влада в Києві знахабніла”12. 

Учасники шоу послуговуються лексикою, що характеризує сімейні вза-
ємини – бабуся, брат, батько, дружина, кум тощо. Наприклад, “у мене 
там [в Україні – Л.П.] багато родичів”, “у мене вся рідня на Україні13… ба-
                                                           

12 Оскільки мова статті українська, усі цитати учасників програми перекладено з російської. 
13 При перекладі ми зберігаємо словоформу “на Україні”, яку у своєму мовленні вживають герої про-

грами, хоча усвідомлюємо її ненормативність. На захист прийменника “в (у)” зі словом “Україна” ставав 
ще Іван Огієнко (митрополит Іларіон) у статті “В Україні, а не на Україні”, пишучи: “Коли ми говоримо 
про географічне місце відокремлене, самостійне ціле й зовсім окреслене, тоді на питання де вживаємо 
тільки прийменника в чи у (а не на) з відмінком місцевим: А я в Каневі родилась (Шевченко)... Так само, 
коли говоримо про докладно окреслену територію як закінчене ціле, або про самостійну державу (підк-
реслення – Л.П.), то завжди вживаємо тільки прийменника в чи у (а не на): в Австрії, в Америці, в Руму-
нії, у Франції, в Польщі, в Росії і т. ін. Що ж до прийменника на з місцевим відмінком, то його вживаємо 
при географічних назвах на питання де тільки тоді, коли територія, що про неї мова, не окреслена до-
кладно, не самостійне ціле, а тільки складова частина якоїсь держави, чи взагалі це частина якоїсь 
окресленої території, наприклад, завжди кажемо: на Поділлі, на Полтавщині, на Київщині, на Волині, 
на Буковині і т. ін.” (Огієнко 1997, 87–88). Андрій Ілларіонов зазначає, що з 1991 до 2006 року в Росії 
вживали словоформу “в Україні”, а вже у 2005–2008 рр. різко почали використовувати “на Україні”. 
Політик, ексрадник Володимира Путіна, зазначає, що така зміна “відображає інформаційну дію на 
російське суспільство політично мотивованої позиції нинішньої влади Російської Федерації, що не ціл-
ком змирилася з появою та існуванням самостійної української держави” (Ілларіонов 2009). 



139 
 

булі, дєдулі”. “Це жахливо, це сумно, що не можна зустрітися з братом. 
Треба намагатися зберігати в душі спогади про прекрасні часи, коли Росія і 
Україна  були  разом. Неможливо було таке уявити раніше”, – говорить 
письменник Аркадій Інін. 

У деяких випадках особисті стосунки стають метафорою для зображен-
ня українсько-російських дипломатичних відносин: Україна як молодший 
брат. Упродовж ефіру неодноразово звучали фрази про те, що українці і 
росіяни – “братський народ”, який повинен бути єдиним. Для того, аби пі-
дкреслити, що прості російські громадяни “люблять” українців, телеканал 
відправив свого кореспондента в московське караоке. “Червона рута” Со-
фії Ротару, “Твої очі” Світлани Лободи, “Плакала” у виконанні гурту 
Kazka – серед пісень російської естради там знайшлося місце і українсько-
му репертуару, де відвідувачі заявляють, що вони “співають українських 
пісень російською мовою”. Після чого ведучий Андрій Малахов нагадав, 
що 2019 рік на каналі “Росія” почався з дуету Малахова і української спі-
вачки Ані Лорак і навів ще один приклад “дружби народів” – весілля укра-
їнської ведучої Регіни Тодоренко та російського співака Влада Топалова. 
“Це не єдине весілля, що підтверджує дружбу Росії та України. Бізнесмен 
Олег Кесаєв одружився з Ольгою Клименко, “Міс Україна”, – зазначає 
Марія Ситтель. 

Вдаються учасники й автори програми до метафоризації любові: мова 
“любові та взаєморозуміння”, “любимо одне одного”, “навіть у Бога ім’я – 
любов”, “возлюби ближнього свого як самого себе”, “у любові немає кор-
донів та національностей”. 

Уявлення про українців і росіян як “один” чи “майже один” народ має 
давнє історичне походження й “відбиває поступову інтерналізацію обома 
народами історико-цивілізаційної концепції “Великої і Малої Русі”, витво-
реної українськими (малоросійськими) інтелектуалами-кліриками на межі 
XVII–XVIII століть і трансформованої Російською, а згодом радянською 
імперією у відповідні ідеологічні моделі та політичні практики” (Ряб-
чук 2017, 213). Радянські теоретики вигадали давньоруську народність, на 
основі якої ніби виникли три народи – росіяни, українці й білоруси. Відпо-
відно, Київська Русь стала колискою трьох “братніх” народів. “Совєтську” 
тезу про “єдиний народ” продовжує і Росія. Ідея тотожності українців і ро-
сіян у програмі “Надо поговорить!” реалізується на рівні таких сполучень 
слів: це все одно що росіяни, братський народ, мислимо однаково, російсь-
ко-українське дружнє суспільство, один народ, дружній народ, спільні ро-
дини, ми всі єдині, одні фільми, одні свята тощо. Наприклад, син Шубіної 
Серафим заявляє, що “українці звичайні люди, все одно що росіяни.” А 
співак Олексій Піддубний (більш відомий як Джанго) зазначає, що ніколи 
не розділяв українців і росіян, а “завжди вважав одним народом”. Цю тезу 
використовує і російський президент Володимир Путін у своїх публічних 
виступах. Наприклад, на пресконференції 14 грудня 2017 року він сказав: 
“Наше історичне, духовне та інше коріння дають мені право говорити, що 
в основі своїй ми один народ” (Большая пресс-конференция ). 



140 
 

Цей новітній артефакт російської монументальної пропаганди свідчить 
про те, що імперське трактування Київської Русі як “колиски трьох братніх 
народів – російського, українського і білоруського” – лишається в Російсь-
кій Федерації канонічною історичною схемою. Саме завдяки концепції 
“спільної колиски” Росія привласнила стародавню Українську державу, її 
писемну спадщину і навіть її назву, замінивши первісне наймення росіян 
“московити” на дивне прикметникове утворення “русскіє” (Масенко 2016). 

На думку Л. Масенко, “колиска трьох братніх народів” загрожує перет-
воритися на труну, бо один із “братніх народів”, подібно до клептопарази-
тичного птаха, робить все, щоб викинути із гнізда його справжніх господа-
рів і посісти їхнє місце. До того ж “образ ‘спільної колиски’ невдалий уже 
хоч би тому, що ніхто з нормальних людей не покладе в одну колиску аж 
трьох дітей. Крім того, ці діти мали б бути близнятами, а, за офіційною 
ідеологією, російський брат проголошувався старшим, який разом з двома 
молодшими чомусь опинився в одній колисці” (Масенко 2016). 
Г. Півторак, проаналізувавши фактичний матеріал, доводить, що “«росій-
ський брат» за віком зовсім не «старший», а наймолодший. Та й у спільній 
колисці він ніколи не був, бо поки народився, «колиска» вже розвалилася” 
(Півторак 2001, 78). 

Ще одним історичним міфом, нав’язаним російською пропагандою, є 
те, що Русь – це Росія. В аналізованій програмі “Надо поговорить!” учас-
ники у своїх висловлюваннях опосередковано повторюють цю тезу: “київ-
ський вокзал рідний, і слово саме рідне, і Київська Русь рідна, все рідне”, 
“примирення двох народів руських”. У такий спосіб росіяни проводять 
“анексію історії”, “вони дають своє бачення української історії, щоб пока-
зати, що її, власне, не існує” (Українське радіо 2019). Натомість українсь-
кий історик Л. Залізняк зазначає, що “права Москви на історичну та куль-
турну спадщину княжого Києва не більші і не менші, ніж права Мадрида, 
Лісабона, Парижа та Бухареста на історію та культуру латинського Риму. 
Як романські народи успадкували певні надбання римської культури, так і 
білоруси та росіяни увібрали у свій етновизначальний комплекс певні еле-
менти культури княжого Києва. Однак, як перші не були безпосередніми 
творцями латинської культури Риму, так і другі мають опосередкований 
стосунок до творення культури Київської Русі, сталося це значною мірою 
ще до появи білорусів та росіян на історичній арені Східної Європи” (Залі-
зняк 2004, 123). 

Ще однією складовою псевдомирного дискурсу в російських ЗМІ стало 
нав’язування дружніх відносин між країнами. Так, один із героїв програми, 
актор Рустам Сагдуллаєв, який прославився роллю Ромео у фільмі “У бій 
ідуть лише «старі»” (рос. “В бой идут одни «старики»”) переконує: “Куди 
ми подінемося від дружби? Ми повинні дружити обов'язково”. Більшість 
учасників ток-шоу всіляко вмовляли українців і росіян жити дружно, а 
відтак лексема дружба і похідні є часто вживаними в мовленні гостей: ро-
сійсько-українське дружнє суспільство, дружба, тільки дружба тощо. На-



141 
 

приклад, репортер в одному із сюжетів зазначає, що “Станція «Київська» – 
символ дружби між країнами”. 

Інший російський артист Кай Метов заявив, що українцям і росіянам 
необхідно якнайшвидше “відкинути всі політичні речі, які засіли в голо-
вах”. “Те, що нас об'єднує – і пісні, і любов одне до одного – має бути пер-
винним. І обіймімося вже одне з одним”. Ведуча Марія Ситтель підкресли-
ла, що “потрібно розвернути людей одне до одного, щоб ми могли глянути 
одне одному в очі і сказати ці важливі слова: як складно жити одне без од-
ного, як важливо бути разом”. 

Головним аргументом на підтвердження цих закликів стало те, що за 
часів СРСР і кінематограф, і “новорічні вогники” були спільними. Носта-
льгія за радянщиною на лексичному рівні виявляється в таких словосполу-
ках: роз’єднати нас неможливо, залишається лише жити минулим, 
об’єднання двох радянських народів тощо. 

Російська історична пропаганда часто наголошує на тому, що СРСР був 
потужною промисловою та військовою імперією. Саме він, мовляв, зробив 
з бідної країни потужного промислового гіганта, світову наддержаву – а 
сучасні українці нехтують його здобутками, хоча продовжують використо-
вувати його потенціал (Ре-візія 2019, 26). Історія СРСР подається як історія 
“великої держави” в контексті міфу про переможну війну. А також як пе-
ремога певного “історичного проєкту”, що став можливим завдяки 
об’єднанню в СРСР багатьох народів на чолі з російським (Кро-
тюк 2017, 164).  

Таким чином, у програмі “Надо поговорить!” говорили про любов і 
дружбу, втім до політики й аналізу причин, які призвели до російсько-
українського конфлікту, не вдавалися. Це цілком відповідає концепції, за 
якою глядачеві видають готову та чітку ідею, а не змушують задуматися і 
проаналізувати те, що відбувається. 

 
Висновки 
Пропагандистський дискурс став невід’ємною частиною розвитку кре-

млівської системи, де поруч із традиційними формами агітації та пропага-
нди застосовують сучасні інформаційні технології. 

У нинішньому російському медіапросторі, окрім мови ненависті, вико-
ристовують прийоми псевдомирного дискурсу, відомого ще з радянського 
періоду та здатного розпалити ворожнечу. Давні тези про українсько-
російську дружбу, братерство і невзаємну любов стали засадничими в ана-
лізованій програмі “Надо поговорить!”. Російська пропагандистська ма-
шина, подібно до її “совєтської” попередниці, вдається до фальсифікації 
історичних фактів і перекручування даних з метою продемонструвати ме-
ншовартість України, знівелювати її культуру і спотворити мову. 

 
Российско-украинский проект “Надо поговорить!” на “России 1”. 

Електронний ресурс, режим доступу:  https://www.youtube.com/watch?v= 
aRq2iITm2LQ  [Дата останнього доступу 7.06.2020]. 

https://www.youtube.com/watch?v=%20aRq2iITm2LQ
https://www.youtube.com/watch?v=%20aRq2iITm2LQ


142 
 

Бевз Т. (2015). Українці і росіяни під прицілом російської пропаганди. 
Наукові записки Інституту політичних і етнонаціональних досліджень 
ім. І. Ф. Кураса. Вип. 1. С. 150–163. 

Большая пресс-конференция Владимира Путина (14 грудня 2017). Еле-
ктронний ресурс, режим доступу:  http://kremlin.ru/events/president/news/ 
56378 [Дата останнього доступу 3.05.2020]. 

Гаркавенко, Д. (6 квітня 2017). Чому українцям необхідна історична 
пропаганда. Електронний ресурс, режим доступу: https://vechirniy.Kyjiv.ua/ 
news/chomu-ukrayintsyam-neobkhidna-istorychna-propahanda [Дата остан-
нього доступу 22.06.2020]. 

Жаботинская, С. (2015). Язык как оружие в войне мировозрений. Елект-
ронний ресурс, режим доступу:  http://uaclip.at.ua/zhabotinskaja-jazyk_kak_ 
oruzhie.pdf [Дата останнього доступу 18.07.2020]. 

Залізняк, Л. (2004). Від склавинів до української нації. Бібліотека украї-
нця. Київ. 

Еляшевська, Н. (2015). Вразливість України до інформаційної війни. 
Теле- та радіожурналістика. Вип. 14. С. 165–169. 

Илларионов, А. (07 грудня 2009). Почему следует говорить “в Украи-
не”. Електронний ресурс, режим доступу:  https://echo.msk.ru/blog/aillar/ 
639523-echo/ [Дата останнього доступу 10.08.2020]. 

Іваницька, Б. (2018). Основні методи пропаганди в російському інтер-
нет-змі pravda.ru. Вісник Національного університету “Львівська політех-
ніка”. Серія: Журналістські науки. № 896. Львів: Видавництво Львівської 
політехніки. С. 54–58. 

Ісакова, Т. (2016) Мова ворожнечі як проблема українського інформа-
ційного простору. Стратегічні пріоритети. № 4 (41). C. 90–97. 

Кавєріна, А. (2015). Проблема пропаганди в українському медіапросто-
рі. Грані. № 11(1). С. 97–101. 

Кротюк, В., Ковальчук, А. (2017) Фальсифікація історії як засіб інфор-
маційної війни Росії проти України. Сучасна війна: гуманітарний аспект. 
Науково-практична конференції ХНУ ПС ім. І. Кожедуба 30 червня 2017. 
С. 161–166. Електронний ресурс, режим доступу: http://www.hups.mil.gov. 
ua/assets/doc/science/stud-conf/suchasna-viyna-gumanitarniy-aspekt/49.pdf 
[Дата останнього доступу 04.09.2020]. 

Масенко, Л. (12 листопада 2016). Україна і Росія. Князь Володимир і 
походження української мови. Електронний ресурс, режим доступу: 
https://www.radiosvoboda.org/a/28111096.html [Дата останнього доступу 
16.08.2020]. 

“Надо поговорить!”: “Вести недели” анонсировали уникальный теле-
проект. Електронний ресурс, режим доступу: https://www.youtube.com/ 
watch?v=nHy7Uwuu7io&feature=youtu.be&fbclid=IwAR0Hddwhgv6C6_wan3
QN7SZjcF3g_ZK0UtRgaBrszMgzShBuuOdaTJS7MRk&app=desktop [Дата 
останнього доступу 28.07.2020]. 

“Нині вже”: Останній день Ради, бізнес Медведчука, інтерв’ю з Сергі-
єм Притулою. Електроннийресурс, режим доступу: https://hromadske.ua/ 

http://kremlin.ru/events/president/news/%2056378
http://kremlin.ru/events/president/news/%2056378
https://vechirniy.kyiv.ua/%20news/chomu-ukrayintsyam-neobkhidna-istorychna-propahanda
https://vechirniy.kyiv.ua/%20news/chomu-ukrayintsyam-neobkhidna-istorychna-propahanda
http://uaclip.at.ua/zhabotinskaja-jazyk_kak_%20oruzhie.pdf
http://uaclip.at.ua/zhabotinskaja-jazyk_kak_%20oruzhie.pdf
https://echo.msk.ru/blog/aillar/%20639523-echo/
https://echo.msk.ru/blog/aillar/%20639523-echo/
https://www.radiosvoboda.org/a/28111096.html
https://www.youtube.com/%20watch?v=nHy7Uwuu7io&feature=youtu.be&fbclid=IwAR0Hddwhgv6C6_wan3QN7SZjcF3g_ZK0UtRgaBrszMgzShBuuOdaTJS7MRk&app=desktop
https://www.youtube.com/%20watch?v=nHy7Uwuu7io&feature=youtu.be&fbclid=IwAR0Hddwhgv6C6_wan3QN7SZjcF3g_ZK0UtRgaBrszMgzShBuuOdaTJS7MRk&app=desktop
https://www.youtube.com/%20watch?v=nHy7Uwuu7io&feature=youtu.be&fbclid=IwAR0Hddwhgv6C6_wan3QN7SZjcF3g_ZK0UtRgaBrszMgzShBuuOdaTJS7MRk&app=desktop
https://hromadske.ua/%20posts/nini-vzhe-ostannij-den-radi-biznes-medvedchuka-intervyu-z-sergiyem-prituloyu


143 
 

posts/nini-vzhe-ostannij-den-radi-biznes-medvedchuka-intervyu-z-sergiyem-
prituloyu [Дата останнього доступу 12.08.2020]. 

Півторак, Г. (2001). Походження українців, росіян, білорусів та їхніх 
мов: міфи і правда про трьох братів слов'янських зі “спільної колиски”. 
Академія. Київ. 

Ре-візія історії. Російська історична пропаганда та Україна (2019). 
К.І.С. Київ. 

Рябчук, М. (2017). “Майже один народ”. Особливості використання 
пропагандистської міфологеми в умовах неоголошеної війни. Наукові запи-
ски Інституту політичних і етнонаціональних досліджень ім. І. Ф. Кураса 
НАН України. Вип. 5–6. С. 213–231. 

Серажим, К. (2002). Дискурс як соціолінгвальне явище: методологія, ар-
хітектоніка, варіативність. Київ. 

Смола, Л. (2015). Особливості російського пропагандистського дискур-
су (на прикладі українсько-російського конфлікту на Сході України). Віс-
ник Книжкової палати. № 10. С. 43–45. 

Сучасна Росія анексувала поняття “Русь”: сьогодні презентують кни-
гу про російські історичні міфи (22 жовтня 2019). UA: Українське радіо. 
Електронний ресурс, режим доступу:  http://www.nrcu.gov.ua/news.html? 
newsID=91146 [Дата останнього доступу 16.08.2020]. 

Огієнко, I. (1997). В Україні, а не на Україні. Пам’ять століть. 
№ l. С. 87–89. 

Фахрутдинов, Р. (12.07.2019). “Куда мы денемся от дружбы?” Россия 
провела с Украиной телемост. Електронний ресурс, режим доступу: 
https://www.gazeta.ru/politics/2019/07/12_a_12497125.shtml [Дата останньо-
го доступу 19.07.2020]. 

Яворська, Г. (2016). Гібридна війна як дискурсивний конструкт. Стра-
тегічні пріоритети. Серія: Політика. № 4. С. 41–48. 

Яворська, Г. (2015). Мова як складова конфлікту (шляхи трансформації 
українського медійного дискурсу). Стратегії трансформації і превенції при-
кордонних конфліктів в Україні. Збірка аналітичних матеріалів. Галицька 
видавнича спілка. Львів. C. 366–398. 

Berzinš, J. (2014). Russia’s New Generation Warfare in Ukraine: Implica-
tions for Latvian Defense Policy. Policy Paper No. 2. National Defense Acade-
my of Latvia, Center for Security and Strategic Research. Riga. 

Cottle, S. (2006). Mediatized Conflict: Developments in Media and Conflict 
Studies. McGraw-Hill Education. New York. 

Darczewska, J. (2014). The Anatomy of Russian Information Warfare: 
theCrimean Operation, a Case Study. In: Point of View, No. 42 (May 2014), 
Ośrodek Studiów Wschodnich. Warsaw. 

Howard, C. & Puhkov, R. (eds). (2014). Brothers Armed. Military Aspects of 
the Crisis in Ukraine. East View Press. Minneapolis. 

Lasswell, H. (1927). Propaganda Technique in the World War. Knopf. New 
York. 

https://hromadske.ua/%20posts/nini-vzhe-ostannij-den-radi-biznes-medvedchuka-intervyu-z-sergiyem-prituloyu
https://hromadske.ua/%20posts/nini-vzhe-ostannij-den-radi-biznes-medvedchuka-intervyu-z-sergiyem-prituloyu
http://www.nrcu.gov.ua/news.html?%20newsID=91146
http://www.nrcu.gov.ua/news.html?%20newsID=91146
https://www.gazeta.ru/politics/2019/07/12_a_12497125.shtml


144 
 

Müür, K., Holger, M., Sazonov, V., & Pruulmann-Vengerfeldt, P. (2016). 
Russian Information Operations against the Ukrainian State and Defense Forces: 
April-December 2014 in Online News. In: Journal on Baltic Security 2, No. 1 
(2016) P. 28–71. 

Pikulicka-Wilczewska, A. and Sakwa, R. eds. (2015). Ukraine and Russia: 
People, Politics, Propaganda and Perspectives. E-international Relations. Bris-
tol. 

Psychological Operations. Headquarters Department of the Army. Washing-
ton DC, 31 August 1979. Електронний ресурс, режим доступу: 
https://fas.org/irp/doddir/army/fm33-1.pdf [Дата останнього доступу 
09.07.2020]. 
 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

 

  

https://fas.org/irp/doddir/army/fm33-1.pdf


145 
 

СУРЖИК ТА ДІАЛЕКТИ У СУЧАСНОМУ КУЛЬТУРНОМУ  
КОНТЕНТІ: АНТРОПОЛОГІЧНО-ЛІНГВІСТИЧНИЙ АСПЕКТ 

  
Марія Редьква 

 
(Польща) 

 
Стаття присвячена аналізу проникнення у різні жанри масової куль-

тури та літератури елементів  живого мовлення, зокрема суржику та 
 діалектів, з погляду антропологічної лінгвістики. Постколоніальний роз-
виток мови передбачає розширення її функціонального значення, що вияв-
ляється у нових явищах та трансформації традиційних форм. Суржик та 
говірки у масовій культурі – це ознака мовної еволюції чи деградації, роз-
ширення чи звуження значення мови у культурному контексті. 

Ключові слова: діалект, суржик, постколоніалізм, мова, культура. 
 

SURŽYK AND DIALECTS IN THE MODERN UKRAINIAN  
CULTURAL CONTENT: ANTHROPOLOGICAL  

AND LINGUISTIC ASPECT 
 

Marija Red’kva 
 

The article deals with the analysis of the penetration of elements of vernacu-
lar language, in particular suržyk and dialects, into various genres of mass cul-
ture and literature, from the point of view of anthropological linguistics. Post-
colonial development of language involves the expansion of its functional signif-
icance, which is manifested in new phenomena and the transformation of tradi-
tional forms. Suržyk and dialects in mass culture are signs of language evolution 
or degradation, expansion or contraction of the meaning of а language in the 
cultural context. 

Keywords: dialect, suržyk, postcolonialism, language, culture. 
 
Мова та культура співіснують невіддільно та органічно, взаємно впли-

ваючи одна на одну. Культура поруч з іншими чинниками визначає основ-
ні напрямки розвитку та зміни мови, мова натомість проникає в культуру 
та є одним з основних маркерів її ідентичності. У цьому контексті доцільно 
говорити про національні мови та культури, оскільки саме на прикладі 
окресленого етнічного матеріалу можна спостерігати функціональну зміну 
мови та культури за різних зовнішніх та внутрішніх історичних, суспіль-
них та політичних обставин. Загальнонаціональна мова вбирає різні елеме-
нти в процесі її розвитку протягом століть, віддзеркалює зовнішні зміни 
шляхом творення неологізмів, запозичень з інших мов та формування но-
вих значень уже відомих слів. Як один із чинників еволюції, вона фіксує 
нові смисли і витворює нові контексти, водночас зберігає вікову історію – 
від регіональних діалектів до сучасної літературної мови. І це знаходить 



146 
 

відображення у різних сферах життя – від щоденного вжитку до науки і 
культури. 

Основна мета пропонованої розвідки – проаналізувати вибрані мовні 
явища, зокрема використання різних різновидів української мови, у пост-
колоніальних умовах розвитку нового українського культурного контенту. 

За сприятливих політичних та соціальних умов мова розвивається і фу-
нкціонує гармонійно та відповідає потребам та вимогам часу. Вона вико-
нує визначені функції в суспільній, науковій, культурній сферах, водночас 
постійно збагачує свої ресурси. Інакше складається ситуація у національ-
них мовах, які зазнавали колоніального впливу. Поняття колоніалізму у 
традиційному значенні зосереджується передовсім на економічному та 
політичному аспектах, однак релігійна, культурна та суспільна сфери не 
можуть залишитися поза контекстом у таких умовах. Більшість досліджень 
цього явища у світовій науці присвячено аналізу колоніальної політики у 
різних країнах, передовсім в Британії та Франції, яка завершилася у 70-80-
х рр. ХХ ст. Питання мовних процесів тривалий час залишалося на марґі-
несі, однак важливість взаємодії мов у такій ситуації, їх еволюція чи дегра-
дація не могли залишитися поза увагою лінгвістів та антропологів. Цією 
проблематикою у різний час займалися такі вчені, як Césaire (1950), Spen-
cer (1971), Whiteley (1971), Calvet (1974), Bamgbose (1991, 2000), Pennycook 
(1998), Phillipson (1992) та ін. Предметом їхнього зацікавлення було функ-
ціонування англійської та французької мов в Індії та в африканських краї-
нах. На прикладах окремих народів було досліджено мовні зміни і тенден-
ції, зумовлені суспільно-політичними процесами. Державна політика була 
спрямована на послідовне поширення панівної мови у всіх сферах, але пе-
редовсім акцент робили на освіту. Це стало однією з причин, чому англій-
ська стала franca lingua у сучасному світі. Роберт Філліпсон у книзі “Lin-
guistic Imperialismˮ аналізує колоніальні та постколоніальні засоби та спо-
соби поширення англійської мови. Він акцентує на важливості мовної по-
літики в освіті для популяризації мови колонізатора (Phillipson 1992).  

Українська мова та культура є яскравим прикладом становлення та тра-
нсформації у постколоніальній ситуації. Розпад Радянського Союзу та змі-
на політичної ролі мови у незалежній державі виявили значні прогалини у 
функціонуванні української мови – роки домінування російської мови в 
офіційній сфері спричинили брак питомої української наукової, офіційно-
ділової, суспільно-політичної термінології, мови масової культури, розва-
жального контенту та сленгу. Обмежене функціонування української мови 
на офіційному телебаченні та на радіо, відсутність дублювання фільмів та 
брак перекладної літератури виявили лакуни, які вимагали заповнення. Ла-
риса Масенко згадує, що ще під час своїх перших приїздів в Україну Юрій 
Шевельов зазначав, що “сучасну національну культуру слід страктувати як 
багатоповерхову споруду, наповнену не лише високими зразками елітар-
ного мистецтва, а й розмаїтими розважальними жанрами масової культури, 
де кожен глядач або читач обирає той поверх, який відповідає його вподо-
банням” (Масенко 2020, 46).  



147 
 

У 1990-х роках почався активний пошук нових чи раніше заборонених 
ресурсів української мови. Спроба відновити напрацювання українських 
лінгвістів початку ХХ ст., зокрема перевидання праць та тих небагатьох 
словників, які збереглися після знищення їх та заборони у 30-х роках ми-
нулого століття. Процес реінкарнації мовних напрацювань дорадянської 
доби триває до сьогодні. Деколонізація мови, позбавлення її іншомовного 
впливу вимагає значних зусиль не лише мовознавців, а й політиків, фахів-
ців з інших гуманітарних галузей та, безперечно, носіїв мови. 

У сучасній гуманітаристиці багато досліджень присвячено постколоні-
альним тенденціям у Східній Європі та в українській культурі та літературі 
зокрема. Нове слово у літературній критиці та ознайомлення зі здобутками 
західних дослідників належало Оксані Забужко, Вірі Агеєвій, Соломії Пав-
личко. Окремі праці присвячені постколоніальним процесам у широкому 
контексті (Гундорова 2012, Рябчук 2013, Шкандрій 2004, Hnatiuk 2003 та 
ін.). Микола Рябчук, аналізуючи стан української культури за таких умов, 
зазначає, що вона “за багатьма показниками й ознаками функціонуватиме 
й надалі як культура квазіменшинна чи (у великих містах) квазідіаспорна. 
З одного боку, вона й надалі зберігатиме формально «державний» статус 
як культура титульної нації, що великою мірою легітимізує її окреме (від 
Росії) політичне існування” (Рябчук 2013, 96). Такий стан культури визна-
чає частково і стан мови, що, незважаючи на позитивні зміни та тенденції у 
2014–2019 рр., не може позбутися постколоніальних ознак у процесі вико-
ристання. Загалом проблематика власне постколоніального розвитку укра-
їнської мови, яка в умовах диглосії та превалювання російської мови в ра-
дянський період, а на значній частині України у царській Росії зазнавала 
постійних обмежень, що спричинило особливості її розвитку та функціо-
нування й у ХХ ст., недостатньо розкрита у українському мовознавстві. 
Одним з найґрунтовніших досліджень цієї теми є праця Лариси Масенко 
“Мова і суспільство: постколоніальний вимірˮ (Масенко 2004). У новій 
книзі “Конфлікт мов та ідентичностей у пострадянській Україніˮ лінгвістка 
аналізує деколонізацію, дерусифікацію та війну ідентичностей у різних 
контекстах (Масенко 2020). 

Закономірно, що в умовах колоніальної політики функціональне обме-
ження використання мови призводить до призупинення її еволюції, тво-
рення нових пластів лексики та відчутного впливу домінантної мови. 

Асиметричний розвиток мов переноситься на освіту і науку. Домінант-
на мова стає мовою термінології, офіційного дискурсу. Спенсер описує та-
ку ситуацію, як заморожування потенційних можливостей мов на прикладі 
взаємодії англійської та африканських мов: “froze the opportunities for func-
tional development of almost all the African languages. [It] also froze linguistic 
competition between languages for access to new domains, and to some extent 
the European language retarded the extension of existing African vehicular lan-
guages” (Spencer 1985, 394). У постколоніальний період існує кілька шляхів 
розвитку мови. Неминучим наслідком деколонізації є ‘нерівноцінний білі-
нгвізм’ чи ‘диглосія’ (Laroussi, Marcellesi 1997). Відродження мови рідної 



148 
 

для тубільної нації мови сприяє її становленню та подоланню домінування 
іншої. Хоча ситуація з українською мовою має свої особливості порівняно 
з описаними лінгвістами та антропологами прикладами. Здебільшого насе-
лення, наприклад, африканських країн та Індії, пов’язуючи кращі перспек-
тиви з європейськими мовами, вибирає як мову офіційної сфери англійську 
або французьку. Місцеві мови залишаються мовами релігії, домашнього 
вжитку тощо. На думку інших дослідників, обмеження використання мови 
може вести загалом до її зникнення: “In fact, colonisers generally did not spe-
cifically set out to eradicate a language but by systematically limiting its role to 
increasingly fewer domains and functions and by adopting certain positive dis-
courses about the dominant (outside) language, they actively brought about its 
disappearance” (Migge, Léglise 2007, 302).  

Обмеження загальнонаціональної мови спричиняє нівелювання статусу 
різних її різновидів – крім літературної мови, також соціальних та регіона-
льних діалектів. Регіональні варіанти відображають як мовне, так і культу-
рне розмаїття певних народів. Марґінальне трактування та звуження рамок 
їхнього використання до лише науково-дослідної сфери призводить до по-
ступового звужування її функціонуванняння та асиміляцію говірок зі стан-
дартизованою мовою. В контексті української мови значної шкоди збере-
женню діалектів завдала політика урбанізації та русифікації, що звело ре-
гіональні варіанти до спілкування в побуті та до кабінетних лінгвістичних 
досліджень. 

Протягом останніх десятиліть у світовій культурі повернулася мода на 
локальні варіанти мови. Місцевий акцент перестав бути ознакою марґіна-
льності та неосвіченості, а навпаки підкреслює ідентичність носія. У лис-
топаді 2020 року у Франції, в якій відстоювалися засади пуризму протягом 
століть, прийняли закон, спрямований проти ґлоттофобії, що захищає пра-
во людини на послуговування місцевою говіркою з притаманним їй акцен-
том. 

Люди здебільшого володіють двома кодами – місцевою говіркою та лі-
тературною мовою. Звернення до говірок як до активного мовного ресурсу, 
використання їх в медійному просторі, нові дослідження в галузі діалекто-
логії тощо сприяє популяризації та збереженню локальних варіантів. По-
вернення до джерел мов, гадаю, також є однією з ознак деколонізації. 
Українська мова за останні десятиліття стала чудовим прикладом демон-
страції цих процесів.  

Постколоніальний вибух української мови відбувся передовсім у музи-
чній культурі. Масштабна презентація сучасної самобутньої музики відбу-
лася 1989 року на Першому республіканському фестивалі української су-
часної пісні та популярної музики “Червона рутаˮ в Чернівцях. Ця подія 
засвідчила не лише існування альтернативної української музики на про-
тивагу форматній естраді, яка пропагувалася офіційними засобами масової 
інформації, а й через тексти пісень продемонструвала існування сленґу, 
суржика, міського койне та діалектів. Крім того, що мовою фестивалю бу-
ла лише українська, вперше в авторських піснях було використано поруч з 



149 
 

літературною мовою засоби з інших різновидів мови. (На локальному рівні 
такі експерименти з текстами були відомі серед вузьких андеґраундних кіл, 
наприклад, бардівські пісні, так звана батярська культура, популярна у 
Львові, однак це мало нішовий характер). Уперше на великій сцені було 
презентовано пісні гурту “Брати Гадюкіниˮ, “Сестрички Вікиˮ (Вікторія 
Врадій), Андрія Панчишина та ін. Фестиваль показав потужну творчу хви-
лю, яка формувалася представниками молодого покоління. Те, що в офі-
ційному радянському дискурсі існувало у непорушній дихотомії 
ʻросійськийʼ – ʻукраїнськийʼ, ʻмістоʼ – ʻселоʼ, ʻофіційнийʼ – ʻнеофіційнийʼ 
раптом набрало іншого забарвлення та значення в суспільному, культур-
ному та мовному аспектах. Протест молоді проти системи виявлявся також 
у використанні неофіційної на той час символіки – синьо-жовтого прапора 
і виконання Василем Жданкіним разом з Віктором Морозовим та Едуар-
дом Драчем гімну “Ще не вмерла України…ˮ. З погляду сьогодення, це 
був потужний виклик системі та вияв постколоніального вектору розвитку. 
Попри намагання системи, применшити значення та пізніші наслідки цього 
культурного феномену не вдалося. 

З лінгвістичного погляду творчість кожного з виконавців вартувало б 
аналізувати у контексті низки чинників. Як взірець одного з творів, вико-
наних зі сцени 1989 року, наведу цитату з пісні “Сестрички Вікиˮ “Гань-
ба!ˮ (музика і слова Сергія Кузьмінського): 

 
Кричу: “Ганьба!ˮ, але моє волання 
Не долітає до престолу, 
Була одна, тепер нас – тисячі, 
І стали в коло, 
І дивимся одне на одного, 
Як молоді телєта. 
Він каже: “Ето самі прості 
Національного самосознаніяˮ. 
Але без него знаю я: 
Приспів: 
Хто не живе, той не вмирає, 
Хто не заснув, той си не просинає, 
Хто очі не відкрив, той ніц не баче, 
За тобою, Морозенку, вся Вкраїна плаче. 
[…] 
Ось ви радуєте за чистоту української мови, 
А мені все єдно: ковбаса чи колбаса, 
Аби вона була. 
Ганьба! Ганьба! Ганьба! Ганьба!14 
 

                                                           
14

 https://www.pisni.org.ua/songs/693348.html 



150 
 

У наведеному фрагменті вжито діалектизми та граматичні форми хара-
ктерні для наддністрянського говору: телєта, си не просинає, ніц не баче, 
без него. У тексті використано цитати російською мовою, мета яких у гро-
тесковій формі передати дихтомію ʻсвійʼ – ʻчужийʼ. І ця дихотомія відбу-
вається не лише на мовному, а й на культурному рівні. 

Примітно, що діалектизми було використано в авторських текстах, і це 
був новий підхід у трактуванні мови масової культури. Діалектні елементи, 
які традиційно прив’язувалися до фольклору, було презентовано як актуа-
льний сегмент загальнонаціональної мови. Якщо до того часу діалектизми 
та львівське міське койне з’являлися принагідно у гумористичних жанрах 
та здебільшого на регіональному рівні, то фестиваль відкрив значно ширші 
горизонти бачення та розуміння української культури та національної мо-
ви. Це була своєрідна демонстрація точки неповернення до радянської сис-
теми. Вплив фестивалю на вектор розвитку культури, становлення націо-
нальної свідомості та ідентичності недооцінений до сьогодні.  

Такий стиль текстів продовжив творити гурт “Скрябінˮ та його лідер 
Андрій Кузьменко. Сленґ, розмовна лексика, діалектизми автор викорис-
товував не лише у піснях, а й у своїх повістях15. 

Діалектні слова протягом останніх тридцяти років з’являлися у різних 
жанрах та інтерпретаціях. Двохтисячні роки стали знаковими у творенні 
нових зразків масової культури та нового культурного контенту, породже-
ного поширенням інтернету. Прикладом медійного перфомансу гуморис-
тичного формату став проєкт “Дзідзьоˮ, започаткований Андрієм Кузьмен-
ком (Скрябіним). Використання у текстах живого народного мовлення та 
наддністрянського діалекту стали візитівкою і проєкту, і його фронт-мена 
Михайла Хоми, який розпочав свою діяльність як ʻДзідзьо’ 2009 року. Для 
назви проєкту обрали діалектний відповідник лексеми дідусь – дзідзьо. У 
формі кітчу та іронії було презентовано сегмент західноукраїнських реалій 
через засоби передовсім діалектного мовлення із вкрапленням сленґу, ву-
льгаризмів тощо. 

Напередодні парламентських виборів 2012 року було створено в 
YouTube канал ʻТелебачення Торонто’, на якому з’явився у ролі канадсь-
кого кореспондента українського походження Майкла Щура журналіст 
Роман Вінтонів16. Ведучий розмовляє з відчутним канадським акцентом і 
вживає елементи наддністрянських говірок. І це був один з перших прик-
ладів уживання діалектного мовлення в інтернет-просторі, який згодом 
з’явився і на телебаченні. Цей проєкт засвідчив існування двох різновидів 
української мови – говірки та діаспорної мови як варіанту, що існує поза 
межами України як успадкована мова нащадків українських емігрантів. 

2019 року було створено YouTube канал ʻIra Fiinka’ 17, на якому ведеть-
ся трансляція програми “Ліжник ТВˮ. Ведуча, професійна акторка Ірина 
                                                           

15
 Кузьма Скрябін, Я, «Побєда» і Берлін, Харків 2009; Кузьма Скрябін, Я Паштєт і армія, Харків 

2015; Кузьма Скрябін, Місто, в якому не ходять гроші, Київ 2018.  
16 https://www.youtube.com/user/uttoronto 
17 https://www.youtube.com/channel/UC1nXh4FLYVoaAueFmDoYcnw 



151 
 

Вихованець використовує у своїх відео гуцульську говірку. Як зазначає 
авторка в інтерв’ю18, вона за походженням гуцулка і у своїй творчості ви-
користовує автентичний діалект, на відміну від штучно скомпонованих кі-
тчевих текстів, що використовуються на сучасному телебаченні, мета яких 
показати сільських мешканців з інших регіонів України у комедійному 
зниженому світлі порівняно з мешканцями столиці чи інших міст (напри-
клад, у серіалах “Останній москальˮ, “Великі вуйкиˮ тощо).  

У березні 2019 року відновив свою діяльність проєкт “Баба Доцькаˮ 
(Марина Максимів). Серед інших жанрів авторка виконує кавер-версії на 
пісні відомих співаків – Maruv “Siren songˮ19, Jerry Heil #НАТВЕРКАЙ20, 
“Без Обмеженьˮ Тону21 тощо. Тексти кавер-версій цікаві з мовного погля-
ду, оскільки у них поєднано риси гуцульського, покутсько-буковинського 
та наддністрянського діалектів. Це зумовлено передовсім тим, що викона-
виця походить з Коломиї, а цьому регіоні перетинаються межі згаданих 
трьох говорів, що зумовлює змішування кодів різних ареальних варіантів у 
мовленні місцевого населення.   

Згадані вище автори та виконавці презентують контент з уживанням 
говірок південно-західного наріччя. Однак 2019–2020 років південно-
східне наріччя також запрезентовали у сучасні масовій культурі. Так, гіп-
гоп гурт “Курган & Agregatˮ з Харківської області у своїй творчості вико-
ристовує суржик та слобожанський діалект – “Талісманˮ 22, Gabeli23, “Кар-
діомузякаˮ24 та ін. Використання місцевої говірки свідчить про її збере-
ження у молодіжному середовищі.  

Цікавим та контроверсійним мовним явищем у сучасному культурному 
контенті став серіал “Спіймати Кайдашаˮ, знятий за мотивами повісті Іва-
на Нечуя-Левицького “Кайдашева сім’яˮ. Герої фільму розмовляють жи-
вою мовою з характерними середньонаддніпрянськими діалектними риса-
ми та із вкрапленнями елементів суржику. Рецепція медійного продукту 
неоднозначна і суперечлива, але, безперечно, це новий підхід до перели-
цювання класики. Гадаю, режисерам вдалося перенести класичний сюжет 
у сьогодення, відобразивши доволі злободенно і побут, і проблеми, і реа-
льне мовне середовище.  

Якщо в сучасну музичну та блогерську культуру діалекти входять у 
формі гротеску та кітчу, то у літературі елементи говірок використовують-
ся з метою надання творам автентики. Цей прийом використовується дово-
лі часто в сучасній українській літературі. Хоча автори пишуть літератур-
ною мовою, але вкраплюють діалектизми та розмовні елементи. Серед су-
часних письменників такий підхід використовують Власта Власенко, Юрій 
                                                           
18 https://www.youtube.com/watch?v=g9U2k6b_yoU&t=901s 
19 https://www.youtube.com/watch?v=IG9SNECYbfQ&list=RDCMUCXVrwuzGbCwyGqij-f2BCaA&index=7 
20 https://www.youtube.com/watch?v=wcYtKaFMXno&list=RDCMUCXVrwuzGbCwyGqij-f2BCaA&index=4 
21 https://www.youtube.com/watch?v=WpkqZwXFmfE&list=RDCMUCXVrwuzGbCwyGqij-
f2BCaA&index=25 
22 https://www.youtube.com/watch?v=7Hp0_Quf4lo;  
23 https://www.youtube.com/watch?v=K6IQsIfl6Iw&list=RD7Hp0_Quf4lo&index=21 
24 https://www.youtube.com/watch?v=LEj5wY1W-vA&list=RD7Hp0_Quf4lo&index=8 



152 
 

Винничук, Богдан Волошин, Іван Малкович, Марія Матіос, Сергій Осока, 
Тарас Прохасько, Любов-Параскева Стринадюк та ін. Місцева говірка на-
дає ідентичності, прив’язаності до певного ареалу з його етнічними, соціа-
льними та, безумовно, мовними особливостями. Вираженням ідентичності 
персонажа через мовлення автори водночас увиразнюють власну належ-
ність до певного варіанту регіонального мовлення, оскільки вживають той 
діалект, який знають із дитинства. Діалект стає тією ниткою, яка вводить 
ширше коло читачів у певний ареал. Майстерно бавиться діалектизмами 
прикарпатська авторка Власта Власенко25 , вводячи у канву поетичних 
творів лексеми з гуцульської говірки. Авторка маркує особливості мови 
творів уже назвою збірки – “Зґардиˮ, що означає традиційну гуцульську 
прикрасу. 

Письменниця Любов-Параскева Стринадюк у прозових творах26 зану-
рюється не лише у реалії Гуцульщини, місцеві традиції та звичаї, а й опи-
сує цей близькій їй світ засобами гуцульського діалекту. Авторка викорис-
товує говірку не лише для відтворення етнографічних реалій, а презентує її 
як варіант живого мовлення – герої розмовляють гуцульською говіркою. 
Назви предметів, антропоніми, топоніми у текстах – все відповідає автен-
тичним узвичаєним назвам, які записано з максимальним відтворенням 
звучання: “То ти кілько років вчіласи у тому Львові, сиділа там по пивро-
ку, ни приїхала. Тато з мамов платили тобі за науку, виддавала послідне з 
хати, а ти отеперечькі отакої запἰла. Шош собі таке прибагла. До ґіґґя 
тобі та полонина. Ци їсте вже всі видурілиˮ (Стринадюк 2018, 4). Таким 
чином, у сучасну літературу діалектизми входять не для комічного ефекту, 
а як існуючий різновид мови, придатний не лише для відтворення фольк-
лорних текстів. 

Цей прийом спостерігається й у перекладній літературі. Наприклад, Ві-
ктор Морозов у перекладі “Гаррі Поттераˮ південно-західний регіональний 
варіант (West Country dialect) англійської мови, яким розмовляє герой на 
ім’я Рубеус Геґрід, переклав неіснуючим діалектом, створеним на основі 
західноукраїнських, зокрема наддністрянських, говірок для відтворення 
інакшості мовлення героя поруч з іншими персонажами. За словами перек-
ладача, на таке розв’язання проблеми його надихнув переклад Миколи Лу-
каша поезії Гарсії Лорки з каталонської гуцульською говіркою (Морозов 
2018, 11–12). 

Вибірка наведених прикладів уживання діалектів у сучасному культур-
ному контенті, звичайно, не охоплює весь матеріал, але дозволяє продемо-
нструвати існування цього явища у різних форматах та жанрах. 

В умовах диглосії та асиметрії функціонування двох чи більше мов ви-
никає змішування контактних мов. Саме це породило такі мовні різновиди, 
як креольські мови, що розвинулися в результаті взаємодії піджинів та єв-

                                                           
25

 Власта Власенко, Зґарди, 2016. 
26

 Люба– Параскевія Стринадюк, У нас, гуцулів (2014), До данцу (2015), Вивчєрики (2016), Як я ‘му 
жити на полонині (2018), З-за гір’я. Щоденник любові (2019). 



153 
 

ропейських мов. На слов’янському ґрунті прикладами змішаних мов є 
українсько-російський варіант суржику та білорусько-російський трасян-
ка. Обидва різновиди належать до розмовного стилю мови. Проблема ви-
никнення та використання суржику широко досліджена у мовознавстві у 
контексті соціально-політичних чинників (Bilaniuk 2004,  Bracki 2009, 
Danylenko 2016, Масенко 2011 та ін). Незважаючи на вживання суржику на 
значній частині України, у радянському дискурсі це була неіснуюча сторо-
на розвитку української мови. Стилістично знижений різновид мови не 
знаходив відображення ні у культурній, ні в науковій сферах.  

У розважальному контенті наприкінці 90-х набирає популярності про-
єкт ʻВєрка Сердючка’. Тамара Гундорова зазначає, що “cеміотична основа 
образу Сердючки [...] вибудовується на тому напруженні, яке виникає на 
перетині різних трансгресивних стратегій — ґендерних, соціокультурних, 
лінґвістичниx” (Гундорова 2012, 511). Дослідниця аналізує цей феномен з 
погляду посттоталітарної культури та наголошує на кітчовому характері 
перфомансу: “Сердючка є персоніфікацією кічу, оскільки з самого початку 
джерелом появи цього образу є належність до марґінального низу — міґ-
рантів і марґіналів, що перебувають на проміжній території між центром і 
периферією, між низами і верхами, між урбанізмом і рустикальністю. Як 
проміжний тип і як персоніфікація поганого смаку” (Гундорова 2012, 513). 
Сергій Єкельчик зазначає, що Сердючка як блазень “мимоволі, але у згоді 
з українською культурною традицією, змушує своїх глядачів сміятися з 
власних культурних стереотипів і упереджень” (Єкельчик 2011). Тамара 
Гундорова підкреслює, що “Данилко не прагне пародіювати саму україн-
ськість — він намагається у дещо ґротескній формі (і треба сказати, з різ-
ною мірою успіху) відтворювати реальне життя” (Гундорова 2012, 519). 
Перфоманс, образ, смисли, які творить персонаж Андрія Данилка викли-
кають суперечливі відгуки у суспільстві, однак беззаперечним залишається 
факт, що у постколоніальному культурному просторі існував запит на кітч 
і неформатність порівняно з радянським телебаченням та естрадою. Близь-
кість образу до культурних стереотипів та мовлення, зрозуміле значній ча-
стині авдиторії, визначили феноменальність цього явища у свій час. Новий 
український кіч постав як масмедійний, ігровий і безумовно комерційний 
(Гундорова 2012, 487). Це явище, яке стало символом перехідного у всіх 
значеннях часу – від колоніальної до постколоніальної стадії становлення, 
від марґінальності до урбанізму, а поміж тим постала форма вираження 
персонажа – його мовлення. Вперше презентовано творчість суржиком як 
одним із ресурсів української мови. Вважаю, що, незважаючи на неодно-
значне ставлення до цього явища у суспільстві, це, беззаперечно, один із 
шляхів постколоніального відродження та утвердження мови у всій розма-
їтості її різновидів та стилів. Трактування цього ресурсу мови як стилісти-
чно зниженого і невживання його в медійному просторі не заперечувало 
факт його існування. Ймовірно, привернення уваги до суржику, дослі-
дження його природи та причин виникнення дозволить локалізувати його у 



154 
 

певних стилістичних та функціональних рамках, і він не пропагуватимеся 
як модний тренд, наприклад, серед молоді. 

Отже, запропонований короткий антропологічно-лінгвістичний аналіз 
сучасного культурного контенту з огляду на мовні засоби, які у ньому ви-
користовуються, засвідчив широке використання діалектизмів та іншої об-
меженої лексики в постколоніальний період. Ті мовні ресурси, які вважа-
лися в офіційному радянському дискурсі стилістично зниженими і відсу-
нутими на задвірки, виявилися продуктивним матеріалом, який може і зву-
чати згідно з вимогами часу, і відкривати нові мовні та культурні можли-
вості. Аналіз засвідчив, що суржик здебільшого популяризується через ко-
медійну, інколи кічеву культуру, натомість говірки виявилися продуктив-
ними для використання у різних стилях. Примітно, що порівняно із давньої 
традицією поширення західноукраїнських діалектів у локальній нішовій 
культурі, у сучасному медійному контенті з’явилися говірки південно-
східного супрадіалекту. Таким чином, загальнонаціональна мова розши-
рює, повертає і збагачує різні свої регіональні варіанти. Популяризація та-
кого контенту дозволяє позбутися певних насаджених роками умовностей 
та збагачувати загальний мовний фонд. Унаочнення та поширення різних 
варіантів мови, незважаючи на плюси і мінуси процесу, свідчить про деко-
лонізацію мови, а з нею і культури.  

 
Гундорова, Т. (2012). Транзитна культура. Симптоми постколоніаль-

ної травми: есеї. Грані-Т. Київ. 
Єкельчик, С. (2011). Що українського в українській попкультурі. Кри-

тика. 3–4. С. 24–28. 
Масенко, Л. (2004). Мова і суспільство: постколоніальний вимір. КМ 

Академія. Київ. 
Масенко, Л. (2011). Суржик: між мовою і язиком. Видавничий дім 

“Києво-Могилянська академія”. Київ. 
Масенко, Л. (2020). Конфлікт мов та ідентичностей у пострадянській 

Україні. ТОВ Видавництво Кліо. Київ. 
Морозов, В. (2018). На верхівці айсбергу. Тіні /Shadows. С. 7-13. Елект-

ронний ресурс: https://issuu.com/tini.shadows/docs/_______1_for_web__ 
1_/5?fbclid=IwAR2up4UjvTPA57FdBqggP8hVbEVZsnt_D47i2VWoY_itSvL
QUauwnwKye-k [Дата останнього доступу 03.12.2020]. 

Рябчук, М. (2013). Квазіменшинна/квазідіаспорна модель функціонуван-
ня української культури в Україні: постколоніальна амбівалентність. 
НТМТ. Харків. Схід–Захід: історично-культурний збірник. 16–17. Нео-
анти-колоніалізм vs нео-імперіалізм: релевантність постколоніального 
дискурсу на пострадянському просторі. С. 89-100. Електронний ресурс:  
https://shron1.chtyvo.org.ua/Riabchuk/Kvazimenshynnakvazidiasporna_model_
funktsionuvannia_ukrainskoi_kultury_v_Ukraini_postkolonialna_ambi.pdf?PHP
SESSID=e7c74cd40582f1f680e029acb97e41d1 [Дата останнього доступу 
04.09.2020]. 

https://issuu.com/tini.shadows/docs/_______1_for_web__
https://keui.wordpress.com/2013/07/03/shid_zahid_16_17/
https://keui.wordpress.com/2013/07/03/shid_zahid_16_17/
https://keui.wordpress.com/2013/07/03/shid_zahid_16_17/


155 
 

Стринадюк, Л.–П. (2018). Як я ‘му жити на полонині. Гуцульська проза. 
ЛА Піраміда. Львів. 

Шкандрій, М. (2004). В обіймах імперії. Російська й українська літера-
тури новітньої / Пер. з англ. Петро Таращук. Факт. Київ. 

Bamgbose, A. (1991). Language and the nation. Edinburgh University Press. 
Edinburgh. 

Bamgbose, A. (2000). Language and exclusion: The consequences of lan-
guage policies in Africa. Lit Verlag. Münster. 

Bilaniuk, L. (2004). A Typology of Surzhyk. Mixed Ukrainian-Russian Lan-
guage, International Journal of Bilingualism. Vol. 8. No 4, P. 409–425. 

Bracki, A. (2009). Surżuk. Historia i teraźniejszość, Wydawnictwo 
Uniwersytetu Gdańskiego. Gdańsk. 

Danylenko, A. (2016). Iazychie and Surzhyk: Mixing Languages and Identi-
ties in the Ukrainian Borderlands. In book: The Palgrave Handbook of Slavic 
Languages, Identities and Borders. P. 81–98. 

Césaire, A. (1950). Discours sur le colonialisme (essai). Edition Réclame. 
Paris. 

Calvet, L.–J. (1974). Linguistique et colonialisme: Petit traité de glottopha-
gie. Payot. Paris. 

Hnatiuk, O. (2003). Pożegnanie z imperium. Ukraińskie dyskusje o 
tożsamości. Wydawnictwo Uniwersytetu Marii Curie-Skłodowskiej. Lublin. 

Pennycook, A. (1998). English and the discourses of colonialism: The poli-
tics of Language. Routledge. London. 

Phillipson, R. (1992). Linguistic Imperialism. Oxford University Press. Ox-
ford. 

Spencer, J. (1971). Colonial language policies and their legacies. In book: 
Thomas Seboek (ed.). Linguistics in Sub-Saharan Africa. The Hague. Mouton. 
P. 537–547. 

Spencer, J. (1985). Language and development in Africa: The unequal equa-
tion. In book: Nessa Wolfson and Joan Manes (eds.). Language of inequality. 
Mouton Publishers. Berlin. P. 387–397. 

Whiteley, Wilfred, H. (1971). Language policies of independent African 
states. In book: Thomas Seboek (ed.). Linguistics in Sub-Saharan Africa. The 
Hague. Mouton. P. 548–558. 

Migge, B., Léglise, I. (2007). Language and colonialism. Applied linguistics 
in the context of creole communities. In book: Marlis Hellinger and Anne Pau-
wels (eds.). Language and Communication Diversity and Change. Handbook of 
Applied Linguistics. Mouton de Gruyter. Berlin. P. 297–338.   

Laroussi, F., Marcellesi, J.-B. (1996). Colonisation et décolonisation. In 
book: Hans Goebl, Peter Nelde, Zdenĕk Stary and Wolfgang Wölck. Contact 
Linguistics. An international Handbook of Contemporary Research. Mouton de 
Gruyter. Berlin. P. 193–199. 

 
 
  



156 
 

НАВКОЛОМОВНІ ДИСКУСІЇ В УАНЕТІ 
 

Олена Руда  
 

(Україна) 
 

У статті проаналізовано представлення мовного питання в українсь-
кому сегменті інтернету. Увага автора зосереджена на дописах у соцме-
режах, на інтернет-форумах та коментарях користувачів, у яких зачеп-
лено проблеми функціонування української та інших мов у державі. Автор 
дійшла висновку, що характерними ознаками навколомовного дискурсу в 
Україні є циклічність, високий рівень дискутивності, конфліктність, по-
пулізм, маніпулятивність. 

Ключові слова: інтернет, фейсбук, мовне питання, українська мова, 
навколомовний дискурс. 

 
DISCUSSIONS AROUND LANGUAGE ISSUE IN UKRAINIAN 

INTERNET SEGMENT 

Olena Ruda 

The article reviews the presentation of the language issue in the Ukrainian 
segment of the Internet. The author has been collecting and analyzing posts in 
social networks, online forums and comments of the users on the problem of the 
functioning of Ukrainian language and other languages. The ‘metalingual’ dis-
course in Ukraine features cyclicality, high temperature of debate, a spirit of 
conflict and manipulative methods. 

Key words: Internet, Facebook, the language issue, the Ukrainian language, 
metalingual discourse. 

 
Ієрархію суб’єктів мовної політики держави складають органи законо-

давчої, виконавчої і судової гілок влади, громадські та наукові організації, 
а також засоби масової комунікації. Політологи, експерти, громадські ак-
тивісти, діячі культури й мистецтва, журналісти та решта “агентів впливу” 
активно формують суспільну думку щодо питання функціонування мов. Та 
сьогоднішнє поширення інтернет-технологій і пов’язані з цим глобальні 
зміни в моделях комунікації уможливлюють трансформацію суб’єктності: 
тепер кожен громадянин – користувач інтернету має змогу стати суб’єктом 
мовної політики завдяки інтерактивному спілкуванню на форумах і в соц-
мережах, коментуванню редакційних матеріалів електронних видань, ве-
денню блогів, створенню інтернет-спільнот тощо. Високий рівень анонім-
ності, можливість контакту з широким колом осіб усередині й за межами 
країни, відсутність перешкод для спілкування між людьми, які належать до 
різних соціальних прошарків, освітніх, професійних, вікових, етнічних, ку-
льтурних груп, – ось переваги нових каналів зв’язку, що полегшують по-



157 
 

шук людей із близькими поглядами і втілення просвітницьких задумів. 
Водночас не можна забувати про маніпулятивний потенціал цього комуні-
каційного каналу. Дописи в соцмережах і коментарі до публікацій, із одно-
го боку, відображають суспільну думку, з іншого – є інструментом маніпу-
ляції, адже часто на замовлення провокують суперечки, розпалюють емо-
цій довкола проблеми. 

Мета цього дослідження – з’ясувати, у який спосіб прагматичні страте-
гії суб’єктів мовної політики в Україні реалізуються в навколомовному 
дискурсі, який, зокрема, розгорнувся в українському сегменті інтернету 
(Уанеті). До зібраних текстів застосовано комплекс спеціальних лінгвісти-
чних методів: контент-аналіз, дискурсивний аналіз, зокрема інтегративний 
дискурсивний аналіз, який дає змогу виявити логіку адресанта та її реалі-
зацію в мовній структурі тексту, а також критичний дискурсивний аналіз, 
що пропонує розшифрування ідеологічних компонентів висловлення.  

Інтернет сьогодні для українців є простором для вільного висловлю-
вання власної думки й безперешкодного доступу до різних поглядів на ті 
чи ті політичні, суспільні явища й події. Якщо в 2000 році в Україні було 
200 тисяч користувачів інтернету (0,4% від загальної чисельності населен-
ня) (Інтернет в Україні 2020), то, за даними Інтернет-асоціації України, у 
вересні 2019 року регулярно відвідували мережу 71% населення (22,96 млн 
українців). Інтернет-сайти і соціальні мережі для 27,5% і 23,5% українців 
відповідно у минулому році були джерелом інформації про стан справ в 
Україні і світі (Джерела інформації 2019).  

Основні концепти навколомовного дискурсу в Україні. Ідеологічна й по-
літична мобілізація електорату за допомогою мовного питання неодмінно 
призводить до того, що в рейтингах проблем, які турбують українців, воно 
посідає верхні рядки. Поляризація поглядів на мовне життя в Україні, вве-
дення мовного питання у контекст російсько-української війни спричиня-
ють аксіологічні коливання в суспільстві. Протилежні погляди на питання 
функціонування мов у державі сформували навколомовний [політичний] 
дискурс. Антагонізм цього дискурсу здатен сформувати примарне уявлен-
ня про існування “двох Україн”, тобто держави, розколотої за мовним 
принципом.  

Сьогодні в навколомовному дискурсі в Україні поняття ‘війни’ і ‘мови’ 
пов’язані причинно-наслідковим зв’язком: мова (державна мовна політика) 
є причиною, а війна – наслідком (“Закон о языке нужно отменить и при-
нять нормальный закон. Это первый шаг для отмены войны”, – впевню-
вав співзасновник студії “Квартал 95” Борис Шефір (detector.media, 
30.05.2019)). Водночас російська отримує чітко артикульовані оцінки як 
мова ворога, агресора (окупанта), колонізаторська (“Там де «язик», там і 
війна”, “російська вбиває”). У ряді контекстів підкреслено значення мови 
для самого існування держави (“Та як може бути двомовність?! Двомов-
ність – це смерть України. Що це за двомовність? І жити, і не жити”, – 
написала письменниця і художниця Емма Андієвська (radiosvoboda.org, 
13.02.2018); “Двомовність для України – це поцілунок смерті”, – професор 



158 
 

Колумбійського університету Юрій Шевчук (hromadske.ua, 24.03.2017)). 
Відповідно, в контекстах лексеми ‘мова’ і ‘язык’ (‘язик’) уживаються у су-
проводі однієї зі складових дихотомії ‘ми – вони’ та її модифікацій.  

Статус-кво в ситуації фактичної двомовності обирала своєю позицію 
кожна влада в Україні. 5-й Президент Петро Порошенко у 2014 році обій-
няв найвищу державну посаду, озброївшись гаслом “Єдина країна – Еди-
ная страна”, відтак утвердивши в дискурсі новий концепт компромісу, 
який прийшов на зміну концепту розколу, що домінував до того тривалий 
час. В одних риториках компроміс означав бажання взайве не порушувати 
дражливе мовне питання, а пустити розвиток ситуації на самоплив, а в ін-
ших – шукати баланс між утвердженням державної мови в усіх сферах 
життя суспільства та функціонуванням російської як регіональної нібито 
для замирення між “українськомовними” і зачепленими війною “російсь-
комовними” регіонами. Ця настанова була змінена лише напередодні пре-
зидентських виборів 2019 року, що втілилося в гаслі “Армія! Мова! Віра!”. 
Нове керівництво держави в мовному питанні повернулося до “центрист-
ської”, за словами Дмитра Разумкова, тодішнього головного політтехноло-
га та спікера президентської кампанії, позиції. Заяви чинного глави держа-
ви щодо гуманітарного розвитку держави, висловлені міркування предста-
вників політичної сили “Слуга народу”, законодавчі ініціативи народних 
депутатів – висуванців від партії влади свідчать про наміри втілити ідею 
ревізії в мовно-культурному житті країни (“навести порядок”, за словами 
Президента Володимира Зеленського). Не відмовляються нові очільники і 
від укорінених концептів розколу й компромісу. Так, за словами міністра 
культури та інформаційної політики Олександра Ткаченка, метою прези-
дентської команди є обговорення подальших кроків, “щоб зрозуміти, який 
компромісний підхід можна було б знайти – такий, щоб об’єднував би кра-
їну” (з інтерв’ю, glavcom.ua, 19.02.2020).  

Дискусії про мову (мови): підстави й тематика. Дискусії навколо мов-
ного питання виникають, щойно з’являється інформаційний привід. В 
останні роки такими приводами були: визнання Закону №5029-VI “Про 
засади державної мовної політики” неконституційним; прийняття Закону 
№2704-VIІІ “Про забезпечення функціонування української мови як дер-
жавної”, його підписання Президентом Петром Порошенком; прийняття 
законів про квоти на радіо та телебаченні, про освіту; відставка Уповнова-
женого із захисту державної мови й обрання нового мовного омбудсмена; 
внесення на порядок денний Верховної Ради України законопроєкту Мак-
сима Бужанського “Про внесення змін до деяких законодавчих актів щодо 
навчання державною мовою в закладах освіти”; всеукраїнські акції на за-
хист української мови 16 і 17 липня 2020 року; громадське обговорення 
проєкту нового українського правопису; опублікування результатів соціо-
логічних досліджень; оприлюднення моніторингу дотримання мовних квот 
у медіа; огляд телевізійного й кінематографічного контенту. Дискусії ви-
кликали також висвітлення фактів відмови в обслуговуванні державною 
мовою у сфері послуг чи державних органах, на кордоні тощо; повідом-



159 
 

лення про дискримінацію і навіть акти насильства через мову спілкування, 
а також заяви політиків і чиновників щодо мовних питань. 

Обговорення будь-яких подій, які стосуються мовного життя, врешті 
зводиться до оцінювання мовної політики держави: громадян найбільше 
непокоїть, який курс візьме влада в гуманітарній сфері за фактичної дво-
мовності в країні. Попри різне осмислення причин і обставин білінгвізму 
об’єднує антагоністів невдоволеність державною мовною політикою. По-
борники повноцінного удержавлення української мови пояснюють: всупе-
реч деклараціям про захист державної мови досі не випрацьовано конкрет-
них механізмів контролю за її впровадженням у сферу державного управ-
ління й не передбачено відповідальності службових осіб за недотримання 
мовного законодавства. Невдоволені вони і відсутністю механізмів держа-
вного протекціонізму українській мові в галузях книговидавництва, засобів 
масової інформації, масової культури тощо. Популізм, переконують вони, 
в реальному суспільно-мовному контексті призведе до звуження сфер фу-
нкціонування української мови і врешті не об’єднає країну, а створить ще 
більшу загрозу територіальній цілісності та національному суверенітету 
держави. Решта аргументів такі: 

“Українська мова – державна”, “Українська мова – рідна”; “Українська 
мова – мова титульної нації”; “Володіти українською в Україні – природ-
ньо”. 

Vadim Kizyan: “Можеш уявити німця який не знає німецької, а поляка 
який не знає польської, чому можна уявити українця який не знає українсь-
кою…” (тут і далі дописи наведені зі збереженням мови і авторського на-
писання. – О.Р.). 

Olya Lapchuk: “Це просто абсурд і маразм. Вдома в себе говоріть хоч 
китайською, хоч жестовою мовою, але державна має бути тільки україн-
ська. Поважайте цю державу, не подобається, зібрали речі та їдьте ту-
ди де будете говорити і писати тією мовою, яку обрали”.  

Ігор Шевченко: “Російська мова українцям не рідна, вона нам силою 
була нав'язана, тому російській не місце в Україні”.   

“Російська мова – мова країни, яка розв’язала війну проти України”. 
Вікторія Клочкова: “Народ, ви забули що Росія вбиває наших хлопців на 

Донбасі, що зараз війна в країні! Тобто вони вбивають наших братів і си-
нів, а ми повинні розмовляти і навчати своїх дітей їхньою мовою!” 

Marjana Savka: “Це ж дуже прозоро: триває війна з Росією. То невже 
так складно вивчити мову своєї власної країни, щоб тим самим відрізня-
тися від свого ворога?” 

“Гуманітарна політика держави має відповідати світовим аналогам”. 
Vadim Kizyan: “Особливо мені подобається Латвія. Паспорт не гро-

мадянина. Який не здав екзамен на знання мови, історії і культури. Ні пра-
ва голоса, ні права подорожувати ЄС, ні права вибирати і бути обрани-
ми”. 

Юрий Гуменюк: “На россии нет обучения на украинском языке. Поче-
му тогда мы должны идти на уступки?” 



160 
 

Натомість прихильники “мовного компромісу проти розколу” осердям 
проблеми вважають відсутність законодавчо визначеного статусу російсь-
кої мови у фактично двомовній країні. Їхні аргументи зводяться до таких 
тез:  

“Державна багатомовність – світова практика”; “Мова не є європейсь-
кою цінністю”. 

Illiashenko Oleksandr: “Общеизвестно, что Украина – ДВУЯЗЫЧНАЯ 
страна. Должно быть 2 государственных языка, как в Канаде. А в Швей-
царии ТРИ государственных языка и один региональный. Идиоты добью-
тся полного развала Украины”.  

Горбачев Андрей: “…Во всем мире ценится многонациональность в 
одном Торонто смешался весь мир. Люди гордятся что в их государстве 
одинаково всем комфортно независимо от национальности, языка, и т.д.”  

“Потреби, право вибору громадянина мають бути дотримані, якщо 
держава хоче називатися демократичною”; “Не потрібно змушувати”.  

Александр Кудря: “и это демократия? катимся в ...опу....зачем ущем-
лять?”  

Banderacaput Sergey: “В ДНР – люди сами выбирают язык обучения. 
Никакое быдло не будет навязывать нам – свою поганую свинячью мову”.  

Денис Денис: “я рускоязычный украинец и хорошо знаю украинский но 
буду говорить на руском изза того что мне ктото навязывает общатся 
на украинском!!” 

Синонімом ‘права вибору’ в контекстах є лексема ‘бажання’. При цьо-
му свідомо випускається поняття ‘обов’язок’ (володіти й користуватися в 
офіційних сферах життя державною мовою, як цього вимагає Конституція 
України).  

“Російська мова – рідна (звична) мова для багатьох українців”. 
Sashko Mykhailenko: “російська в Україні не є мовою тільки представ-

ників російської меншини, але й мовою частини українців”. 
Вадим Петриченко: “Нема рідної і нерідної для більшості українців. 

Для них російська є така само рідна, як і українська”. 
Vitalij Vartiainen: “приезжайте в Киев и убедитесь, что традиционным 

для киевлян и жителей Ирпеня, Бучи, Вышгорода, Вишневого... языком 
бытового общения является на 85–90% русский”. 

На захист нинішньої ситуації двомовності звучить: 
“Мова не на часі”. 
Олександр Глущак: “вони би краще державу з кризи витягали, чим чер-

говий раз переливати з пустого в порожнє…” 
Алена Прокуда: “Людоньки, схаменіться! Є багато країн, у яких (так 

історично склалося) дві, а то і три державні мови. Рівноправні і рівноцін-
ні. У нас із вами і без «мовного питання» проблем придостатньо”. 

Борис Шефір: “Просто сейчас не нужно теребить проблему языка, 
она делит общество. Вначале нужно войну остановить, а потом решать 
другие задачи” (detector.media, 30.05.2019). 



161 
 

Ця позиція зводиться до того, що мовне питання за важливістю посту-
пається потребі розв’язати економічні проблеми, а впровадження мовного 
законодавства може потребувати витрат із кишень платників податків.  

Alina Königbauer: “Лучше бы Вы все вместе так за то боролись, что-
бы в школах детям еду хорошую давали, чтобы штукатурка на голову не 
сыпалась, чтобы в школах украинских отопление было и дети не мерзли, 
чтобы туалеты нормальные сделали. <…> и неважно при этом на каком 
языке они там учатся”.  

Александр Карнаух: “Прям если все будут знать мову так и бакс бу-
дет по 8 и воровать перестанут и в космос начнем летать?” 

“Немає значення, якою мовою спілкуватися”.  
Третьякова Катя: “Не важно, на каком «языке», человек общается! 

ГЛАВНОЕ, оставаться ЧЕЛОВЕКОМ!!!” 
Lydmila Lybimay: “Чего только не вбрасывают. Через мову сваряться 

лише боти. А нам усім добра, розуму та терпіння. Говорите хоть на ки-
тайском, но будьте человеком в поступках и буде добре”. 

Tanya Sanomi: “Господи, как же всё это надоело! Когда до большинс-
тва людей дойдет, что патриотом человека делают его поведение и реа-
льные поступки, а вовсе не упертое принципиальное отношение к «мовно-
му питанню», то всем бы стало намного легче жить! <…> А что касае-
тся русского языка, то я не ассоциирую его со страной-агрессором, для 
меня это просто родной язык. И к тому же язык вовсе не виноват, что 
некоторые люди, говорящие на нем, идиоты”. 

“Знання багатьох мов – перевага”; “Двомовність – здобуток”.  
Ірина Ярмоленко: “Чим більше мов ти знаєш – тим більше ти Людина. 

Мова Російська – мова не Путіна. А мова Київської русі”.  
Iuliia Shyriaieva: “О чем тут дискуссия, не пойму. Сейчас в школах де-

ти учат 3 языка: украинский, как государственный, и иностранные – анг-
лийский и немецкий. В чем проблема учить русский как иностранный? Как 
говорится: сколько языков знаешь, столько раз ты человек. <...> Разве 
плохо быть полиглотом?”  

“Українську мову треба захищати, але не за рахунок російської”. 
Duremar Vladimir: “<…> а кто-то спорит, что украинский язык дол-

жны учить на Украине? Вопрос то вертится о том, что другие запре-
тить пытаются”. 

Vladimir Kaledin: “Действительно «Руки прочь»! Только от русского 
языка! Нельзя утверждаться за счет других и за счет угнетения запрета 
других или другого!” 

Поняття, позначувані лексемами ‘витіснення’, ‘приниження’, ‘ущем-
лення’, є ключовими у риториках, адже мовці наголошують на неприпус-
тимості розширення використання однієї мови за рахунок звуження сфер 
функціонування другої. 

“Українізація, яку здійснювала українська влада, є причиною 
«від’єднання» Криму і квазіреспублік”. 



162 
 

Смирнов Роман: “Как-то не очень вовремя. В прошлый раз таким за-
коном пол Донбасса подняли на уши”.  

Groza Did: “Тоді запалили Крим і Донбас. Зараз хочуть підірвати проє-
вропейский рух, і допомогти пропутінським силам загарбати владу”.  

Алекс Альварес: “Насильная украинизация нужна для расшатывания 
ситуации в стране не более. <…> В результате этой политики Крым 
отвалился, идёт гражданская война и не известно чем это все закончит-
ся”. 

“Недостатній рівень мовленнєвої культури населення, низький рівень 
освіти українською мовою”. 

Anna Hellner: “в таком случае, может, стоит протестовать против 
низкого уровня обучения в школах? Запрет русского не улучшит качество 
преподавания украинского, только увеличит количество суржикоговоря-
щих”. 

Iness Inko: “как уже задолбал этот извечный языковой вопрос. <…> 
Лучше б наши ярые националисты так пуканы рвали за искоренение кол-
хозного суржика, льющегося отовсюду, стыдобище”. 

Наведені для прикладу аргументи не є новими в українському навколо-
мовному дискурсі. Їхні зародки слід шукати в характерній для попередніх 
політичних епох практиці замовчування й перекручування історії мовного 
питання. Міфотворчість і дотепер формує погляди частини українського 
суспільства щодо мовної ситуації в Україні. Давні й новітні міфи про мову 
(мови) в інформаційному просторі є інструментами маніпуляції громадсь-
кою думкою (Руда 2013). Поряд із міфами про добровільний перехід час-
тини українців на російську мову, про історичну зумовленість білінгвізму, 
про майже суцільну російськомовність України, про вимирання української 
мови, її штучність, неповноцінність навіть в інтелектуальних колах побу-
тують переконання про універсальність, наднаціональність, демократич-
ність російської на противагу локальності, консерватизму, зашореності 
української. Актуалізований сьогодні міф – про вибір мови як деідеологізо-
вану поведінку (про російськомовних патріотів). Питання, чи залежить 
український патріотизм від мови (Москвичова 2015; Масенко 2018), стало 
центральним у дискусіях, що розгорнулися довкола питання мови. Поши-
рювачі цієї тези стоять на тому, що мова є особистісною характеристикою, 
вподобанням, лише інструментом. 

Широко експлуатується і міф про полярність населення – поділ на 
‘справжніх’ і ‘несправжніх’ українців, ‘українців’ і ‘совків’, ‘патріотів’ і 
‘п’яту колону’, ‘вату’ і ‘вишивату’ (у контекстах – українськомовних і ро-
сійськомовних). Маніпулятивно окреслюють ще одну групу з окремою 
ідентифікацією – російськомовних переселенців, чий “голос Донбасу” ні-
бито потрібно почути, аби дійти суспільної згоди. 

Численним дискусіям сприяють неоднозначене тлумачення, навіть у 
експертних колах, понять ‘рідна мова’, ‘інші мови’, спекулятивне викорис-
тання понять ‘мовні меншини’ і ‘мови меншин’.  



163 
 

Висловлювання про мовну політику та мовну ситуацію публічних осіб 
– політичних, громадських і культурних діячів – найбільше збурюють за-
гал. Після подання прямої мови в новинних сюжетах “суспільне обгово-
рення” продовжується у соцмережах. Так сталося, наприклад, після ін-
терв’ю музиканта і співака Олега Скрипки, який сказав: “Люди, які не мо-
жуть вивчити українську, мають низький IQ, таким ставлять діагноз 
«дебілізм». Треба їх відокремити, тому що вони соціально небезпечні, 
треба створити гетто для них” (ukranews.com, gordonua.com, ukr.media, 
20.04.2017). Відомі українські актори Римма Зюбіна, Соломія Вітвіцька та 
Роман Ясинський, а слідом і широкий загал у фейсбук-стрічці висловили 
обурення мовною політикою телеканалу “1+1”, який у новому сезоні за-
планував усі нові серіали російською мовою. У статті “Сміх і сльози”: пла-
ни 1+1 з виробництва контенту на 2020 рік” (telekritika.ua, 05.02.2020) про-
дюсер серіалів Олена Єремеєва заявила, що для неї непросто “знайти то-
нальність української мови, щоб глядач її сприймав” і що “артистам поки 
ще важко працювати українською мовою”. Останнім часом скандальні 
заяви з приводу мови (мов), які повторюють проросійські пропагандистсь-
кі тези, роблять наближені до чинного Президента Володимира Зеленсько-
го особи (приміром, “Мовна позиція Кошового спровокувала критику” 
(gazeta.ua 21.09.2018)) та політики, які представляють владну партію. “В 
2014 році був прийнятий закон про мову. Після цього спровокувалися всі ці 
дії в Криму. Після цього Російська Федерація зайшла до Криму”, – сказав 
народний депутат від фракції “Слуга народу” Олексій Устенко в ефірі те-
леканалу “НАШ” (24.12.2019).  

Не обходиться і без постійного згадування в аргументах окремих осіб, 
які в українській мовній дійсності виконують роль тригерів — розбурху-
ють суспільство новинними приводами, раз у раз виносять мовні проблеми 
в публічну площину. Йдеться про колишнього народного депутата Ірину 
Фаріон і громадського діяча Ларису Ніцой. Залежно від свого бачення мо-
вної ситуації громадяни оцінюють дії тригерів як провокативні чи право-
мірні. Ці публічні особи стали уособленням радикального мовного активі-
зму. “Дело Ницой живет и побеждает”, – коментує на своїй фейсбук-
сторінці новину про дублювання в українському прокаті фільму “Донбас” 
Сергія Лозниці кінокритик Юрій Володарський.  

Окрему нішу на онлайн-ресурсах займають оповіді побутових історій, 
які стосуються питання мови. Люди охоче діляться життєвим досвідом із 
широкими колами користувачів інтернету. Так, тематичну групу склада-
ють історії переходу на українську мову від російськомовних громадян 
(наприклад, проєкти “Мовомарафон”, “Переходь на українську”, “Викла-
дай українською” у фейсбуці, сайт “Переходь на українську”  
(perehodnamovu.uamodna.com)) і опанування державної мови іноземцями. 
Сильний агітаційний ефект справляють такі історії, викладені “агентами 
впливу” – відомими політиками, артистами, інтелектуалами, спортсмена-
ми, воїнами тощо.  



164 
 

Найбільший резонанс мають ілюстрації дискримінації за критерієм мо-
ви спілкування. Історії, що ними діляться не лише на сторінках соціальних 
мереж, а й оповідають як подію на новинних сайтах, збурюють емоції і ви-
водять обговорення конкретної ситуації на рівень дискусії щодо мовної 
політики в державі. Іван Кайдашенко: “Скільки я себе пам’ятаю (59 років), 
мені з дитинства в Києві постійно чи періодично відмовляють в отриман-
ні послуг українською мовою. Ця ДИСКРИМІНАЦІЯ викликає у мене відпо-
відну ненависть як до надавачів послуг так і до влади, яка протягом 27 
років підтримує таку ДИСКРИМІНАЦІЮ”.  

Українські журналісти епатують суспільство висвітленням скандалів 
навколо питання мови. Ось лише деякі заголовки інтернет-видань: “Вінни-
цький готель відмовив в обслуговуванні жінці, яка не захотіла розмовляти 
російською замість української” (amazing-ukraine.com, 29.05.2018); “«Ук-
раинский ради вас учить не буду»: у відділенні «Нової пошти» спалахнув 
мовний скандал” (nashkiev.ua, 14.09.2017); “«Х*хли, банд*ри»: донеччанка 
влаштувала скандал у маршрутці через українську мову” (obozrevatel.com, 
29.08.2018). Мовні скандали, що висвітлюються на сторінках інтернет-
видань, переростають в історії, за розвитком яких уважно стежить уся ін-
тернет-спільнота. Так, у вересні 2018 року більшість новинних ресурсів 
висвітлювали, як у Києві касир мережі MacDonald’s відмовився обслугову-
вати клієнта – громадського діяча українською мовою (“В столичном 
McDonald's разразился языковой скандал”, nashkiev.ua, 17.09.2018). Невдо-
взі громадськість отримала змогу дізнатися продовження історії (“В «Мак-
дональдсе» прокомментировали языковой скандал”, nashkiev.ua, 
17.09.2018). А вже 19.09.2018 низка видань опублікували реакцію на інци-
дент громадської організації “За україномовний Київ”, навівши інші факти 
дискримінації за мовною ознакою (“Пояснили, чому мовний закон потріб-
но прийняти терміново”, gazeta.ua, 19.09.2018).   

Левову частку обговорень мовного питання на інтернет-майданчиках 
становлять звинувачення одне одного в маніпулюванні (спекулюванні). 
Дописувачі виправляють лексичні й граматичні помилки своїх ідейних 
опонентів, дорікають у неграмотності, що використовується як аргумент у 
суперечці. Дискредитація мовної компетенції опонента (наприклад, 
“…видно, що або Ви погано вчилися у школі, або розділ пунктуації по укр. 
мові Вам погано викладали”) є потужним інструментом нівелювання пере-
конань і суджень. Об’єднує російськомовних і українськомовних негатив-
не оцінювання такого явища української мовної дійсності, як суржик (оль-
га роман: “Краще продумайте, як знищити цей грьобаний, перепрошую, 
суржик, який оселився, зокрема, в Києві і від якого нудить”; Антонина Ка-
рпикова: “Где украинцы?? СТАДО БЕЗГРАМОТНЫХ БАРАНОВ!! Ни А ни 
БЭ, ни КУКАРЕКУ!! Матюки не могут писать без ошибок!! Когда их слу-
шаешь на рыгачку тянет!!”).  

Рука в руку з обговоренням будь-якого аспекту мовного питання ідуть 
питання національної й культурної належності та ідентифікації. Тож 
сповнені етнічної нетерпимості оцінки – не рідкість у таких дискусіях. На-



165 
 

приклад, міністру внутрішніх справ Арсену Авакову у зв’язку із його скан-
дальними заявами про мову повсякчас нагадують його вірменське похо-
дження. Критика особистісних якостей замість критики позиції, яку захи-
щає ця особа (“аргумент до особистості”), – поширений прийом ведення 
нечесної дискусії. Так, у коментарях під розміщеною на 24.tv.ua новиною, 
де йшлося про заяву тодішнього спікера парламенту Андрія Парубія про 
винесення на розгляд мовного закону, не один користувач вказав на особ-
ливості мовлення спікера (гаркавість) (Pavel Lozovoq: “САМ НАВЧИСЯ 
ГОВОРИТИ!! А ТОДІ БЕРИСЯ ЗА МОВУ ПАН ПАЛУБІЙ!!”; Константин 
Якименко: “Дядько і сам половини буков не вимовляє зато печеться про 
мову. Одним словом, длузі пльошу підтлимати!”) 

Ноу-хау інформаційних війн – так званий тролінг – є базовим поняттям 
медійної та мережевої комунікації, що передбачає провокування опонента 
до необдуманих висловлювань. Тож прояви конфліктної поведінки під час 
обговорення мовного питання часто є наслідками використання ‘тролями’ 
комплексу маніпулятивних прийомів: подання неправдивої інформації, пе-
рекручування фактів, заангажованої інтерпретації, приписування прихова-
них цілей, спекулятивної аргументації, видавання міфів за реальні факти, 
дискредитації осіб і груп людей, навішування ярликів, гри на національ-
них, релігійних почуттях, використання негативно забарвлених експреси-
вів, стилістично зниженої, обсценної лексики, іронії тощо.  

Прикладом поведінки мережевих ‘тролів‘ в Україні є порушення прес-
криптивного аспекту мовної політики. Людей нібито турбує “нездорова” 
тенденція до засмічення мови застарілими словами й діалектизмами, поло-
нізмами, галичанізмами, “надуманими” зворотами, “западенскими словеч-
ками”. Дригало Влад: “…украинский так украинский на госуровне и все 
такое. Но именно украинский, как писал Шевченко, а не полупольский за-
паденский суржик! Вот за этим пусть и следят!” Бурхливі дискусії ви-
кликають вживання обсценної лексики у дописах, а також обговорення до-
цільності вживання лайливої лексики в повсякденному мовленні, художній 
літературі, кінопродукції тощо.  

Мовний інструментарій навколомовних дискусій. Контекстам, у яких 
порушене мовне питання, притаманний високий рівень емоційності й об-
разності мови у супроводі графічних можливостей онлайн-комунікації (ка-
пслок, емодзі тощо). На позначення низки явищ і осіб використовуються 
оцінна лексика й метафори: порушення мовного питання –  “мовна кар-
та”, “платівка”, “підливання олії у вогонь”, “зрада України”, “проросій-
ський реванш”, “відступ”, “крок до Майдану, до наступної революції”, 
“ходіння по колу”; прихильники ідеї російської мови як другої державної – 
“російські посіпаки”, “манкурти”, “псевдоукраїнці”, “вата”, “лінгвоінва-
ліди”, “мовофоби”, “рашисти”, “рускомірці”, “промосковити”, “ущім-
льоні”, “з російськомовною щелепою”, “лапотніки”, “мордва і мокша”, 
“узкоязичниє”. І, звісно, “бандеровцы”, “недонацисти”, “повернутые на 
мове”, “рагули” (рос.) – мовний патерн на позначення збірного образу 
українських націоналістів; у навколомовному дискурсі використовується 

https://www.facebook.com/pavel.lozovoq?fref=ufi&rc=p
https://www.facebook.com/profile.php?id=100010108720623&fref=ufi&rc=p
https://www.facebook.com/profile.php?id=100010108720623&fref=ufi&rc=p


166 
 

для називання тих, хто відстоює удержавлення української. У відповідь на 
вимогу спілкуватися державною мовою у громадських закладах окремі ак-
тивісти отримують ярлик “вышиватник” (рос.). Мета такого слововжи-
вання – позначити таких людей як неадекватних осіб, “зациклених” на (ні-
бито неважливих) національних питаннях. Отже, префіксоїди-основи псев-
до-, горе-, ура- префікс не-, слова з основою хохл-, націонал-, вишиват-, 
фашист-, з одного боку, та слова з основою імпер-, совєт-, рашист- тощо, 
з іншого, є ресурсом творення оцінної лексики, яка використовується в 
дискурсі.  

Напруга кризового часу долається гумором і сміхом, адже висміювання 
ніби роззброює ворога його, робить тривожне недолугим і смішним. Тож у 
сміхову культуру потрапило й мовне питання, породивши меми про “кро-
восісів”, “розіп’ятого російськомовного хлопчика”, “російськомовні щеле-
пи” тощо. Гумор грає на полі продукованих російською пропагандою сю-
жетів, висміюючи перекручування, спотворення і навіть фальшування 
українських подій.  

Фахова дискусія про мову (мови) в інтернеті. У віртуальному просторі 
ведеться також фахова дискусія щодо мовних питань. Наковці розміщують 
ґрунтовні розвідки про особливості мовної ситуації, соціологи публікують 
результати своїх досліджень, громадські діячі пояснюють, що відбувається 
в законодавчому полі. Завдяки громадянській ініціативі створено майдан-
чики, присвячені поясненню, що таке мова ненависті, як її виявити й про-
тидіяти цьому явищу. Багато інформаційних онлайн-ресурсів розміщують 
матеріали щодо проблем постправди, ролі мас-медіа в поширенні неправ-
дивої інформації, засобів протидії ворожому інформаційному впливу на 
свідомість населення.  

Так само фейсбук став майданчиком для поширення серед громадсько-
сті інформації про різноманітні петиції до державних органів з інструкці-
єю, як можна підписатися під тим чи тим зверненням. Тільки на онлайн-
ресурсах можна дізнаватися про діяльність громадських організацій, таких 
як “И так поймут”, ініціативи “Мовомарафон”, “Дріжджі”, “Переходь на 
українську”, волонтерський проєкт “Безкоштовні курси української мови” 
та ін. Конструктивності навколомовним дискусіям додає створення майда-
нчиків, таких як “Портал мовної політики”, “Про мову”, “Територія мов 
ВИГУК” у фейсбуці, де громадяни мають змогу не лише висловлювати 
своє емоційне ставлення до кроків влади та ідеологічних опонентів, а й об-
говорювати законодавчі ініціативи, програми, конкретні тактики стратегії 
мовного розвитку тощо в конструктивному річищі. Інші онлайн-проєкти на 
кшталт StopFake.org створені для викриття неправдивої інформації, поши-
рюваної з українських і російських джерел.  

Висновки. Без сумніву, винесення на широке обговорення суспільно-
політичних питань, зокрема мовних, надалі лише збільшуватиме масшта-
би. Це пов’язано зі зростанням кількості користувачів інтернету, зокрема 
соцмереж, та становленням нової комунікаційної культури в суспільстві. З 
одного боку, це можливість для якомога ширшого кола громадян вислови-



167 
 

тися щодо питання мови, порушити важливі аспекти, поділитися унікаль-
ним досвідом. З іншого боку, не можна не помітити очевидну технологіч-
ність і маніпулятивний потенціал цього явища. З огляду на те, що жодна 
істина в суперечках людей, які стоять на протилежних позиціях щодо пи-
тання мови, не народжується, припускаємо, що це своєрідне випускання 
пари, з одного боку, і емоційне розкачування – з іншого. Маніпулятивною, 
зрештою, є і швидко поширена в Україні назва для навколомовних диску-
сій – ‘мовосрач’, яка підкреслює зневагу до тих, хто порушує питання фу-
нкціонування якраз ‘мови’, а не ‘языка’!  

Ще один аспект дискусій у соціальних мережах – те, що побудовані во-
ни так, що попри ілюзорну відкритість простору користувачі все ж перебу-
вають у замкнених тематично відібраних спільнотах, які не перетинаються, 
а тому не мають змоги бачити ширшу картину. Відтак у багатьох людей 
формується хибне враження, ніби вони живуть серед однодумців. Недарма 
є навіть поняття “український фейсбук”: навкруги лише дописи українсь-
кою мовою, відповідна тематика матеріалів і ракурс висвітлення новин. 
Зауважене підштовхує до невтішного висновку: соціальні мережі можуть 
бути в руках конкретних людей інструментом впливу на думки певних су-
спільних груп. 

 
Джерела інформації, медіаграмотність і російська пропаганда: ре-

зультати всеукраїнського опитування громадської думки ГО “Детектор 
медіа”. Аналітичний звіт. Березень 2019. Електронний ресурс, режим дос-
тупу: https://detector.media/doc/images/news/archive/2016/164308/DM-KMIS 
_Report_05_2019_web.pdf [Дата останнього доступу 22.08.2020]. 

Інтернет в Україні (2020). Електронний ресурс, режим доступу: https:// 
uk.wikipedia.org/wiki/Інтернет_в_Україні [Дата останнього доступу 
22.08.2020]. 

Масенко, Л. (2018). Українська революція і “російськомовні патріоти”: 
Україні потрібен мовний закон. Радіо Свобода. 29 серпня. Електронний 
ресурс: https://www.radiosvoboda.org/a/29458396.html [Дата останнього дос-
тупу 22.08.2020]. 

Москвичова, А. (2015). Чи залежить український патріотизм від мови 
спілкування? Радіо Свобода. 9 листопада. Електронний ресурс: 
https://www.radiosvoboda.org/a/27353198.html [Дата останнього доступу 
22.08.2020]. 

Руда, О. (2013). Міфологізація мовної дійсності в Україні. Miscellanea 
Posttotalitariana Wratislaviensia: Między pamięcią a nie-pamiętaniem. Trauma 
postkomunistyczna, red. nauk. A. Matusiak. Nr 1. S. 123–132. 

 

 
 
 

  

https://detector.media/doc/images/news/archive/2016/164308/DM-KMIS


168 
 

ХЕШТЕГИ ЧАСІВ ЄВРОМАЙДАНУ  
ЯК ОДИН ІЗ ЗАСОБІВ КОМУНІКАЦІЇ 

 
Катерина Сопіна 

 
(Україна) 

 
У статті проаналізовано вплив хештегів на читача та їхню роль у по-

стах, що функціонували за часів Євромайдану в соціальних мережах 
“Facebook” і “Twitter”. Розроблено класифікації хештегів за синтаксич-
ним і тематичним принципами, з’ясовано особливості їхньої графіки, а 
також виявлено кореляції між частотністю використання хештегів та 
їхньою тематикою. 

Ключові слова: хештеги, соціальні мережі, Євромайдан. 
 

HASHTAGS DURING EUROMAJDAN  
AS ONE OF THE MEANS OF COMMUNICATION 

 
Kateryna Sopina 

 
The article analyzes the influence of hashtags on a reader and their role in 

the posts that functioned during the Euromajdan on the social networks “Face-
book” and “Twitter". Classifications of hashtags according to syntactic and 
thematic principles are developed, features of their graphics are discovered and 
the connection between frequency of use of hashtags and their subjects is 
established. 

Key words: hashtags, social networks, Euromajdan. 
 
Нині завдяки комп’ютеризації та інтернетизації світу соціальні мережі 

стали невід’ємною частиною нашого життя. Вони функціонують тепер не 
лише як засіб для обміну повідомленнями чи пошуку нових друзів, нині за 
їхньою допомогою люди можуть як вільно висловлювати свої думки, спо-
нукати владу їх вислухати, організовувати протести, вести власні розсліду-
вання (як-от команда “Bellingcat”, що за допомогою відкритих джерел роз-
слідує злочини, серед котрих і причетність Росії до збиття літака МН-17) 
та ін., так і вести інформаційні війни, маніпулювати, дезінформувати, пе-
реконувати тощо. Усе залежить лише від того, хто саме та з якими цілями 
використовує ту чи іншу соцмережу. 

Актуальність проблеми визначається тим, що з активною інтернетиза-
цією суспільства хештеги перетворилися на інструмент привернення уваги 
та впливу. Якщо раніше хештег був просто вказівкою на тему повідомлен-
ня, то зараз він виступає вже як важлива частина посту, маючи набагато 
ширші функції. Хештеги ж періоду Євромайдану не були об’єктом спеціа-
льного дослідження, тому вивчення цієї теми є важливим внеском у пода-
льші наукові студії з інтернет-дискурсу. 



169 
 

Дослідженням проблеми хештегів займалися як зарубіжні, так і україн-
ські вчені. 

З погляду лінгвістичної прагматики хештеги в соцмережі “Twitter” ви-
вчає П. Вікстрем. Учений доводить, що традиційні мовленнєві акти можна 
застосовувати під час дослідження письмової комунікації в нових медіа 
(Wikström 2014). А. Бєловодська досліджує хештег з погляду когнітивної 
семантики, указує на його маніпулятивний потенціал, описує можливості 
комплексного використання і методів когнітивної семантики, і технологій 
автоматизованого моніторингу соцмереж (Беловодская 2019). Виявлення 
емоцій за допомогою хештегів вивчають С. Могаммад і С. Кіріченко (опи-
сують вираження емоцій у мікроблогах та публікаціях у соцмережах, ана-
лізують хештеги на позначення емоцій та проводять експеримент задля 
встановлення зв’язку між емоціями й особистістю (Mohammad, Kiritchenko 
2013)), а також Д. Давидов, О. Тсур, А. Раппопорт, які аналізують теги та 
смайлики, за допомогою чого ідентифікують типи настроїв коротких текс-
тів (Davidov, Tsur, Rappoport 2010). К. Рябова надає теоретичні відомості 
про хештег і визначає його лінгвістичні особливості (Рябова 2018). 
А. Кісельова розглядає основні функції хештегів та аналізує використання 
хештегів під час передвиборчої кампанії в Україні в 2019 р. (Кісельова 
2019).  

Незважаючи на значний внесок учених у вивчення хештегів, проблема 
особливостей хештегів часів Революції Гідності, яку ми досліджуємо, на 
сьогодні залишається нерозкритою.  

Мета нашої статті – з’ясувати особливості хештегів як одного із засобів 
комунікації, що функціонували в соцмережах “Facebook” і “Twitter” у пе-
ріод Євромайдану. 

Метою роботи зумовлені такі завдання: 1) проаналізувати вплив хеште-
гів на читача та їхню роль у постах; 2) розробити класифікації хештегів, 
що функціонували за часів Євромайдану в соціальних мережах “Facebook” 
(ФБ) і “Twitter” (Т), за синтаксичним і тематичним параметрами; 3) вияви-
ти особливості графіки цих хештегів; 4) визначити зв’язок між частотністю 
використання хештегів та їхньою тематикою. 

Термін хештег походить від англ. hashtag (hash – “символ ґратки”, “ок-
тоторп”, а tag – “мітка”) та позначає слово або фразу із символом “#” перед 
ним, що часто використовується на веб-сайтах та в соціальних мережах 
(Oxford Learner’s Dictionaries; Huang, Thornton, Efthimiadis 2010; 
Rauschnabel, Sheldon, Herzfeldt 2019, 1).  

Однак з розвитком технологій хештеги стали не просто словом із сим-
волом, вони функціонують уже як важливий елемент допису, що викорис-
товують для впливу на читача. Так, М. Заппавінья розглядає хештег як 
“нову конвенцію для маркування теми мікропосту та форми метаданих, 
включених до публікацій” (Zappavigna 2012, 1), а далі пояснює, що хештег 
додається до посту та позначає його тему, що може складатися як з одного 
слова, так і більше, при цьому в хештегах не використовуються прогалини 
(Zappavigna 2012, 36). Загальна ж популярність, якою користується хештег, 



170 
 

полягає в його функційному використанні, тобто в сортуванні та відборі 
тематично повʼязаної інформації з потоку повідомлень у соцмережах (Van 
den Berg 2014). 

Розглянемо докладніше функції хештегів, щоб наочніше побачити, як 
саме за допомогою них адресант впливає на користувачів мережі. 
Н. О. Давидюк систематизує вже наявні погляди на функції хештегів та 
наводить їх детальну класифікацію. Так, хештеги можуть виконувати такі 
функції:  

- маркувати тему окремого повідомлення (цей хештег може не інтег-
руватися до синтаксичної структури повідомлення, фігуруючи фак-
тично як окреме називне речення на початку чи в кінці повідомлен-
ня, а може виконувати й певну синтаксичну роль у повідомленні: пі-
дмета, присудка, додатка та ін.); 

- виступати тематичним маркером для серії повідомлень;  
- бути організатором наративу з колективним авторством або діалогу / 

полілогу (у разі, якщо хештег фігурує як заголовок у двох або більше 
авторів); 

- маркувати рубрики (коли твіти з тим самим хештегом не утворюють 
зв’язного “тексту”, а лише перегукуються за тематикою); 

- забезпечувати “пошукабельність” твіттер-дискурсу, адже за хеште-
гами можна знайти потрібних осіб, які обговорюють певні теми; 

- класифікувати повідомлення, що допомагає спростити сортування 
текстів для користувачів;  

- відображати “історії переживань” суспільства, реакції міжнародної 
спільноти на певні події;  

- швидко поширювати інформацію;  
- бути засобом просування брендів / ідей;  
- виступати інструментами відслідковування ринку, діяльності конку-

рентів і вподобань цільової аудиторії, а також інструментами для 
збирання найсвіжіших відгуків і прямого спілкування з клієнтами; 

- організовувати та забезпечувати реалізацію соціокультурних цифро-
вих практик-ритуалів; 

- створювати конкретні бесіди та дискусії; 
- бути носіями оцінних значень завдяки можливості відображення в 

них усіх аспектів ставлення до когось / чогось, тобто вираження 
емоцій, суджень та оцінок;  

- використовуватися як засіб самовираження користувачів мережі (Да-
видюк 2017).  

Зважаючи на вищезазначені функції хештегів, можемо стверджувати, 
що хештеги в постах відіграють значну роль, вони вміщують в собі головні 
смисли публікацій, маркують повідомлення, здатні швидко поширюватися, 
ставати популярними та привертати увагу, що важливо під час революцій. 

Як доказ нової сили соціальних мереж, назва українського повстання 
була взята від хештегу в соцмережі “Twitter” (він поєднував Європу (тому 
що демонстранти прагнули партнерства з Європою, а не з Росією) та Май-



171 
 

дан Незалежності – центральну площу Києва, де відбувалися мітинги) 
(Сінгер, Брукінг 2019, 236). Спершу люди використовували різні хештеги, 
але досить швидко було вибрано головний – #євромайдан27, який почав 
активно поширюватися вже 21-го листопада 2013 року (Соціальні мережі 
як чинник інформаційної безпеки 2013, 37). З 21 по 28 листопада #євро-
майдан був найпопулярнішим хештегом в Україні. Інтенсивність публіка-
цій з його використанням сягала до 1500–3000 повідомлень на годину (Со-
ціальні мережі як чинник інформаційної безпеки 2013, 38). А в кінці лис-
топада – на початку грудня із цим хештегом публікувався кожен 1000-й 
твіт у світі (Соціальні мережі як чинник інформаційної безпеки 2013, 18). 
Таким чином, хештег #євромайдан став широковідомим не лише в Україні, 
а й за її межами. Однак за часів Революції Гідності це не єдиний хештег, 
який був популярним та привертав увагу, саме тому для більш наочної де-
монстрації різноманітності таких хештегів ми розробили декілька класифі-
кацій. 

На основі зібраного матеріалу ми створили класифікації хештегів, що 
функціонували за часів Євромайдану в соціальних мережах “Facebook” і 
“Twitter”, за тематичним і синтаксичним принципами. Так, під час Рево-
люції Гідності в соцмережах “Facebook” і “Twitter” знаходимо хештеги на 
таку тематику. 

- Хештеги на позначення власне революції та окремих видів протес-
ту: #євромайдан, #евромайдан, #euromaidan, #EuroMaydan, #ЄМай-
дан, #єм, #майдан, #maidan, #автомайдан, #революція, #єврореволю-
ція, #revolution, #РеволюціяГідності, #МайданПеремоги, 
#digitalmaidan, #мітинг, #євромітинг, #протест, #Європротест, #Єв-
ромайданКиїв, #ЄвромайданОдеса, #ЕвромайданОдесса, #Євромай-
данльвів, #війна, #пікет, #ukraineprotests, (не) #дискотека. 

- Хештеги на позначення місць, серед яких виокремлюємо  
o хештеги на позначення частин світу: #Європа, #Europe; 
o хештеги на позначення об’єднань держав: #ЄС, #СРСР; 
o хештеги на позначення країн: #Україна, #Ukraine, #ua, #Німеччи-

на, #Польща, #Росія, #Россия; 
o хештеги на позначення півостровів: #Крим; 
o хештеги на позначення міст: #Київ, #Kiev, #Kyjiv, #киев, #Львів, 

#Lviv, #Харків, #Харьков, #Дніпропетровськ, #Луцьк, #Хмельни-
цький, #Тернопіль, #винница, #житомир, #полтава, #Одесса, 
#Одеса, #Севастополь, #Жешуві; 

o хештеги на позначення частин міста: #урядовийквартал, #Гру-
шевського;  

o хештеги на позначення резиденцій: #межигіря.  
- Хештеги на позначення людей, що підтримують Євромайдан: #Єв-

ромайданівці, #майданівець, #майданівці, #провокатори, #Чорновол, 
#Булатов, #друзізРосії. 

                                                           
27 Цитати та приклади подаємо, як в оригіналі. 



172 
 

- Хештеги на позначення супротивників Євромайдану: #Беркут, #Бер-
кутня, #вв, #СБУ, #МВС, #титушки, #сволота, #суки. 

- Хештеги на позначення політичних діячів, партій або об’єднань, а 
саме:  
o хештеги на позначення політичної верхівки: #Янукович, #Янук, 

#Яник, #проЯнуковича, #Януческу, #янушеску, #проффесор, 
#фраер, #ялинкович, #Бандюкович, #Азаров, #Азіров, #Азиров, 
#Кровосися, #Медведчук, #жопов; 

o хештеги на позначення опозиційних діячів: #Яценюк, #кулявлоб, 
#Тимошенко, #Кличко, #Тягнибок, #Порошенко; 

o хештеги на позначення провладних партій або їх членів: #Регіони, 
#риги; 

o хештеги на позначення опозиційних партій або громадських 
обʼєднань: #УДАР, #ПравийСектор, #правий_сектор; 

o хештеги на позначення угруповань: #банда, #опозиція, #ультрас. 
- Хештеги-заклики: #запалисвічку, #вставай. 
- Хештеги на позначення новин та медійних ресурсів, серед яких: 

o власне новини: #новини, #news, #новости;  
o телебачення: #ТСН, #Інтер;  
o радіо: #Радіо24, #радіо_свобода, #РадіоСвобода; 
o газети: #Українськаправда, #Українська_правда, #уп; 
o інтернет-канали: #Hromadske, #Аронець; 
o соціальні мережі: #УкраїнськийТвіттер. 

- Хештеги на позначення емоцій та явищ, які їх викликають: #любов, 
#перемога, #ганьба, #зрада, #піздєц. 

- Хештеги на позначення понять, що стосуються бойових дій та 
протидії ним, як-от:  
o хештеги на позначення бойових дій: #террор, #наступ, #DDoS; 
o хештеги на позначення самозахисту: #самооборона; 
o хештеги на позначення розривних снарядів: #коктейлі #Молотов, 

#бімба, #гранатами; 
o хештеги на позначення озброєних осіб: #снайпер. 

- Різне: #народ, #Єврокарми, #закон, #history, #вибори, #медицина, 
#фото, #ланцюгєдності, #Ленін, #покращення тощо. 

Проаналізувавши мовне вираження хештегів, можемо стверджувати, що 
найчастіше спостерігаємо хештеги, виражені іменниками (#революція, 
#протест, #Україна тощо), рідше – дієсловами (#вставай), прикметниками 
(#проклятий) та займенниками (#ми). Це пов’язано з тим, що за допомогою 
іменника легше вказати на тему допису одним словом та конкретизувати 
головні тези повідомлення. 

Адресанти активно створювали нові слова, зокрема, за допомогою суфі-
ксації. Так, хештег #майданівець й у формі множини #майданівці та #єв-
ромайданівці утворено від назви протесту – Євромайдан (чи Майдан) з до-
даванням суфікса -івець, що використовується для утворення назв людей за 
ознакою їхньої діяльності (Караман, Караман, Плющ 2011, 156), а хештег 



173 
 

#беркутня утворено додаванням до лексеми Беркут суфікса -н(я), що вка-
зує на збірні іменники (Караман, Караман, Плющ 2011, 157).  

Окремо слід відзначити пейоративно конотовані новотвори-
оказіоналізми на позначення різних політичних діячів, що були як за, так і 
проти Революції Гідності. На позначення тодішнього Президента України 
В. Януковича використовувалися такі хештеги: #Янук та #Яник (скорочен-
ня від прізвища Янукович), #Януческу, #янушеску (складання прізвищ 
Янукович + Чаушеску), #ялинкович (поєднання слів ялинка + Янукович), 
#Бандюкович (наявна подвійна мотивація: поєднання слів бандю-
га + Янукович або бандюк + Янукович), #проффесор (закріпилося за 
В. Януковичем через його неграмотність) (Степаненко 2017, 46–47); на по-
значення тодішнього премʼєр-міністра України М. Азарова – #Азіров (від 
прізвища Азаров із заміною літери а на і через незнання політиком україн-
ської мови), #Кровосися (вказує на М. Азарова через неправильну вимову 
ним слова кровопивця) (Степаненко 2017, 48); на позначення екс-голови 
Київської міської держадміністрації О. Попова – #жопов (поєднання слів 
жопа + Попов); на позначення А. Яценюка – #кулявлоб (називає 
А. Яценюка після його висловлювання: “Якщо куля в лоб, то куля в лоб” 
(Куля в лоб, так куля в лоб, – Яценюк 2014). До того ж, спостерігаємо і ви-
користання пейоративно конотованої лексеми #фраер на позначення 
В. Януковича через його кримінальне минуле, а також негативнооцінних 
лексем (наприклад, #проклятий), зокрема й обсценної лексики #сволота, 
#суки, коли автор указує на супротивників. 

Адресанти використовували також абревіатури, причому як загальнові-
домі – #ЄС, #СБУ, #МВС, #DDoS, так і новоутворені – #єм (від “Євромай-
дан”). Іноді скорочували лише першу половину слова, як наприклад, 
#ЄМайдан. 

Цікавим видається поєднання складників у хештегах. Найпоказовішими 
є хештеги, які утворилися завдяки поєднанню з префіксоїдом євро: #євро-
майдан, #єврореволюція, #євромітинг, #Єврокарми, а також з лексемою 
майдан: #автомайдан, #антимайдан. Таке поєднання слів спостерігаємо не 
лише українською мовою, а й англійською, наприклад, хештег 
#digitalmaidan, за допомогою якого, до речі, о 17:00 27 січня 2014 року ак-
тивісти розпочали Twitter-шторм (публікація в соцмережі “Twitter” великої 
кількості повідомлень з однаковим хештегом) на підтримку Євромайдану 
(Соціальні мережі як чинник інформаційної безпеки 2014, 16). У хештегах 
використовуються також два іменники в називному відмінку замість при-
йменниково-іменникової конструкції: #ЄвромайданКиїв (замість Євромай-
дан у Києві), #ЄвромайданОдеса, #Євромайданльвів. 

Говорячи про хештеги та синтаксичну структуру постів, розглянемо 
класифікацію Н. Давидюк, яка на прикладі французькомовного хештегу 
#NKMent виділяє такі типи відношень між хештегом та самим повідом-
ленням: 



174 
 

- хештег не інтегрований у синтаксичну структуру повідомлення, міс-
титься наприкінці твіту та позначає його загальну тему, підсумовує 
його зміст;  

- хештег не інтегрований у синтаксичну структуру повідомлення, роз-
ташовується на початку твіту та позначає фактично його загальну 
тему, виступаючи заголовком твіту;  

- хештег інтегрований у синтаксичну структуру як:  
o а) підмет,  
o б) додаток, 
o в) підмет та присудок одночасно;  

- хештег інтегрований у синтаксичну структуру та граматично адапто-
ваний до неї завдяки елементам, які не входять безпосередньо до са-
мого хештегу (Давидюк 2016, 19).  

Узявши за основу класифікацію Н. Давидюк, яка досліджує французь-
комовний твіттер-простір, пропонуємо власну з урахуванням того, що ми 
розглядаємо хештеги періоду Євромайдану. Так, хештеги часів Революції 
Гідності можуть також мати різну структуру, виступати і як окрема назва 
теми посту, і як частина повідомлення, причому хештег може стояти як на 
початку публікації, так і в середині, виконуючи роль підмета, присудка, 
додатка, означення, прикладки як різновиду означення, обставини чи вза-
галі становлячи окреме слово / словосполучення / речення, або ж наприкі-
нці. Беручи за основу вищенаведену класифікацію, розглянемо всі можливі 
синтаксичні варіанти хештегів періоду Євромайдану. Зауважимо, що в де-
яких дописах наявні кілька хештегів, що виконують різні синтаксичні фун-
кції. 

I.  Хештеги, які не входять у синтаксичну структуру повідомлення. 
1. Хештеги, що позначають загальну тему посту або вказують на 

асоціації, пов’язані із його змістом: 
а) хештеги, розміщені на початку публікації: “#ЄвроМайдан 

#Харків Вибір простіше, ніж здається на перший погляд. Бери диван 
– неси на Майдан!” (ФБ: “ЄвроМайдан – EuroMaydan” від 25 листо-
пада 2013); 

б) хештеги, розташовані в кінці допису: “Мільйон сердець, од-
не биття. Україна одна і на все життя! #Україна #майдан #єдність” 
(Т: @NataliaTsyhan від 14 грудня 2013); 

в) змішана група, де хештеги такого типу розташовані і на по-
чатку, і в кінці посту, обрамляючи його: “#новини, #євромайдан В 
Житомире протестующие повалили памятник Ленину #україна” (Т: 
@vistochkacomua від 21 лютого 2014); 

г) хештеги, розміщені всередині речення, які пов’язані із зага-
льним змістом та виступають проміжною ланкою між змістом пер-
шого й останнього речення: “ТРЕБА ВИХОДИТИ!! ПРЯМО ЗА-
РАЗ!!!! #евромайдан #euromaidan #євромайдан #революція ОНЛАЙН 
ТРАНСЛЯЦІЯ: ustream.tv/channel/aronets” (Т: @euroua2013 від 29 
листопада 2013). 

https://www.facebook.com/hashtag/%D1%94%D0%B2%D1%80%D0%BE%D0%BC%D0%B0%D0%B9%D0%B4%D0%B0%D0%BD?__eep__=6&source=feed_text&epa=HASHTAG&__xts__%5B0%5D=68.ARAo6xgaS1U5g3NQZjIUM0mE97TGcIRESxyaycRB8BnVw5MBdebdca_X0XCHn4WUiuS5ROzFNJGfydZ26WnXQIv_x3fhXs-hHb3YMl_D_QTehPFd8MTNCIi0Q2Ppcxy-wQZbFrqNPBUbNzlWN9mgVx8rI690xripzeJN9dbjpyCb6zG6_IA0rDcq5pGD1WCPxN_EaLGa0EmPaQYJeO3_Yb7gTmJziO3dYugBiYIRKUqECpMvYDFogPXFtcauqSZeg7wMDWgawa5ci75kPtzHku0mjO3A9ObsIpNtNft1Ve352bgnrIfpUBXKdop1-_IrneghQU5Stan4WUNpbrST4P4&__tn__=%2ANK-R
https://www.facebook.com/hashtag/%D1%85%D0%B0%D1%80%D0%BA%D1%96%D0%B2?__eep__=6&source=feed_text&epa=HASHTAG&__xts__%5B0%5D=68.ARAo6xgaS1U5g3NQZjIUM0mE97TGcIRESxyaycRB8BnVw5MBdebdca_X0XCHn4WUiuS5ROzFNJGfydZ26WnXQIv_x3fhXs-hHb3YMl_D_QTehPFd8MTNCIi0Q2Ppcxy-wQZbFrqNPBUbNzlWN9mgVx8rI690xripzeJN9dbjpyCb6zG6_IA0rDcq5pGD1WCPxN_EaLGa0EmPaQYJeO3_Yb7gTmJziO3dYugBiYIRKUqECpMvYDFogPXFtcauqSZeg7wMDWgawa5ci75kPtzHku0mjO3A9ObsIpNtNft1Ve352bgnrIfpUBXKdop1-_IrneghQU5Stan4WUNpbrST4P4&__tn__=%2ANK-R


175 
 

2. Хештеги-звертання: “#Януческу, приходь завтра на #ЄвроМайдан, 
почуєш. Інакше ми самі до тебе прийдемо” (ФБ: “ЄвроМайдан – 
EuroMaydan” від 07 грудня 2013). 
II. Хештеги, котрі входять у синтаксичну структуру повідомлення як: 

а) підмет: “З цього поста фактично почався #Євромайдан, за місяць 
ми змогли обʼєднати людей по всьому світу в боротьбі зі злочинною вла-
дою і люди нам повірили…” (ФБ: “ЄвроМайдан – EuroMaydan” від 21 гру-
дня 2013); 

б) присудок: “#евромайдан #euromaidan #євромайдан #революція а не 
#дискотека !!!!!!” (Т: @euroua2013 від 29.11.2013); 

в) додаток: “активісти (за словами #Порошенко – «провокатори») го-
тують святкові #коктейлі для #беркут _ #революція #війна #ЄМайдан” (Т: 
@Aleks_Dan від 19 лютого 2013); 

г) означення: “Такий настрій зіпсували #сволота #проклятий #беркут 
хай живе #євромайдан” (Т: @Thespecialoneua від 18 лютого 2013); 

ґ) прикладка: “За теґом #ЄвроМайдан знову активізувалися тролі, 
намагаються заблокувати активних дописувачів. Таке завжди перед актив-
ністю війська” (Т: @euroukraine від 09 грудня 2013); 

д) обставина: “У нас на #ЄвроМайдан’і немає героїв, у нас зараз єди-
ний герой – народ України: «Слава Україні! – Народу Слава!»” (ФБ: “Єв-
роМайдан – EuroMaydan” від 17 грудня 2013). 

Наступний аспект, який ми розглянемо в нашій статті, – особливості 
графіки хештегів часів Євромайдану. Так, часто ми спостерігаємо транслі-
терацію хештегів латиницею задля того, щоб пост був орієнтований на сві-
тову аудиторію та про події Революції Гідності було відомо не лише в 
Україні, а й за її межами. Хештег #євромайдан фігурує майже в кожному 
пості, присвяченому цим подіям. Залежно від транслітерації знаходимо і 
хештег #EuroMaidan, і #EuroMaydan; загалом же у світі українську рево-
люцію 2013–2014 рр. прийнято називати Euromaidan. Варіанти трансліте-
рації фіксуємо і в хештегах #Kiev та #Kyjiv, це залежить від того, з якої 
мови автор робить транслітерацію: перша – з російської, друга – з україн-
ської. 

Адресанти часто використовують ті самі хештеги різними мовами (най-
частіше – українською, російською та англійською), причому дублювання 
зустрічається і в одному пості: “В Жулянах очереди чартерных рейсов. 
Крысы сбегают! #Україна #Євромайдан #euromaidan #news #новости #Ев-
ромайдан #Киев #Ukraine #Kiev #Kyjiv” (Т: @twchernov від 21 лютого 
2014). У деяких публікаціях той самий хештег повторюється декілька ра-
зів, що привертає особливу увагу читачів до якогось окремого слова, адже 
хештеги в соцмережах “Facebook” і “Twitter” автоматично виділяються си-
нім кольором, натомість усе повідомлення – чорним (“Люди, які зараз за-
хищають #євромайдан на інститутській, це герої! ПИШАЮСЬ НИМИ! 
#євромайдан” (Т: @euroukraine від 11 грудня 2013)). 

Ураховуючи те, що в разі зміни слова (тобто додавання якоїсь літери 
чи, навпаки, її пропуску) під час пошуку за хештегом будуть видаватися 

https://www.facebook.com/hashtag/%D1%94%D0%B2%D1%80%D0%BE%D0%BC%D0%B0%D0%B9%D0%B4%D0%B0%D0%BD?__eep__=6&source=feed_text&epa=HASHTAG&__xts__%5B0%5D=68.ARBDSJG-_RlDl0J5-hYPfKCmiQ50398AzMaEKHqie3tFLr5yA1j5HIlF1_1pvfeuq0R5EjqWd4oja5IYL2uSLfzthq-V_1dn_2NH3pFkwsyOHHpPPFSd9sNo1RV4tLkDde9h4dDlzJROGHdaoJ7KASCceQSxcFWytrJb4fR-DEUKILRMOMHWVVa1-2T1Hnw5aAzAJqEyTW92tvweNmTQE1ePvbvFoTnmJflxG-pG9E7eBFvbSKEOZLsctAcUCNuUKBRnXOy-t7Pvjl_MhBP4ASpPVHE-g5Af0gIsn2auiTbErBh8DBYucUjKgiYMKUn8CAPTtE5FH1cu1KdGzUDtc8l6NJlmUhYSfG5FRzPxBqz3cPgqRFck5NyARr2WKfO8PSxbHLUWcnlQR42O9_ouBI-oZA5Ei4PzkOipUGtF6A3iv--Rp-XqYjJ7wA3TokB71okALMcQjYWEBdNuNdujadF8Gp1DPtjauJMRcN71QCelTT1Pnpg&__tn__=%2ANK-R
https://www.facebook.com/hashtag/%D1%94%D0%B2%D1%80%D0%BE%D0%BC%D0%B0%D0%B9%D0%B4%D0%B0%D0%BD?__eep__=6&source=feed_text&epa=HASHTAG&__xts__%5B0%5D=68.ARBDSJG-_RlDl0J5-hYPfKCmiQ50398AzMaEKHqie3tFLr5yA1j5HIlF1_1pvfeuq0R5EjqWd4oja5IYL2uSLfzthq-V_1dn_2NH3pFkwsyOHHpPPFSd9sNo1RV4tLkDde9h4dDlzJROGHdaoJ7KASCceQSxcFWytrJb4fR-DEUKILRMOMHWVVa1-2T1Hnw5aAzAJqEyTW92tvweNmTQE1ePvbvFoTnmJflxG-pG9E7eBFvbSKEOZLsctAcUCNuUKBRnXOy-t7Pvjl_MhBP4ASpPVHE-g5Af0gIsn2auiTbErBh8DBYucUjKgiYMKUn8CAPTtE5FH1cu1KdGzUDtc8l6NJlmUhYSfG5FRzPxBqz3cPgqRFck5NyARr2WKfO8PSxbHLUWcnlQR42O9_ouBI-oZA5Ei4PzkOipUGtF6A3iv--Rp-XqYjJ7wA3TokB71okALMcQjYWEBdNuNdujadF8Gp1DPtjauJMRcN71QCelTT1Pnpg&__tn__=%2ANK-R


176 
 

лише ідентичні варіанти, адресанти або ж не відмінювали іменники взагалі 
(“в #Житомир з хвилини на хвилину має впасти статуя лисому сифілітику 
– кату, який знищив мільйони українців! #ЄвроМайдан #ЄМайдан #рево-
люція” (Т: @Aleks_Dan від 21 лютого 2014)), або ж використовували їх у 
називному відмінку, а далі через апостроф або дефіс додавали закінчення 
(“#Революція буде! #Яник’у буде п*здець. Кажуть на #Аронець live #євро-
майдан” (Т: @lnezzardl від 30 листопада 2013)). Іноді все ж таки фіксуємо 
слова в різних відмінках (#Євромайдані, #Євромайдани, #Жешуві, #Євро-
карми), проте це поодинокі випадки. Крім того, знаходимо хештег #Евро-
майндан, який написано з технічною помилкою, але він наявний у десятках 
публікацій різних осіб та спільнот. Це свідчить про те, що користувачі або 
ж копіювали один в одного цей хештег, або ж ця помилка була пошире-
ною. 

Аналізуючи популярність хештегів, ми встановили зв’язок між частот-
ністю їхнього використання й тематикою. За нашими спостереженнями, 
найчастіше в постах фігурують хештеги на позначення власне революції. 
Вони окреслюють тему повідомлення та відразу вказують читачеві на те, 
що в пості буде інформація про протистояння. За даними ресурсу “Talk-
walker”, хештег #Євромайдан згадувався загалом 1,2 мільйона разів, зок-
рема лише в соцмережі “Twitter” 113,5 тис. разів (розуміємо, що цей хеш-
тег функціонував не лише в період власне революції, а й після протисто-
янь) та охоплював тільки Україну, натомість хештег #Евромайдан був по-
пулярним як в Україні, так і в Росії (54,3% та 45,7% відповідно), а хештег 
#Euromaidan, написаний латиницею, використовувався в Україні (16,1%), 
Німеччині (26,9%), Австрії (17,7%) та в інших країнах світу (39,2%) (див. 
Додаток 1). 

Далі за допомогою цього ж ресурсу ми виявили, які хештеги найбільш 
повʼязані із хештегом #Євромайдан, і виявили такі: #Евромайдан, #Euro-
maidan, #Майдан, #Автомайдан, #RadioSvoboda, #Кличко, #Яценюк, #Ре-
волюціяГідності, #Україна, #Грушевського, #ГероямСлава тощо (див. До-
даток 2), що свідчить про популярність хештегів на позначення місцевості, 
політичних діячів, медійних ресурсів та хештегів-закликів. 

Цікаво, що навіть зараз, у 2020 році, хештеги на позначення власне ре-
волюції широко використовуються в постах на політичну тематику. Іноді з 
доповненнями – #ЄВРОМАЙ-
ДАН_2013_2014_Я_ПАМЯТАЮ_УСЕ_ЩО_ВІДБУВАЛОСЯ_В_ТІ_ДНІ. 

Таким чином, хештеги на сьогодні є невід’ємною частиною комунікації 
в соціальних мережах. За часів Революції Гідності активісти використову-
вали у своїх публікаціях у соціальних мережах “Facebook” і “Twitter” хеш-
теги, створювали власні та за допомогою цього привертали увагу до проте-
стів не лише людей в Україні, а й усесвітню спільноту. Визначну роль хе-
штегів підтверджує й те, що власне назва революції походила з хештегу-
неологізму #Євромайдан, про що пишуть П. Сінгер та Е. Брукінг. Спосте-
рігаємо і творення пейоративних новотворів-оказіоналізмів на позначення 
політиків, цим автори показували власне ставлення до конкретних полі-



177 
 

тичних діячів та швидко розповсюджували власну думку серед користува-
чів.  

Крім того, ми розробили класифікації хештегів періоду Революції Гід-
ності за тематикою та синтаксичною структурою. За тематикою виокрем-
люємо хештеги на позначення власне революції та окремих видів протесту; 
хештеги на позначення місць, серед яких виокремлюємо хештеги на позна-
чення частин світу, об’єднань держав, країн, півостровів, міст, частин міс-
та, резиденцій; хештеги на позначення людей, які підтримують Євромай-
дан; хештеги на позначення супротивників Євромайдану; хештеги на поз-
начення політичних діячів, партій або об’єднань, а саме: хештеги на позна-
чення політичної верхівки, опозиційних діячів, провладних партій або їх 
членів, опозиційних партій або громадських об’єднань, угруповань; хеште-
ги-заклики; хештеги на позначення новин та медійних ресурсів, серед яких 
власне новини, телебачення, радіо, газети, інтернет-канали, соціальні ме-
режі; хештеги на позначення емоцій та явищ, які їх викликають; хештеги 
на позначення понять, що стосуються бойових дій та протидії ним, як-от: 
хештеги на позначення бойових дій, самозахисту, розривних снарядів, 
озброєних осіб тощо. За синтаксичною структурою виділяємо хештеги, що 
не входять у синтаксичну структуру повідомлення, які поділяємо на хеш-
теги, що позначають загальну тему посту або вказують на асоціації, 
пов’язані із його змістом (серед них виокремлюємо такі, що розміщені на 
початку або в кінці публікації, змішану групу, де хештеги такого типу роз-
ташовані і на початку, і в кінці посту, обрамляючи його, а також виділяємо 
хештеги, які розміщені всередині речення, пов’язані із загальним змістом 
та виступають проміжною ланкою між змістом першого та останнього ре-
чення); хештеги-звертання. Окремо виділяємо хештеги, котрі входять у 
синтаксичну структуру повідомлення як підмет, присудок, додаток, озна-
чення, прикладка чи обставина. При цьому зауважуємо, що в одному допи-
сі адресант може використовувати декілька хештегів, які виконують різні 
синтаксичні функції. 

Щодо графіки, то в постах автори використовують транслітерацію хеш-
тегів, а також дублюють їх англійською та російською мовами з метою 
охоплення більшої аудиторії. До того ж, у разі відмінювання іменника спо-
стерігаємо написання закінчення через апостроф або дефіс для того, щоб 
більша кількість людей змогла знайти інформацію за окремим хештегом. 

У подальших перспективах залишається дослідження хештегів анти-
майданівців.  

 
Беловодская, А. А. (2019). Об исследовательском потенциале изучения 

хэштега как медиадискурсивного феномена. Медиалингвистика. Вып. 6 
(1). С. 60–74. 

Давидюк, Н. О. (2016). Гра у слова та зі словами: політичні оцінні хе-
штеги у французькому Твіттер-дискурсі (на прикладі хештеговисвітлення 
передвиборчої кампанії у Франції у 2014 році). Науковий вісник Міжнаро-
дного гуманітарного університету. Серія: Філологія. Вип. 24 (2). С. 17–20. 



178 
 

Давидюк, Н. О. (2017) Функціональний потенціал хештегів. Вісник Ки-
ївського національного лінгвістичного університету. Серія: Філологія. 
Т. 20. № 1. С. 32–44.  

Караман, С. О., Караман, О. В., Плющ, М. Я. (2011). Сучасна українська 
літературна мова. Літера. Київ. 

Кісельова, А. А. (2019). Роль хештегів у передвиборчій кампанії на пре-
зидентських виборах в Україні 2019 року. Науковий вісник Міжнародного 
гуманітарного університету. Серія: Філологія. № 38. Т. 3. С. 77–80. 

Рябова, К. О. (2018). Англомовний хештег як обʼєкт мовознавчих розві-
док. Studia philologica. Вип. 10. С. 66–72.  

Сінгер, П. В., Брукінг, Е. Т. (2019). Війна лайків. Зброя в руках соціаль-
них мереж. Книжковий Клуб “Клуб Сімейного Дозвілля”. Харків. 

Соціальні мережі як чинник інформаційної безпеки (2013). В. Горовий. 
Київ. Електронний ресурс: http://nbuviap.gov.ua/images/sozinfo/s-net23.pdf 
[Дата останнього доступу 08.08.2020]. 

Соціальні мережі як чинник інформаційної безпеки (2014). В. Горовий. 
Київ. Електронний ресурс: http://nbuviap.gov.ua/images/sozinfo/2014/s-
net03.pdf [Дата останнього доступу 11.08.2020]. 

Степаненко, М. (2017). Політичне сьогодення української мови: актуа-
льний перифрастикон. Видавець Іванченко І. С. Харків. 

Куля в лоб, так куля в лоб, – Яценюк (2014). Електронний ресурс: 
https://www.youtube.com/watch?v=2CxZsrGCuro [Дата останнього доступу 
11.08.2020]. 

Davidov, D., Tsur, O., Rappoport, A. (2010). Enhanced Sentiment Learning 
Using Twitter Hashtags and Smileys. Retrieved from: 
https://www.aclweb.org/anthology/C10-2028.pdf [Дата останнього доступу 
08.08.2020]. 

Huang, J., Thornton, K. M., Efthimiadis, E. N. (2010). Conversational tag-
ging in Twitter. HT '10: Proceedings of the 21st ACM conference on Hypertext 
and hypermedia. P. 173–177. Retrieved from: 
https://jeffhuang.com/papers/TwitterTagging_HT10.pdf [Дата останнього дос-
тупу 08.08.2020]. 

Laucuka, A. (2018). Communicative Functions of Hashtags, Economics and 
Culture. Vol. 15 (1). P. 56-62. 

Mohammad, S., Kiritchenko, S. (2013) Using Hashtags to Capture Fine 
Emotion Categories from Tweets. Computational Intelligence. Vol. 31. Issue 2. 
P. 301–326.  

Oxford Learner’s Dictionaries. Retrieved from: 
https://www.oxfordlearnersdictionaries.com/ [Дата останнього доступу 
08.08.2020]. 

Rauschnabel, P. A., Sheldon, P., Herzfeldt, E. (2019) What motivates users 
to hashtag on social media? Psychol. Mark. P. 1–16. Retrieved from: 
https://doi.org/10.1002/mar.21191 [Дата останнього доступу 07.08.2020]. 

Van den Berg, J. A. (2014) The story of the hashtag (#): A practical theolog-
ical tracing of the hashtag (#) symbol on Twitter. HTS Theological Studies. Vol. 

http://nbuviap.gov.ua/images/sozinfo/s-net23.pdf
http://nbuviap.gov.ua/images/sozinfo/2014/s-net03.pdf
http://nbuviap.gov.ua/images/sozinfo/2014/s-net03.pdf
https://www.youtube.com/watch?v=2CxZsrGCuro
https://www.aclweb.org/anthology/C10-2028.pdf
https://jeffhuang.com/papers/TwitterTagging_HT10.pdf
https://www.oxfordlearnersdictionaries.com/
https://doi.org/10.1002/mar.21191


179 
 

70 (1). Retrieved from: https://hts.org.za/index.php/hts/article/view/2706/4829 
[Дата останнього доступу 28.07.2020]. 

Wikström, P. (2014) #srynotfunny: Communicative Functions of Hashtags 
on Twitter. SKY Journal of Linguistics. Vol. 27. P. 127–152. Retrieved from: 
http://www.linguistics.fi/julkaisut/SKY2014/Wikstrom.pdf [Дата останнього 
доступу 28.07.2020]. 

Zappavigna, M. (2012). Discourse of Twitter and social media-how we use 
language to create affiliation on the web, Continuum International Publishing 
Group, London. 
  

https://hts.org.za/index.php/hts/article/view/2706/4829
http://www.linguistics.fi/julkaisut/SKY2014/Wikstrom.pdf


180 
 

ДОДАТКИ  
 
Додаток 1 
 

 
Рис. 1. Використання хештегів #Євромайдан, #Евромайдан та #Euro-

maidan у різних країнах світу 
 



181 
 

Додаток 2 
 

 
Рис. 2. Хештеги, які найбільш пов’язані із #Євромайдан 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

  



182 
 

ФЕМІНІТИВНІ ВИЯВИ В УКРАЇНСЬКІЙ МОВІ ТА МОВЛЕННІ 
 

Тетяна Хомич 
 

(Україна) 
 

Сьогодні в українськомовному просторі спостерігаємо засилля анор-
мативних, природно не властивих українській мові елементів, які впрова-
джувано за допомогою ворожих українській нації технологій у контексті 
багаторічної інформативної війни.  

Прикладом таких “фейковихˮ сегментів є різноманіття фемінітивно-
го словотворення. У публіцистичному стилі сьогодні відбувається тота-
льне пропагування фемінітивів. Проте науковий стиль і офіційно-діловий 
не можуть їх мати, бо більшість таких утворень передають експресив-
ність змісту. 

Ключові слова: фемінатив, маскулізм, мова, мовлення, стиль мовлення. 
 

FEMININE ASPECTS IN UKRAINIAN LANGUAGE AND SPEECH 
 

Tetjana Chomyč 
 
Today in Ukrainian-speaking context we can observe a negative impact of 

non-normative and unnatural elements for Ukrainian language, that are adopt-
ed by enemy technologies in the context of long-time informative war.  

The example of such "fake" sections can be variety of feminine word-
formation. Nowadays a total spread of feminine words in the publicistic style 
can be seen. However scientific and official styles can not use such words, as 
most constructions convey the expressiveness of the content. 

Key words: feminine, masculine, language, speech, style of speech.  
 

 
Мова – живий організм,  

який може бути здоровим чи, навпаки,  
хворим або навіть мертвим,  

хоча нація ще продовжує існувати. 
Олесь Гончар 

 
Сьогодні українське суспільство й українська мова як основний іден-

тифікатор національної культури перебувають у скрутному становищі. За-
гальновідомо, що сучасний стан будь-якої мови є результатом усіх попере-
дніх етапів її розвитку. “Мова – це скарбниця духовних набутків нації, до-
свіду співжиття, праці й творчости багатьох поколіньˮ (Зубков 2018, 6). У 
той час, “коли українська мова є засобом оборони проти російського загар-
бленняˮ (Хомич 2018, 167), маємо всіма силами плекати наш скарб, відно-
влювати його, оскільки мова українців зазнала значних інтерферерентних 



183 
 

упливів, має низку анормативних, чужих їй елементів, що безпосередньо 
впливає на міць української нації загалом і долю кожного українця зокре-
ма.  

Стан сьогоднішньої української мови спричинений діянням геноцидної 
політики часів радянщини, а також значною мірою багаторічною гібрид-
ною війною, покликаною знівелювати українців як націю. Ірина Фаріон 
переконана: “порушення … норм – зовнішній вияв глибоких суспільно-
культурних і психологічних зсувів у підсвідомості, свідомості та діяльнос-
ті людини: зсувів у відповідності між явищем і способом його називання, 
між засобами власної мови і чужої, між усвідомленням слова як витвору 
культури й банальним засобом порозумінняˮ (Фаріон 2013, 113). 

ХХІ століття демонструє глибоку кризу в розвитку української мови. 
Микола Степаненко зазначає, що українською мовою говорити не модно, 
бо “…Україну сьогодні будують не українці” (Степаненко 2013, 130). Мо-
ва є однією з форм духовної культури народу, безпосереднім виразником 
його ментальности. Акумулюючи досвід суспільства, забезпечуючи зв’язок 
між поколіннями та зберігаючи багатовікову пам’ять народу, вона водно-
час змінюється в просторі й часі, реагуючи на всі зрушення в соціумі та 
мовній свідомости носіїв (Хомич 2008, 107). Сучасна мовна дійсність 
України демонструє, що рівень володіння українською мовою досить ни-
зький: “культура української мови сьогодні, на превеликий жаль, аж ніяк 
не відповідає стандартам, яким би мала відповідатиˮ (Степаненко 2013, 
129). 

У свідомости кількох поколінь українців усталилися анормативні для 
української мови “традиціїˮ, які досить важко викорінити на сучасному 
етапі. Ці “традиціїˮ функціонують у мовленні не лише пересічних мовлян, 
а й у мовленні вчителів, викладачів, публічних людей, засобах масової ко-
мунікації, інтернетному дискурсі тощо. Про стан сучасної української мо-
ви Ліна Костенко говорить, що “мова – це також обличчя народу, воно 
тяжко спотворене” (Костенко 2001). 

Мовленнєвий акт і його результат – будь-який текст фіксують чітку ка-
ртину сучасного стану мови і є виразниками всіх зрушень та функціональ-
них можливостей мовних одиниць. За роки незалежности й закріплення 
вербальної свободи сформувалося покоління мовлян, для яких свобода мо-
вного самовираження стала нормою: …приїздили на чорних “волгах” гості 
й гостесси (Малярчук 2007, 125); Про кумпанію, яка складалась із п’яти 
панків та двох панчих (Дереш 2008, 116). О. Гончар писав: “Мова – не про-
сто знаряддя спілкування. Це щось значно вагоміше. Мова – це всі глибинні 
пласти духовного життя народу, його історична пам’ять, найцінніше на-
дбання століть, мова – це ще й музика, мелодика, барви буття, сучасна 
художня, інтелектуальна і мислительна діяльність народу” (за Шабель-
ник 2011, 5).  

Сьогодні в українськомовному просторі спостерігаємо засилля природ-
но не властивих мові елементів, які впроваджувано за допомогою ворожих 
українській нації технологій у контексті багаторічної інформативної війни. 



184 
 

Прикладом таких анормативних, “фейковихˮ сегментів є так звані феміні-
тиви. Лінгвісти констатують “фемінітивний вибух, який спостерігаємо 
впродовж двох десятиріч ХХІ ст.ˮ (Баган 2020, 154). Показовою є антино-
мія заперечення науковцями необхідності поширення неологічних феміна-
тивних утворень у кодифікованій мовній галузі (К. Городенська, 
П. Гриценко, Л. Масенко, Л. Колібаба, В. Фурса та багато інших) і наявно-
сти матеріально забезпечених проєктів, які популяризують, насамперед у 
мовленні засобів масової комунікації (що є дієвим чинником впливу на 
свідомість народу, його мовну й концептуальну картини світу), номінації 
осіб жіночої статі. 

Оскільки українська мова вкрай багата морфемно-словотвірними засо-
бами, то потенційні можливості словотворення є необмеженими. Мовлен-
нєвий дискурс ладен творити будь-яку фонетичну оболонку (майданеса, 
покоюн, олігархеня).  

У сучасному українськомовному просторі можна спостерігати різнома-
ніття саме фемінітивного словотворення, яке логічно вписується в ідейний 
процес гендеризації суспільства (А. Архангельська, О. Малахова, 
О. Марущенко та багато інших обстоювачів фемінітивних утворень). Пав-
ло Гриценко говорить про те, що “прикладом супергіперультрамегаполі-
тизації є нав’язування моделі гендеризації мови. Це абсолютний ідіотизм 
наших мініструльок, мініструньок і інших тих, що буцімто міністри. … А 
якщо міністр “воно”?... Не кажемо “пішла подоїти бичиху”!” (із усного 
виступу). 

Фімінітиви поширені в засобах масової комунікації, усному мовленні 
українців, художніх і публіцистичних текстах. Так, найчастіше автори ху-
дожнього дискурсу експериментують із категорією роду, наприклад, утво-
рюють форму жіночого роду від іменника, який не належав до тих субста-
нтивів, що мали парний рід, а побутував як іменник-маскулізм: …я як чле-
нкиня гурту “Східні дримбарі” хочу категорично заперечити (Роздобудь-
ко 2007, 50); …крім його творців – чи як тут сказати, “творкинь”? – крім 
двох-трьох подружок, які його робили, більше ніхто про нього знати не 
мав права (Забужко 2009, 75); І ця… клієнтка по закінченні розмови по-
дзвонила шефині і почала нести якусь дурню (Покальчук 2005, 200), або ж 
продукують неологічну форму іменника чоловічого роду, який належав до 
субстантивів, що мали лише граматичну категорію жіночого роду й нале-
жали до грамеми фемінативів: В номері вас уже чекає літня подружня па-
ра – покоївка та покоюн (Іздрик 2009, 176). Більшість таких і подібних 
утворень передають експресивність змісту, тобто коли мовлянин викорис-
товує (створені або запозичені в когось) такі слова, він презентує ними 
оцінку щодо номінованого, яка, зазвичай, є емотивною, нерідко семантич-
но аугментативно-пейоративною: У коридорі тиша, всі на ципоньках, а 
тута забігає наша географічка (Дереш 2007, 97); Комендантша общаги 
пробувала зі мною воювати (Дністровий 2005, 21). Наскільки нормативни-
ми є подібні утворення?  



185 
 

Категорія роду дуже давня. Чоловічий і жіночий роди виокремлювали 
ще на індоєвропейському етапі розвитку мови, що було зумовлено екстра-
лінгвальним чинником – поділом на статі. Середній рід виник на основі 
іменникових назв неживих предметів. Граматична категорія роду в імен-
никах є синтаксично незалежною і це суттєво відрізняє іменник українсь-
кої мови від інших лексико-граматичних класів. Рід іменника – це незмінна 
лексико-граматична категорія для назв істот і суто граматична для назв неістот. 
Усі іменники, окрім множинних, належать до одного з родів – чоловічого (син, 
олівець, друг, поні), жіночого (береза, книга, сестра, матір) чи середнього 
(джерело, дерево, змагання, таксі). Зміна флексії чи іншого афікса не перетво-
рює іменник на інший рід.  

Олена Безпояско іменники спільного роду поділяє на дві групи: маску-
лізми (президент, професор, лауреат) – мають граматичні маркери чолові-
чого роду, можуть номінувати осіб обох статей; фемінативи (слуга, листо-
ноша, суддя) – мають граматичні маркери жіночого роду, можуть номіну-
вати осіб обох статей (Безпояско 1993, 57–63). Якщо фемінізувати маскулі-
зми (професорка, президентка, лауреатка) то логічно й маскулізувати фе-
мінативи (слуг, листонош, суддь). Але ж таких процесів, на щастя, не спо-
стерігаємо в українськомовному суспільстві. 

Рід – це граматична (морфологічна) категорія, яка потенційно формує й 
реалізує семантику статі. У різних мовах той же концепт може мати грама-
тичне значення різних родів, наприклад: кофе – кава, человек – людина, 
ребенок – дитина. У певній комунікативній ситуації мовлянин використо-
вує лексему з її семантикою безвідносно до статі, не замислюється над 
тим, наприклад, перед ним людина чи людин, дитина чи дитин, мовець чи 
мовиця… Лише за умови необхідности передавати значення конкретної 
статі використовуємо лексеми на кшталт чоловік – жінка, бик – корова, 
півень – курка, що, здебільшого, є потребою й уластивістю тваринного сві-
ту. Якщо людина має диплом кандидата наук, чи можна її представляти як 
кандидатку? Якщо особа жіночої статі працює на посаді доцента, то хто 
вона – доцентка? Яка комунікативна мета, коли підкреслюють те, що ви-
конавець певної соціальної роботи – саме жіночої статі? Олександр Авра-
менко, промовляючи з екрана, переконує, що “фемінітиви мають право на 
життя, але якщо вони звучать органічно”. 

Дехто з жінок мотивує побутування таких лексем своїм бажанням: “хо-
тілося б щоб мене називали...”. Українська мова має низку граматичних 
засобів для передавання необхідної семантики, наприклад: наш директор 
прийшла; пані директор; директор Мирослава Петрівна тощо. А якщо 
звертаємося до аудиторії, у якій є представники обох статей, чи доцільно, 
наприклад, викладачеві акцентувати на статі студентів, школярів, як це 
вплине на процес навчання: Друзі і подруги!, Студенти і студентки!, 
Школярі й школярки!? Тоді логічніше на перше місце ставити звертання до 
осіб жіночої статі за аналогією до Пані і панове!?: Студентки і студенти!, 
Школярки і школярі!. 



186 
 

Лексеми на кшталт суддя, колега, голова вже мають значення спільного 
роду, марковані граматичними показниками жіночого роду, тому не потре-
бують додаткової фемінізіції. Хоча такі процеси в українськомовному про-
сторі можна спостерігати, наприклад, суддиха, головиха (за такою тенден-
цією має бути колегиха?). “Зрештою, не від словотвірних явищ і процесів 
залежить входження одиниці до мови, її використання та набуття нею ста-
тусу загальноприйнятої” (Нелюба 2007, 124). 

Марія Брус у роботі “Фемінітиви в українській мові: генеза, еволюція, 
функціонування”, досліджуючи специфіку фемінітивотворення в українсь-
кому комунікативному просторі з 90-х рр. ХХ ст. і дотепер, наголошує на 
штучному характері багатьох новотворів, чого не спостережено на попере-
дніх синхронних зрізах, та несприйнятті їх в українському суспільстві ХХІ 
ст. (Баган 2020, 155–156). Переконані, що вживання фемінітивів демон-
струють приниження особистости, а не як пропагують – підвищення й 
утвердження ролі жінки в суспільстві. 

У публіцистичному стилі сьогодні відбувається тотальне пропагування 
фемінітивів. Проте науковий стиль і офіційно-діловий не можуть мати цих 
анормативних для української мови елементів, які експресивізують мовле-
не. Мирослава Баган констатує “намагання представників українських за-
собів масової комунікації надати всім фемінітивам загальновживаного ха-
рактеру попри відому стилістичну норму обмежити їх використання лише 
неофіційною сферою”(Баган 2020, 156). 

Катерина Городенська заперечує, що сучасний правопис “відкрив шлюз 
для тотального утворення назв осіб жіночої статі від усіх іменників чо-
ловічого роду”. У редакції Українського правопису 2019 року презентовано 
лише орфографічні аспекти суфіксального іменникового словотворення, 
представлено правопис чотирьох суфіксальних формантів, наведено виня-
тково традиційні форми назв осіб жіночої статі (наприклад, студентка, 
учениця, майстриня тощо), логічно не зачеплено стилістичної та дерива-
ційної галузей наукового знання (Український правопис 2019, 39–40).  

Звичайно, не варто позбавлятися словотвірних можливостей, на які 
вкрай багата українська мова, але не можна спотворювати й порушувати 
нормативність лінгвальної системи. Тимчасовість і скороплинність опису-
ваного мовленнєвого явища очевидна. Мова відбере найдосконаліше, за-
лише його собі, а все інше кане в небуття. Кожен має сам відповідати за 
культуру, рівень чистоти мовленого.  

 
Баган, М. (2020). Історичний портрет фемінітивної підсистеми украї-

нської мови. Рецензія на: Брус М. П. Фемінітиви в українській мові: генеза, 
еволюція, функціонування. Івано-Франківськ, 2019. Українська мова. 1. С. 
153–157.  

Безпояско, О. (1993). Іменник. У кн.: Граматика української мови: 
Морфологія: Підручник. Либідь. Київ. С. 16–92. 

Дереш, Л. (2007). Архе: Монолог, який усе ще триває. Фоліо. Харків. 



187 
 

Дереш, Л. (2008). Поклоніння ящірці : Як нищити ангелів. Фоліо. Хар-
ків. 

Дністровий, А. (2005). Патетичний блуд. Фоліо. Харків. 
Забужко, О. (2009). Музей покинутих секретів. Факт. Київ. 
Зубков, М. (2018). Норми й культура української мови фахової спрямо-

ваности. Арій. Київ. 
Іздрик, Ю. (2009). Таке. Книжковий Клуб “Клуб Сімейного Дозвілля”. 

Харків. 
Костенко, Л. (2001) Гуманітарна аура нації, або Дефект головного дзе-

ркала. Електронний ресурс https://maidan.org.ua/arch/lib/996351108.html 
[Дата останнього доступу 08.09.2020]. 

Малярчук, Т. (2007). Батарея Муравйова. Фоліо. Харків. 
Нелюба, А. (2007). Явища економії в словотвірній номінації української 

мови. Харківський національний університет ім. В. Каразіна. Харків. 
Покальчук, Ю. (2005). День Казанови. У кн.: Паморочливий запах джу-

нглів. Фоліо. Харків. С. 199–222. 
Роздобудько, І. (2007). Оленіум. Фоліо. Харків. 
Руда, О. (2012). Мовне питання як об’єкт маніпулятивних стратегій у 

сучасному українському політичному дискурсі: монографія. НАН України, 
Ін-т укр. мови. Київ. 

Степаненко, М. (2013). Думки вголос і про себе. ПП Шевченко Р. В. 
Полтава. 

Український правопис (2019). Національна академія наук України. «Ви-
давництво “Наукова думкаˮ НАН України». Київ.  

Фаріон, І. (2013). Мовна норма: знищення, пошук, віднова (культура 
мовлення публічних людей). Місто НВ. Івано-Франківськ. 

Хомич, Т. (2008) Мовна особистість сьогодення. Яка вона? (На мате-
ріалі сучасної української художньої прози). Формування полікультурної 
мовної особистості в контексті нової парадигми освіти. ЧДПУ імені 
Т. Г. Шевченка. Чернігів. С. 107–110. 

Хомич, Т. (2018) Реалізація мовної норми в мовленнєвому українському 
дискурсі другої половини ХХ ст. (На матеріалі “Листів до Олеся Гонча-
раˮ). Феномен Олеся Гончара в духовному просторі українства : Збірник 
наукових статей. ПНПУ. Полтава. С. 166–178.  

Шабельник, Т. (2011) Українська мова. 11 клас. Рівень стандарту : Пла-
ни конспекти для шкіл з українською мовою навчання. Видавництво “Ра-
нок”. Харків. 

 
 
 
 

  

https://maidan.org.ua/arch/lib/996351108.html


188 
 

СУРЖИК У СПРИЙНЯТТІ РОСІЙСЬКОМОВНОЇ МОЛОДІ 
 

Іванна Цар 
 

(Україна) 
 

У статті розглянуто поняття ‘суржик’ з погляду молодих російсько-
мовних переселенців з Криму та Донбасу; виявлено їхнє ставлення до нього 
та з’ясовано, як це ставлення впливає на щоденну мовну поведінку молодих 
людей і перспективи їхнього абсолютного переходу на українську мову. 

Ключові слова: суржик, білінгвізм, російськомовна молодь, мовна пове-
дінка. 
 

SURŽYK IN THE PERCEPTION OF RUSSIAN-SPEAKING YOUTH 
 

Ivanna Car 
 

The article reviews the concept of ‘suržyk’ from the point of view of young 
Russian-speaking migrants from the Crimea and Donbas; reveals youth attitude 
towards it and finds out how this attitude affects young people’s daily linguistic 
behavior and the prospects of their absolute switch to Ukrainian. 

Key words: suržyk, bilingualism, Russian-speaking youth, linguistic behav-
ior. 
 

В умовах українсько-російського білінгвізму важливим об’єктом соці-
олінгвістичних студій є процеси змішування мов, зокрема проблема сур-
жику. Головні дослідження суржику пов’язані із з’ясуванням сутності цьо-
го явища, встановленням критеріїв, за якими певний вид мовлення можна 
було б кваліфікувати як суржик (О. Сербенська, Л. Масенко, О. Тараненко, 
І. Брага та ін.). Суржик розглядають як феномен, що виник на основі укра-
їнської мови внаслідок змішування української та російської мов під тис-
ком російськомовних середовищ. 

Л. Масенко зазначає, що у семантичному ядрі слова “суржик” поєднано 
два елементи значення – “змішування двох різних субстанцій і пониження 
якості утвореного внаслідок змішування продукту” (Масенко 2019, 4). 
Тобто вже у самому значенні цього поняття закладена певна оцінна деталь 
– суржик є гіршим, ніж українська чи російська мови, взяті окремо. Біль-
шість науковців розцінює суржик негативно, обґрунтовуючи його руйнів-
ний вплив на структуру і майбутнє української мови. Водночас у медіа ча-
сом виникають дискусії, чи слід до цього мовного субкоду ставитися так 
категорично (Томіленко 2014). У такому контексті важливо глибше дослі-
дити проблему ставлення до суржику пересічних мовців, особливо молоді, 
зрозуміти, чи однаково трактують це мовне явище і ставляться до нього 
українськомовні, російськомовні та самі носії суржику. 



189 
 

Оскільки формування суржику пов’язане здебільшого з прагненням 
українськомовних влитися в мовний простір великих міст, де, за їхніми 
уявленнями, переважає російська мова, мовознавці досліджують ставлення 
до суржику насамперед з погляду українськомовної та власне суржикомо-
вної молоді (Данилевська 2018; Мусієнко 2013; Брага 2011). Водночас бра-
кує праць, присвячених аналізу проблем змішаного мовлення у сприйнятті 
російськомовних громадян, зокрема молоді. Потреба такого аналізу сього-
дні стала особливо актуальною, адже у зв’язку з військовою агресією Росії 
на Сході України і анексією Криму зросла кількість внутрішніх переселен-
ців, які потрапили в нові для себе мовні середовища. Дехто з них, можли-
во, вперше безпосередньо зіткнувся з масовим суржиком. 

Тому метою дослідження є з’ясувати, як російськомовні молоді пере-
селенці з Донбасу та Криму, що проживають у м. Києві, розуміють поняття 
“суржик”, як ставляться до цього явища і як це ставлення впливає на їхню 
щоденну мовну поведінку. Для цього опрацьовано 20 мовних біографій 
молодих (16–30 років) переселенців з Донецької, Луганської областей та 
Криму, які зараз проживають у м. Києві. Застосовано метод інтерв’ю, спо-
стереження. Хоча дослідження не є кількісним, воно дає змогу виявити пе-
вні аспекти мовної свідомості опитаних, які не легко зафіксувати за допо-
могою анкетування. Проблеми, пов’язані із суржиком, проаналізовано в 
контексті соціально-політичних умов у рідних містах і родинах мовців. 

Концептуалізація поняття “суржик” у свідомості інформантів. Дос-
ліджуючи мовну ситуацію Луганська, С. Нередкова зауважила, що в тезау-
русі мовців різних вікових груп є термін суржик і більшість респондентів 
усвідомлюють, що не володіють літературною українською мовою (Неред-
кова 2013, 233). Молодим переселенцям зі Сходу України та Криму це по-
няття також відоме, проте вони переважно не замислюються над критерія-
ми визначення суржику, а ідентифікують його інтуїтивно, на підставі влас-
них уявлень. Суржик у розумінні російськомовної молоді – це 1) змішане 
українсько-російське мовлення; 2) українська мова з поодинокими вкрап-
леннями російських слів; 3) українська мова російськомовних; 4) російська 
мова в Україні. Крім того, інформанти фактично не розмежовують україн-
ське розмовне мовлення та суржик. Для них суржиком є будь-яке мовлен-
ня, що відрізняється від літературної мови, часом навіть діалектне. 

Молодь говорить про різні види суржику залежно від рівня змішаності 
та інколи сплутує інтерфероване і змішане мовлення, розуміє суржик як 
вкраплення окремих українських слів у російське мовлення, фонетичну 
інтерференцію: 

І. Як Ви ставитесь до суржику? 
О. Ну то залежить від суржику// Якшо-о такий/ шо на вуха не нала-

зить/ то не дуже подобається// 
І. А якщо такий терпимий/ та…? 
О. Ну так// В принципі в мене вдома [в Донецьку] всі розмовляють на 

суржику// Бо то ну якби не російська мова// Усі в нас шокають і так далі// 
І “г” вимовляють не так/ як росіяни// Буряк в нас є… там… ну ми ка-



190 
 

жем… Ще… Ну карочє/ дуже багато слів/ які в принципі є українські// 
Вимова в нас/ скажем так/ нє масковская/ (сміється) і так далі// Тому я не 
вважаю/ що ті/ шо живуть в Донецьку/ вони розмовляють прям ідеальною 
російською// То тоже в принципі суржик// (27 р., Донецьк) 

За словами інформантки, російська мова, якою розмовляють на Донба-
сі, є своєрідним суржиком. 

Л. Масенко зазначає: “Суржик виник унаслідок пристосування україн-
ськомовних осіб до російськомовного оточення, їхніх намагань перейти на 
російську мову стихійно-практичним, свідомо не контрольованим шляхом, 
тоді як сучасне українське мовлення російськомовних у побутовому спіл-
куванні осіб формується в результаті свідомих зусиль оволодіти другою 
мовою шляхом її вивчення” (Масенко 2019, 56–57). Проте помітно, що ро-
сійськомовна молодь подеколи вважає суржиком якраз українське мовлен-
ня російськомовних, і цікаво, що такий “суржик” нерідко не викликає такої 
різкої негативної реакції, як у випадку з українсько-російським суржиком, 
а навпаки – молоді люди позитивно оцінюють спроби інших мовців гово-
рити українською: 

І. Як Ви ставитесь до суржику? 
Х. Это смешно// Это реально смешно/ но я могу и по-другому посмот-

реть на это// Мне нравится/ когда люди пытаются это делать// Ну то 
есть пытаются разговаривать на украинском// Не то/ чтоб да там/ не 
то что они… Им этого хочется знать/ им это нужно/ и вот они хотят 
перейти на украинский// Сразу же не получается// Ты сразу не можешь 
там переводить в своей голове слова и там говорить что-то// 

“Суржик” російськомовних, які намагаються спілкуватися українською, 
відрізняється від звичайного суржику тим, що російськомовні переважно 
усвідомлюють, що використовують російські, а не українські слова, проте 
через брак комунікативної практики не можуть повністю контролювати 
своє мовлення у спонтанних ситуаціях, хоч і прагнуть цього. Натомість 
коли вони свідомо намагаються спілкуватися українською у спокійній, не-
формальній обстановці і роблять це повільно, ретельно підбираючи слова, 
то можуть не використати жодної російської лексеми. Імовірно, такий “су-
ржик” російськомовних можна вважати перехідним етапом до спілкування 
українською, проте для цього потрібне масове українськомовне середови-
ще. 

Цікавою є відповідь інформанта В., який пробує пояснити мотиви ви-
користання суржику: 

В. Суржик… погано я до нього ставлюся// 
І. Поясни// 
В. Це коли людина хоче здаватися кимось/ вона розмовляє на суржику// 

Отаке враження складається// Тобто або бути вище за своє оточення/ 
або робити вигляд/ що вона така сама/ як її оточення// 

І. А якщо люди виросли в такому оточенні? Якщо людина з самого ди-
тинства так говорить і це звично для неї? 



191 
 

В. Вони розуміють/ що вони неправильно кажуть/ тому що в школі во-
ни вивчали українську мову/ і російську теж// Ось// Але вони орієнтуються 
на своє оточення і бояться з нього виділятися// Це психологічне явище/ 
щоб розчинитися в натовпі// (28 р., Лутугине, Луганська обл.) 

Слід звернути увагу, що молодь часто свідомо чи несвідомо пов’язує 
суржик з селом: 

І. Ну я от маю на увазі/ люди там  [в Луганську] говорили українською? 
А. Ну вот бабушка суржиком// Бабушка никогда не стеснялася// Вона 

казала/ “Я з села/ що я зрОблю?!28” Ну то есть… И никто бабушку за это 
не опускал/ ничего//;  

А. Все люди говорили на русском языке// У меня только бабушка гово-
рила на суржике/ потому что она ну из сэла// 

І. Звідки? 
А. С Харьковской области// Там село селом/ прям село// И она говорила 

сильно на суржике// Она так и говорит на суржике// ничего не измени-
лось// (17 р., Луганськ); 

А. Суржик спотворює мову// Ти починаєш розмовляти/ як неписьмен-
ний селянин// (17 р., Донецьк) 

Зверніть увагу, що слово “село” інформант (у другому прикладі) навіть 
вимовляє українською. Слова своєї бабусі інформантка А. також передає 
українською.  

Молодь керується стійким стереотипом про село як ознаку неосвічено-
сті, бідності, непрестижності. “Наше місто й донині хизується своєю «не-
подібністю» до села, хоч 80% населення більшості сучасних міст – це ви-
хідці із села”, –  пише Н. Бабич (Бабич 2012, 268). Поняття “село” здебіль-
шого сприймають в негативному контексті, як те, чого треба соромитися. 
Це стосується і суржику: 

Л. Не люблю суржик// (сміється) 
І. А чому? Що саме? 
Л. Да ну честно говоря это какое-то село// Это… ну это ни украин-

ский/ ни русский// Вот для меня это вот непрезентабельно/ немелодично// 
Мне режет слух// (18 р., Маріуполь) 

Мовні біографії респондентів показують, що на Донбасі суржик асоці-
юється не тільки з селом, а й з людьми похилого віку. Схожі висновки зро-
били діалектологи про асоціації, пов’язані з українською мовою, досліди-
вши мовну ідентичність діалектоносіїв Луганщини: українська мова там не 
асоціюється з молодими людьми і містом (Глуховцева 2017, 20–21).  

Описуючи мовну поведінку своїх дідусів та бабусь, інформанти згаду-
ють суржик як перехідний етап до російськомовності (зі зміною поколінь): 

А. Ну взагалі мені здається/ там увесь час/ ну увесь час/ що я жила/ 
точно було більше російської мови// Українською в нас розмовляли або лю-

                                                           
28 Зауважте, що респондента запитали про українську мову, а відповідає він про суржик. Виходить, 

він пов’язує ці поняття, а можливо, й ототожнює. 



192 
 

ди/ які приїхали до Луганської області з інших областей/ або люди літньо-
го віку/ наприклад/ моя прабабуся/ вона розмовляла українською мовою// 

І. А бабуся? 
А. А бабуся вже російською// (сміється) Тому що в прабабусі був чоло-

вік російськомовний/ потім вона стала переходити на суржик навіть/ і 
ось так… відмирала українська мова в нашій сі… у нашій родині/ так// Ба-
буся вже розмовляла російською// (18 р., Алчевськ, Луганська обл.) 

Про суржик як свідчення асиметричного характеру взаємодії двох мов 
говорить Л. Масенко, вказуючи, що вплив російської мови на українську 
виявляє значно більшу потужність (Масенко 2019, 64). 

Аналізуючи відповіді інформантів, виявляємо, що поняття “суржик”, 
“українська мова”, “село”, “літні люди” у свідомості російськомовної мо-
лоді пов’язані між собою, і ці зв’язки “працюють” не на користь українсь-
кої мови, оскільки частину вказаних понять опитані наділяють негативною 
конотацією (“суржик”, “село”), а частина (“літні люди”) уособлює певні 
соціальні обмеження. У молодих людей складається враження, що україн-
ська мова не для всіх і, крім того, нерідко, на їхню думку, дорівнює суржи-
ку.  

Звісно, у контексті нових суспільних реалій та зі зміною постійного мо-
вного середовища ставлення російськомовних до української мови посту-
пово теж змінюється. Під впливом подій Революції Гідності престиж укра-
їнської зміцнився (Соколова 2018, 14). Розмовляти українською стало не 
тільки не соромно, а навіть є ознакою інтелігентності. Водночас слід мати 
на увазі, що йдеться передусім про “ідеальну” українську. За словами 
С. Єрмоленко, соціально престижною формою національної мови і надалі 
залишається літературна мова (Єрмоленко 2005, 146). Російськомовні ін-
форманти переважно вказують, що рідко чують чисту українську мову. У 
побуті вони стикаються з труднощами у спілкуванні українською через ві-
дсутність практики такого спілкування, незнання її розмовного варіанту 
або ж через відсутність чіткого розуміння, яким він насправді є. 

Ставлення молодих переселенців до суржику. Ставлення інформантів 
до суржику пов’язане з тим, яку роль у їхньому житті відіграють українсь-
ка та російська мови. За нашими спостереженнями, російська для них – 
практична; більшість опитаних визнали її рідною, аргументуючи свій вибір 
тим, що думають нею. До української ставляться з повагою, захопленням і 
подеколи навіть з острахом (йдеться про боязнь мовних помилок). Незва-
жаючи на загалом позитивне ставлення російськомовної молоді до україн-
ської мови, для них вона наразі швидше ідеал, ніж засіб щоденного спілку-
вання.  

Ставлення російськомовної молоді до суржику залежить і від того, як 
вона трактує це мовне явище. Інакшим є ставлення мовців до суржику не-
знайомців і власного українського мовлення, яке дехто з опитаних також 
вважає суржиком. 

Російськомовні переселенці ставляться до суржику негативно, дуже 
негативно, зрідка нейтрально, ще рідше – співчутливо або позитивно. Не-



193 
 

гативне ставлення стосується суржику у його традиційному розумінні, і це 
найпоширеніша його оцінка. 

Негативно сприймають суржик передусім з погляду естетики: 
А. (сміється) Негативно// Дуже негативно// Я розумію суржик/ але ме-

ні здається/ що змішувати дві мови/ це… Ну некрасиво// Воно/ по-перше/ 
звучить некрасиво/ а по-друге/ ну потрібно розділяти/ ти розмовляєш або 
тільки українською/ або виключно російською/ але змішувати/ це як борщ і 
з тірамісу мішати// Тобто навіщо? (18 р., Алчевськ, Луганська обл.); 

А. Вообще/ не очень// Это звучит как-то плохо// У тебя как будто 
кровь из ушей скоро польётся// (18 р., Маріуполь, Донецька обл.); 

О. Мне не нравится/ как звучит суржик// 
І. Що саме тобі не подобається? 
О. Это звучит как-то глупо и… Ну я сама не могу разговаривать чи-

сто на украинском// Если я питаюсь разговаривать на украинском/ то я 
сама вставляю русские слова/ но понимаю/ что это звучит некрасиво// 

І. А оце твоє ставлення воно якось впливає на те/ що ти не говориш 
українською? 

О. Возможно// (18 р., Севастополь, Крим); 
А. Я могу послушать/ поговорить с человеком/ который разговаривает 

на суржике/ но/ если честно/ мне неприятно/ когда человек говорит сме-
шано// (17 р., Крим); 

Н. Очень негативно// для меня это трепещащий вопрос// (18 р., Стаха-
нов, Луганська обл.) 

Цікаво, що у мовців спостерігаємо не лише негативне ставлення до са-
мого суржику як явища, а й негативне сприйняття людини, що говорить 
суржиком: 

Н. Это очень некомфортно для моих ушей/ если честно/ для восприя-
тия такого…Я-я-я считаю/ что это просто э-э-э низший уровень гра-
мотности// То есть ну-у-у… Человек не может выразить свои мысли ни 
на одном/ ни на другом языке// Какая может быть речь о его там… (18 р., 
Стаханов, Луганська обл.) 

Відомо, що відхилення від літературної вимови впливає на сприйняття 
мови респондентами. Л. Біланюк за допомогою тесту “підібраних масок” 
з’ясувала, що мовці, які говорять українською із сильним російським акце-
нтом, здаються респондентам інтелігентнішими, коли говорять по-
російськи, і навпаки (Біланюк 2000, 50). На думку американського лінгвіс-
та Р. Фасольда, ставлення до мови тісно пов’язане зі ставленням до людей, 
які спілкуються нею (Fasold 1984, 148). Такі зв’язки простежуємо і у випа-
дку з носіями суржику. Суржикомовець видається неграмотним, виника-
ють сумніви щодо його розумових здібностей і взагалі інших рис як особи-
стості. 

Т. Фудерер робить висновок про низький соціальний статус мовців, які 
постійно спілкуються суржиком (Фудерер 2014, 74). Проте в українському 
соціумі непоодинокими є явища, коли навіть люди з високим соціальним 



194 
 

статусом використовують суржик. У інформантів вони викликають особ-
ливу зневагу: 

А. Найбільше мене дратує суржик політиків! Якщо навіть люди/ в чиїх 
руках доля країни/ за своє життя не навчилися нормально розмовляти… 
(17 р., Донецьк) 

Хоча, зважаючи на наявність в молодіжних колах різних поглядів на 
суржик, можемо припустити, що роздратування може викликати не лише 
власне суржик політиків, а будь-який факт їхнього недосконалого володін-
ня  українською мовою, навіть російський акцент. 

Нейтральне або позитивне ставлення до суржику побутує здебільшого 
не тому, що молодь дійсно позитивно оцінює це мовне явище, а радше че-
рез притаманне молодим людям почуття гумору. Для них суржик звучить 
“прикольно”: 

І. Добре// А от як ти ставишся до суржику? 
К. Много людей знаю/ которые просто терпеть не могут/ но он меня 

не напрягает// В этом есть… что-то интересное// Есть такое// (17 р., 
Краматорськ, Донецька обл.); 

Р. Дуже добре// Це як є поєднання української і російської мови// Це на-
віть весело звучить// (17 р., Маріуполь, Донецька обл.); 

В. Нормально// Прикольно звучит// Так это красиво начинают украин-
ским/ так всё хорошо/ потом что-то сказала/ а ти сидиш/ “Это непра-
вильно! По украинском это по-другому!” (17 р., Донецьк); 

Х. Это смешно// Это реально смешно// (19 р., Старий Крим, Крим) 
Крім того, молоді люди подеколи сприймають суржик як засіб експре-

сивізації. Для них він виконує схожі зі сленгом функції: 
А. Я можу розмовляти [суржиком]/ коли хочу пожартувати// То на-

віть схоже на сленг… (16 р., Донецьк) 
Інколи інформанти виправдовують використання суржику, оскільки 

вважають цей процес неконтрольованим, з одного боку, зумовленим зов-
нішніми обставинами (впливом мовного середовища), з іншого – внутріш-
німи (нездатністю мовця розрізняти мовні коди): 

А. Это может зависеть еще от общества// Тоже/ например// Роди-
тели разговаривают на украинском/а на улице/ например/ на русском// Те-
бе приходится учить и той/ и той// Иногда в голове смешиваются два 
языка/ и человек просто не может…(17 р., Крим) 

А. Ну-у-у… Я сама иногда говорю на суржике// Ну там стараюсь себя 
контролировать// Это… Ну это некрасиво особо/ но есть/ люди/ кото-
рые… Вот у меня много подруг/ которые просто они так… они выросли в 
такой мовной среде и для них суржик… они не замечают/ где русские сло-
ва/ где украинские// Вот как-то они говорят с украинской манерой/ но на 
русском/29 чуть-чуть есть такие слова// Это неплохо/ это нормально/ но 

                                                           
29 З прикладу видно, що інформантка розуміє суржик як російську мову в українському оформленні. 

 



195 
 

иногда сильно режет слух/ потому что такие слова не особо приятные// 
(сміється) (17 р., Луганськ) 

Вплив ставлення до суржику на мовну поведінку молоді. Ставлення ро-
сійськомовних молодих людей до суржику пов’язане з їхніми успіхами в 
опануванні української мови і перспективами абсолютного переходу на 
українську. Зрозуміло, що мовцям, які виросли в російськомовному сере-
довищі, складно відразу почати спілкуватися чистою українською мовою. 
Переїхавши до Києва, вони пробують говорити українською в побуті, що 
підтверджують приклади інтерв’ю. Але однією з головних причин, чому 
вони згодом припиняють свої спроби, стає якраз сором за власну українсь-
ку, яку через вкраплення російських слів вони вважають суржиком. Нега-
тивне сприйняття суржику для російськомовних інформантів є своєрідним 
психологічним бар’єром до спілкування українською мовою. Вони бояться 
осуду з боку співрозмовника: 

І. А чи ти сама переходиш на українську мову? Починаєш з кимось го-
ворити українською? 

О. Очень редко// 
І. А якщо переходиш/ то коли? За яких умов? 
О. Ну если я понимаю/ что человек нормально отнесется к моему сур-

жику… (18 р., Севастополь, Крим) 
У щоденних комунікативних ситуаціях мовці охочіше починають спіл-

куватися у відповідь українською, якщо співрозмовник звертається чистою 
українською мовою, а не суржиком. Вони навіть не проти повністю перей-
ти на українську, але обов’язковою умовою є те, що це має бути саме чиста 
українська мова: 

І. Чи могли б Ви перейти на постійне спілкування українською? 
В. Так/ якщо це буде професійне середовище/ якщо люди там… 
І. Тобто на роботі щоб всі говорили українською? 
В. Да// Щоб це було офіційно і правильно спілкування українською// То-

му що якщо переходити… 
І. Що ти маєш на увазі “правильно”? 
В. Тому шо у нас/ наприклад/ на роботі на суржику більше люди спілку-

валися// (28 р., Лутугине, Луганська обл.); 
Н. Если бы в моем окружении скорее всего… может даже с более ран-

него возраста было украиноговорящее население// Окружение так ска-
зать там// Семья и все такое// Я считаю/ что все-таки это идет с дет-
ства // Могла бы… 

І. Якщо було б українськомовне середовище? 
Н. Опять же// Речь идет о том/ кто говорит на чистом украинском 

языке// Я не воспринимаю суржик как язык// (18 р., Стаханов, Луганська 
обл.) 

Наслідком відсутності в колах російськомовної молоді чіткого розумін-
ня суржику і поширення негативного ставлення до власного “суржику” 
може бути гальмування її абсолютного переходу на українську мову. 



196 
 

Варто зауважити, що різке негативне ставлення до суржику може навіть 
переростати у конфлікти: 

І. Чи були Ви свідком конфліктів на мовному ґрунті? 
К. Да// Вот как раз из-за суржика/ да// 
І. Коли? Де? 
К. Есть друг у меня з Донецкой области… и как-то разказывал мне 

чтоли вроде/ и много раз такое было при мне/ что тоже кто-то… У него 
друзья на суржике/ суржиком разговаривают// Ну много кто// И его это 
очень-очень сильно бесит/ и он раздражается/ и ругается/ и я тоже была 
вот свидетелем этого// Но я этого/ честно/ не разделаю/ я не понимаю 
этого// Хоть/ с одной стороны/ это… коверкает язык/ это портит его/ 
но к этому не стоит так относится критически// (17  р., Краматорськ, 
Донецька обл.) 

Викривлене розуміння суржику і причин його виникнення, а також не-
гатив, пов’язаний з ним, впливають на імідж української мови в колах ро-
сійськомовних і торкаються проблеми ідентичності. О. Данилевська зазна-
чає: “Сформоване в умовах посттоталітарної деформації мовної дійсності 
уявлення про суржик як про будь-яке інтерфероване, ненормативне усне 
українське мовлення підважує престиж української мови, змушує носіїв 
такого мовлення соромитися не лише своєї мови, а й етнічності, що, зреш-
тою, спричиняє розмивання критеріїв національної ідентичності” (Дани-
левська 2018, 94). Слушність цієї тези підтверджують роздуми інформант-
ки А. про побутування суржику в українському суспільстві. На її думку, 
якщо ти справжній українець, то маєш з дитинства говорити українською 
мовою, до того ж чистою: 

А. Мене дивує/ що справжні українці розмовляють українською гірше/ 
ніж я/ яка почала вчити її зі школи// 

І. Тобто ти не вважаєш себе справжньою українкою? 
А. Е-е-е… Ну я не з самого народження говорю українською// 
І. А хто є справжнім українцем? 
А. Ну хоча б в кого є родичі/ які розмовляють українською// (17 р., До-

нецьк) 
Словами вище згаданої респонденти А. можна влучно схарактеризувати 

наслідки побутування суржику: 
А. Молодь забуває/ як по-справжньому звучить українська мова// 
Оскільки суржик молоді російськомовні інформанти розглядають як 

окреме мовне явище, то не можуть ідентифікувати його конкретно ні з 
українською, ні з російською мовою. Відповідно в них складається вра-
ження, що українською говорить дуже мало людей. Зрозуміло, чому мо-
лодь, яка переїхала до Києва з російськомовних регіонів, припиняє свої 
спроби перейти на українську: їй бракує масового українськомовного се-
редовища, суржик до якого не зараховують. І хоча чисту українську мову 
молоді люди вважають престижною, для них вона залишається ідеалом, до 
якого потрібно прагнути, але якого не реально досягнути. На фоні не-
сприйняття суржику багатьом легше надалі залишатися російськомовними, 



197 
 

ніж осоромитися, говорячи українською мовою з помилками. Водночас 
молоді переселенці хочуть, щоб їхні діти могли спілкуватися чистою укра-
їнською мовою: 

І. А чи ти би хотіла/ щоб твої діти не просто знали/ а говорили україн-
ською? 

Х. Ну да// Мало знать// Надо же говорить// Чтобы вот не как/ допу-
стим/ их мама… с ней говорят [українською]/ а она им там суржиком// 
(сміється) Чтоб нормально разговаривали// (19 р., Старий Крим, Крим) 

Висновки. Для російськомовних молодих переселенців суржик – це пе-
редусім негативне явище, якого треба соромитися і яке слід викорінювати. 
У свідомості мовців поняття суржику тісно пов’язане зі поняттями “украї-
нська мова”, “село”, “люди похилого віку”. І хоча негативне ставлення 
прямо не стосується української мови, можемо простежити влив пошире-
них стереотипів про те, що українська мова є мовою села. Адже для мовців 
ці поняття стоять в одному ряду.  

Дехто з інформантів ототожнює суржик з українською, що підриває її 
престиж, інші розглядають його як окреме явище, і в них складається вра-
ження, що українською спілкується мало людей. Інформанти нерідко скеп-
тично оцінюють свої навички усного спілкування українською мовою, со-
ромляться власної української мови, вважаючи її суржиком, і це стає для 
них перепоною до ситуативного спілкування українською мовою та одним 
з чинників, що стримує їх від абсолютного переходу на українську. Тому 
необхідно пояснювати молоді сутність поняття “суржик”, причини його 
виникнення і водночас популяризувати українську мову серед російсько-
мовних молодих людей, створювати осередки, де вони мали б змогу пок-
ращувати свої навички володіння розмовною українською (розмовні клуби 
тощо), контролювати дотримання мовного режиму в освітніх закладах, 
щоб російськомовна молодь могла частіше практикувати повсякденне спі-
лкування українською і згодом без остраху послуговуватися нею.  
 

Бабич, Н. (2012). Мовлення міста і села: конфлікт форми і змісту. Мо-
ва і суспільство. 3. С. 265–270. 

Біланюк, Л. (2000). Картина мовного світогляду в Україні. Мовознавс-
тво. 4-5. С. 44–51. 

Брага, І. (2011). Мовна особистість суржикомовця в інтернет-
дискурсі. Мова і культура. 14, 8. С. 144–149. 

Глуховцева, К. (2017). Соціокультурна, етнічна та мовна самоіденти-
фікація діалектоносіїв Луганщини. Волинь-Житомирщина. Історико-
філологічний збірник з регіональних проблем. 28. С. 16–22. 

Данилевська, О. (2018). Уявлення школярів про суржик у контексті по-
сттоталітарних деформацій мовної ситуації в Україні на початку ХХІ 
століття. Вісник КНЛУ. Серія Філологія. 21, 2. С. 90–99. 

Єрмоленко, С. (2005). Соціальна престижність української мови в су-
часному комунікативно-інформаційному світі. Збірник наукових праць 
НДІУ. ІХ. С. 143–147. 



198 
 

Масенко, Л. (2019). Суржик: між мовою і язиком. Друге видання, зі 
змінами і доповненнями. Видавничий дім “Києво-Могилянська академія”. 
Київ. 

Мусієнко, В. (2013). Суржик у студентському середовищі: функціону-
вання та рефлексія. Науковий вісник кафедри Юнеско КНЛУ Серія Філо-
логія. Педагогіка. Психологія. 26. С. 6–12. 

Нередкова, С. (2013). Мовна ситуація Луганська. Наукові праці 
Кам’нець-Подільського національного університету імені І. Огієнка. 34. 
С. 230–234. 

Соколова, С., Залізняк, Г. (2018). Особливості сучасної мовної ситуації 
України у дзеркалі соціології та соціолінгвістики. Українська мова. 2. С. 3–
19. 

Томіленко, Л. (2014). Суржик як об’єкт наукових досліджень і диску-
сій. Мовознавство. 4. С. 69–80. 

Фудерер, Т. (2014). У дзеркалі мови: соціальні характеристики носія 
суржику (на матеріалі сучасної української прози). Мандрівець. 6. С. 71–
75. 

Fasold, R. (1984). The Sociolinguistics of Society. Basic Blackwell. Oxford. 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
  



199 
 

НЕВЕРБАЛЬНИЙ ПРОСТІР УКРАЇНСЬКОГО  
І ТУРКМЕНСЬКОГО ТРАДИЦІЙНОГО ВЕСІЛЛЯ 

 
Алла Ярова 

 Акмал Таїров 
 

(Україна, Туркменістан) 
 

У статті зроблено спробу проаналізувати традиційний весільний об-
ряд українців і туркменів як комунікативне явище. Увагу зосереджено на 
невербальних засобах спілкування.   

Ключові слова: комунікативна лінгвістика, комунікація, весільна обря-
довість, невербальний мовний код, українці, туркмени. 
 

NON-VERBAL SPACE OF UKRAINIAN  
AND TURKMEN TRADITIONAL WEDDING 

 
Alla Jarova 

 Akmal Tajirov 
 

The article attempts to analyze the traditional wedding ceremony of Ukrain-
ians and Turkmen as a communicative phenomenon. Our attention is focused on 
nonverbal means of communication. 

Key words: communicative linguistics, communication, wedding ceremony, 
nonverbal language code, Ukrainians, Turkmen. 

          
Інтерес до теорії мовної комунікації, яка виникла в середині ХХ століт-

тя як інноваційний напрям лінгвістичних досліджень, не тільки не згасає, 
а, навпаки, активно розвивається й сьогодні, інтегруючи результати науко-
вих спостережень у загальну концепцію розвитку мови. 

Вивчаючи мовленнєву діяльність у реальних ситуаціях, дослідники де-
далі частіше розглядають обряд як усталену соціально-культурну комуні-
кативну практику. Роль, яку відіграють традиції у житті людської спільно-
ти, важко переоцінити. Ніщо не видається нам таким давнім і пов’язаним із 
нашою ідентичністю, як традиції. Вони виконують роль своєрідного соціа-
льного цементу для різних суспільних груп, роблять зрозумілим, осмисле-
ним довколишній світ, а отже, становлять цінність і потребують збережен-
ня та подальшого вивчення. 

Розуміння обряду як сукупності мовленнєвих актів дозволяє простежи-
ти еволюцію людської комунікативної взаємодії, виявити стратегії, такти-
ки, прийоми, жанри, віднайти моделі та механізми комунікативного впли-
ву на адресата. Такий підхід до вивчення народних традицій є новим пог-
лядом на сутність обрядів і має значний дослідницький потенціал. Цікавим 
є спостереження американського науковця Джона Дарема Пітерса, який 



200 
 

досліджував історію розвитку і трансформації поняття комунікація у світо-
вій культурі від часів Римської імперії до сьогодення і виявив, що в латин-
ській мові одне з основних значень комунікації передбачає ‘наділення’, 
тобто комунікація може означати ‘участь’, як у слові communicant (‘той, 
що причастився’, ‘запричащений’), – що вказує на особу, яка стала части-
ною священної спільноти, взяла в ній участь (Пітерс 2004, 18). Таке тлума-
чення комунікації відсилає нас до тих часів, коли й сама мовленнєва взає-
модія людей була обрядом, до якого можна було долучитися через певну 
виразну дію. 

У цій розвідці виходимо з того, що комунікація, як вид людської пове-
дінки, являє собою цілеспрямований, соціально зумовлений процес обміну 
інформацією між людьми, що втілюється за допомогою певної семіотичної 
системи, і має чітку структуру, елементами якої є: адресант, адресат, пові-
домлення, кодування, декодування, канал, медіум, ситуативний контекст, 
комунікативний шум, зворотний зв'язок (Яшенкова 2011, 27–30). 

Мета нашої праці – з’ясувати, які засоби невербального коду залучають 
учасники обрядодій для передачі необхідної інформації; скласти своєрідне 
несловесне комунікаційне ‘меню’ весільної обрядовості, яку, як свідчать 
етнографи, історики, соціологи, за відображенням історичних епох не пе-
ревершить жодне з фольклорних явищ.  

Весільні обряди – це закріплені традиціями суспільні звичаї і врочисто-
сті, що супроводять і знаменують одруження, народження нової сім’ї. 
Причиною їх появи було регулювання міжстатевих стосунків та відносин 
між поколіннями. Невербальний код шлюбної обрядовости розглянемо на 
прикладі українського й туркменського традиційного весілля.  

Українці – слов’янський етнос, корінний народ України. Українська 
мова належить до східнослов’янської підгрупи, слов’янської групи індоєв-
ропейських мов. Українці – одна з найбільших національних громад на те-
риторії Туркменістану, друга за чисельністю слов’янська етнічна група. 
Перші українські поселенці з’явилися тут ще наприкінці 19 ст. Нині в 
Туркменістані проживає, за різними підрахунками, від 10 до 15 тисяч укра-
їнців.   

Туркмени належать до каспійського варіанта індо-середземноморського 
типу великої європеоїдної раси, мова – туркменська, тюркської групи ал-
тайської сім’ї. В Україні, за переписом населення 2001 року, налічувалося 
3709 туркменів (1989 р. – 3399 осіб). Унаслідок глобалізації, мобільности, 
зокрема й освітньої, присутність туркменів в Україні збільшилася (Націо-
нальні меншини України 2006, 64–65). За інформацією Міністерства освіти 
і науки України, станом на 2019 рік в українських вишах навчається близь-
ко 4,5 тисяч студентів із Туркменістану. Українська й туркменська культу-
ри активно взаємодіють, що спонукає до розгортання досліджень у цьому 
напрямку. 

Структура української і туркменської весільної обрядовости загалом 
подібна. Перша передбачає три етапи: передвесільний, власне весільний і 
післявесільний. Передвесільний – досягнення згоди між двома родинами 



201 
 

на шлюб молодих. Він може бути досить протяжним у часі, тривати від 
одного до трьох місяців. Передвесільний етап передбачає такі обрядові дії, 
як вивідування, сватання, оглядини, заручини. Власне весільний етап скла-
дався з запросин, випікання короваю, плетіння вінка, дівич-вечора, шлюбу, 
посаду і покриття молодої, поділу короваю, дарування та переїзду нарече-
ної в дім молодого. Власне весільний етап тривав тиждень. До післявесіль-
ного етапу відносять понеділкування або почепини, пропій чи перезву. 

За такою логікою відбувається й туркменське весілля: гудачилик (сва-
тання), ялан-чельпек (заручини), чин-чельпек (весілля в будинку молодої, 
або дівич-вечір), гелен-алджи-той (переїзд нареченої в будинок наречено-
го). 

Структурна подібність двох весільних обрядів пояснюється тим, що 
шлюб і сім’я, як реалії громадського устрою, виникли ще в первісному су-
спільстві, а потім змінювалися під дією тотожних економічних, господар-
ських, суспільних процесів. Заміна матріархату патріархатом, полювання 
скотарством, збиральництва землеробством, кочового життя осілим при-
таманна як племенам, що сформували сучасних українців, так і племенам, 
що становлять основу туркменського етносу.  

Відгомін давніх форм одруження зберігається як у туркменській, так і в 
українській традиції, зокрема викрадення, а потім купівля нареченої і до-
говірне весілля, коли батьки наречених попередньо домовлялись про од-
руження дітей. Досліджуючи походження весільної обрядовости, Зоряна 
Марчук доходить висновку, що сватання, наприклад, усталилося не пізні-
ше мезолітичної епохи, і в той час це був увесь весільний обряд, а не одна з 
його частин (Марчук 2005, 168). Не оминемо увагою і той факт, що весіль-
на символіка обох етносів містить елементи дохристиянського (в україн-
ців) і доісламського (у туркменів) періодів.  

Комунікація між людьми не обмежується вербальними засобами, до їх-
ніх послуг також невербальні інструменти взаємодії. Результати дослі-
джень демонструють, що 60–80% інформації передається невербальними 
засобами, які сприймаються різними сенсорними системами: зором, слу-
хом, тактильними відчуттями та ін. Отож комунікація – це цілісне й муль-
тимодальне явище, де немає головних і другорядних засобів кодування ін-
формації, усі знакові системи рівнозначні й однаково важливі. У досягнен-
ні глобальних комунікативних цілей немовленнєві засоби відіграють не 
меншу роль, ніж мовленнєві. Це важливі компоненти комунікації, які ма-
ють складну структуру, значення і застосування. 

Зазвичай розрізняють паралінгвістичну, оптико-кінетичну, екстралінг-
вістичну, візуальну та проксемічну системи. Невербальна комунікація – 
історично перша форма спілкування, де передача повідомлення здійсню-
ється без слів. Обряд, як одна з найбільш ранніх форм взаємодії людей, ба-
зується на значній кількості невербальних знаків. Так, весільна обрядова 
інформація, закодована у знаках та символах, перетворюється на певний 
тип соціальної інформації, яка, до речі, не зникає з часом, а, навпаки, пере-
дається від покоління до покоління. Кожна соціальна практика, яку здійс-



202 
 

нюють раз у раз, тяжітиме заради зручности й ефективности до вироблення 
набору таких правил і загальноприйнятих порядків, які можуть бути де-
факто чи де-юре формалізовані, щоб познайомити з практикою нових ді-
йових осіб (Винайдення традиції 2010, 14). Саме тому в сучасних обрядах 
ми бачимо відголоски найдавніших весільних звичаїв.     

Український мовознавець Флорій Бацевич запропонував систематизо-
вану класифікацію невербальних засобів. Дослідник виділяє: 1) акустичні, 
пов’язані з мовленням (темп мовлення, тон, тембр, гучність, манера мов-
лення, спосіб артикуляції та ін.), та ті, що не пов’язані з мовленням (паузи, 
кашель, зітхання, сміх, плач та ін.); 2) оптичні, до яких належить кінесика 
(міміка, жести, постава, хода, контакт очима), проксеміка (відстань між 
мовцями, дистанція, вплив території, вплив орієнтацій, просторове розта-
шування співрозмовників), графеміка (почерк, специфіка підрядкових і 
надрядкових знаків, специфіка вживання розділових знаків, символіка ско-
рочень), зовнішній вигляд (фізіономіка, тип і параметри тіла, одяг, його 
стиль, прикраси, зачіска, косметика, засоби особистого користування); 3) 
тактильно-кінестезичні (рукостискання, поцілунки, доторки, погладжуван-
ня, плескання); ольфакторні (запахи), темпоральні (час очікування початку 
спілкування; час, проведений разом у спілкуванні; час, протягом якого 
триває повідомлення мовця) (Бацевич 2004, 97).   

Аналіз весільної обрядовости обох народів дозволяє виділити переваж-
ні типи немовленнєвої комунікації. 

Оптичні засоби. Великого комунікативного значення в обох культурах 
набувають оптичні невербальні засоби передачі інформації. Найперше зов-
нішній вигляд нареченої, її тіло, одяг та прикраси. 

Тіло нареченої видається однією з найголовніших складових оптичної 
невербальної системи весільного обряду. Воно суворо регламентовано со-
ціально-культурними нормами обох народів. Попри християнський кон-
текст української весільної традиції та мусульманський – туркменської, 
тіло нареченої як комунікативний засіб передає низку спільних повідом-
лень в обох культурах. Одним із пояснень може бути те, що християнство, 
як згодом і мусульманство, вийшли з семітських традицій. 

Покров. Дослідники зауважують, що ще до встановлення патріархату, 
коли чоловіки й жінки мали майже однакові права, покривання було еле-
ментом весільного обряду. Символічна дія відбувалася єдиний раз перед 
заміжжям. 

Звичай покривати накидкою на знак шлюбу дуже давній, він відомий і 
слов’янам. Писемні джерела зберігають спогади італійця Казвіні про те, 
що слов’янські дівчата ходили з непокритою головою. Коли хлопець від-
чував прихильність до якоїсь дівчини, то кидав їй покривало на голову, так 
вона ставала його дружиною. Це ще одна форма шлюбу, яка побутувала в 
Х столітті (Здоровега 1974, 43). Її відгомін зберігається в структурі україн-
ського весільного обряду: на самому весіллі перед приходом молодого, об-
личчя і голову молодої, яка сиділа за столом, закривали покривалом – пе-



203 
 

реміткою чи хусткою. Звідси, очевидно, покрита голова – символ заміж-
ньої жінки. 

З цим звичаєм функціонально пов’язані й інші, зокрема, перев’язування 
через праве плече рушниками сватів, а хусткою правої руки жениха під час 
вдалого сватання, щоб інші люди бачили, що такому-то парубкові дівчина 
дала згоду на шлюб і його суспільний статус змінився.   

З посиленням патріархату поширюється культурна практика ховати жі-
нку від чоловічих поглядів. Покров набуває відтепер ще й іншого значення 
– покірність і доброчесність жінки. Чим більше одягу на жіночому тілі, 
чим менше відкритих ділянок тіла, тим благочеснішою є жінка та її роди-
на. У туркменів прийнято молоду покривати з ніг до голови накидками. 
Українці такого звичаю не мають. 

Обличчя туркменської дівчини має подібний комунікативний зміст в 
обряді бетачар, коли наречена відкриває і показує своє лице родичам на-
реченого. Протягом перших років життя в будинку чоловіка молодій дру-
жині належало прикривати своє обличчя яшмаком. Вона не знімала накид-
ки для голови і не показувала свого обличчя до спеціального на те дозволу 
свекра і свекрухи. 

Одяг – полісемантичний знак весільної комунікації. Крім згаданої ра-
ніше доброчесности, він сигналізував про ієрархію: чим більше одягу, чим 
він якісніший, тим вищий статус того, хто його носить. Багатий і яскравий 
одяг наречених вирізняє їх з-поміж інших, робить центральними постатями 
обряду. В обох народів побутує норма, яка не дозволяє іншим учасникам 
церемонії перевершувати своїм убранням наречену й нареченого. 

У туркменів для кроєння та пошиття плаття запрошували шановану в 
аулі жінку, вибирали ‘щасливі’ дні. Плаття мало бути тільки густо-
червоного кольору різноманітних відтінків: вишневого, бордового, мали-
нового з багатою вишивкою. Слід сказати, що виготовлення тканин наси-
ченого червоного кольору є характерною ознакою туркменського ткацтва. 
Туркменські тканини помітно відрізнялися від тканин, які виготовляли ін-
ші середньоазіатські народи, і користувалися значним попитом. Одяг із 
яскравих червоних чи темно-бордових тканин у білу вузьку смужку стано-
вив основу і святкового вбрання чоловіків, а от у їхньому щоденному одязі 
переважали чорний чи нейтральні кольори (бузково-сірий, натуральної ве-
рблюжої вовни). Традиція виробляти тканини, килими характерного густо-
го червоного кольору сягає доісламських часів. Вважалося, що червоний 
колір приносить щастя. 

В українській традиції немає спеціальних обрядодійств, пов’язаних з 
виготовленням весільного одягу. Важливо, щоб він був новий, хай і скром-
ний, але не позичений. Гійом де Боплан у своєму “Описі України” зафіксу-
вав таку особливість убрання української нареченої: “… молода за їхнім 
звичаєм убрана в довгу коричневу сукню. Сукня підшита китовим вусом, 
який її розширює, а знизу облямована напівшовковою та напіввовняною 
тканиною” (Гійом де Боплан 2012, 101). Згадувана вище скромність весі-
льного одягу – норма, кодифікована християнством. Навернені у христи-



204 
 

янську віру чоловіки й жінки мали ідентифікувати себе через скромну 
одежу без прикрас. Традиція багато оздоблювати весільний одяг виявляє 
дохристиянські культурні практики українців. 

Прикраси, як і вбрання, указували на відмінність між самими індивіда-
ми, їхніми рангами і статусами. Антропологи сходяться на думці, що в ча-
си, коли люди ще не користувалися одягом, вони вже прикрашали, розма-
льовували свої тіла з нагоди особливих подій: ініціації, одруження чи ско-
рботи. Часто нанесені на себе знаки відображали перехід і жінки, і чолові-
ка до нового етапу життя. Визначальними виступали причини політичного, 
соціального, естетичного та релігійного характеру в різних комбінаціях. Ті, 
хто уникав такої традиції, демонстративно випадали з групи і не вважалися 
повноцінними членами спільноти. Водночас наражали себе на небезпеку й 
ті, хто занадто вирізнявся на тлі інших завдяки беззаперечній красі та не-
повторним прикрасам. Вони ризикували стати об’єктом нищівних поглядів 
людей довкола. Страх змушував шукати протидію. Орнаментація, амулети 
мали забезпечити захист і щастя, і, звичайно, створити красу (Схіппер 
2019, 44–48). 

Як християнство, так і іслам визначають прикраси на жінці як надмір-
ність, вияв непристойного бажання. Розкішні прикраси й убрання на віря-
нах обидві релігії трактують як розпусність та ідолопоклонство. Проте 
традиційний український і туркменський весільний звичай передбачає ще-
дре оздоблення та орнаментування. 

Важливим складником весільного вбрання туркменок з його однотон-
ним вишнево-червоним колоритом є велика кількість ювелірних прикрас. 
Ці прикраси мають подвійну невербальну природу. З одного боку, це оп-
тичний несловесний знак, який асоціюється зі світлом, сонцем, служить 
божественним символом, а з іншого – акустичний (звуковий), бо пришива-
ли ці елементи для того, щоб під час руху вони дзвеніли, відганяючи злі 
сили. 

Багато оздоблювати себе й одежу прикрасами, безперечно, відгомін до-
християнських і домусульманських культурних практик. Туркменки й 
українки мали святкові та щоденні прикраси. Туркменські ювелірні вироби 
кардинально відрізняються від прикрас інших середньоазіатських народів. 
Наприклад, дівоча тюбетейка з прикрасами – тах’я з ґупбою, яку у східних 
туркменів наречена знімала в домі нареченого, пов’язуючи натомість голо-
ву червоною хусткою. Тах’я мала вигляд загостреного маленького шолома, 
від маківки якого променями розходилися срібні підвіски. Заміжні туркме-
нки носили інший убір, який нагадував античний калаф, на якому закріп-
лювалася складна візерунчаста прикраса – ілдиргич із великою кількістю 
бляшок і підвісок. Справжній срібний дощ із підвісок і бляшок являла со-
бою нагрудна прикраса, у центрі якої масивна розетка з масою вставок із 
сердоліку чи кольорового скла. Часто ювелірні вироби покривали позоло-
тою, та туркменки надавали перевагу сріблу, яке набагато ліпше гармоніює 
з червоним тлом одягу. Крім того, жінки прикрашали свої руки й ноги зо-
лотими й срібними браслетами. 



205 
 

Українки теж щедро оздоблювали шию, груди різноманітними прикра-
сами – намистом, дукачами, зґардами, дробинками з естетичною, захис-
ною метою, а також для засвідчення свого статусу. 

Промовистим оптичним комунікативним символом української нарече-
ної є вінок. Виготовляли його з різних квітів, залежно від пори року, або з 
червоних стрічок у вигляді повного маку або рожі, з бісерних плетінок, во-
вняних ниток, мосяжних прикрас або люрексу. На всій території України 
була традиція прикрашати весільні вінки пофарбованим пір’ям. Найчасті-
ше вінки плели в суботу зранку, супроводячи це ритуальними піснями. Пе-
реважно вінок був з барвінку або з барвінку, м’яти і рути. Вічнозелений 
барвінок символізував вічність кохання і шлюбу. А сам вінок є неодмінним 
атрибутом древніх весіль, символом сонця. У деяких регіонах України він-
ки плели обом нареченим. Подеколи вінки одягали на руки особам, яких 
запрошували на весілля.  

Колір. Крім червоного кольору, у туркменському весільному обряді 
центральне місце посідає і біла барва. Обряд сватання розпочинається з 
того, що мати майбутнього нареченого обдаровує родичів майбутньої на-
реченої солодощами й цукром із білосніжного вузлика. Придане молодої 
складали у білосніжні мішки. Білою хусткою пов’язували голову засвата-
ної дівчини. Приїзд нареченої у дім молодого вітали, розсипаючи довкола 
біле пшеничне борошно, потім руки дівчини занурювали в топлене масло й 
муку, щоб багатим і щасливим був сімейний союз. 

В українській весільній обрядовости червоний і білий кольори теж по-
сідають центральне місце. Вище вже йшлося про червоні стрічки у вінку 
нареченої. В українських селах існував звичай: хати, де були дівчата на 
виданні, прикрашали візерунками або обводили червоною глиною вікна, 
стіну, щоб свати бачили куди заходити. У деяких регіонах весільний коро-
вай, прикрашаючи, фарбували в червоний колір. Після обряду комора го-
лову нареченої покривали наміткою – біле полотнище з обох кінців вишите 
червоними нитками. Білі вишиті сорочки – головний елемент одягу наре-
чених.   

Носієм інформації у весільному обряді туркменів є скриня з приданим, 
яку після переїзду в будинок чоловіка молода дружина виставляла на зага-
льний огляд, так гості оцінювали майстерність, працьовитість і смак дів-
чини. 

Символами особливих функцій, статусу в українському обряді висту-
пають ціпки й батоги, що є відгомоном мисливського етапу розвитку люд-
ської спільноти: той, хто володів знаряддями для полювання, мав і вищий 
статус. Старости обов’язково мали ціпки, а в молодого і його дружби – 
спеціально виготовлені гарапники – батоги, палиці-дружбівки, топірці. За-
прошуючи на весілля, звичайно молода зі старшою дружкою в руках мали 
іноді ціпки, молодий з дружбами носили канчуки або палиці (на Бойків-
щині – так звані дружбівки, на Гуцульщині – топірці), оздоблені китицями 
з різноколірної вовни або кольоровою хусткою. 



206 
 

У туркменському весільному культі, як і в українському, представлено 
багато семіотично значущих рухів, поз, жестів, контактів очима, які пред-
ставляють оптичну та тактильно-кінестизичну групи невербальних ін-
струментів. Наприклад, поклони, поцілунки, тримання попід руки, опущені 
очі чи відсутність зорового контакту взагалі. Під час обряду бетачар наре-
чену приводять у дім батька нареченого, саджають за завісу (чемилдрик) на 
овчину. По обидва боки нареченої, тримаючи її під руки, стоять невістки. 
Наречена вклоняється родичам чоловіка, а свекруха цілує свою невістку. 
Свати заходили в дім батьків нареченої тільки з правої ноги. 

Для української весільної традиції просторова опозиція ‘правий – лі-
вий’ теж є значущою. Наприклад, якщо на сватанні дівчина дає згоду на 
шлюб, то дружба бере за праву руку молоду й молодого і з’єднує їх. Під 
час заручин, коли молода сідає на покуті, то молодий сідає праворуч від 
неї, а подруги – ліворуч (Весілля-2 1970, 7–9). 

В українців під час сватання на заклик батька, матері або старости дів-
чина заходила до хати, ставала біля печі і, закривши очі рукою чи низько 
опустивши голову, колупала піч. Звичай цей є відбитком дохристиянського 
шанування домашнього вогнища, що за архаїчних часів мало силу божест-
ва. Молоді тричі кланялися батькові й матері, просячи благословення на 
шлюб. Інколи під час прикрашання весільного короваю присутні кланяли-
ся до столу, на якому стояв обрядовий хліб. 

Проксеміка представлена просторовою організацією весільного обряду. 
Наприклад, сватання, обряд ніках відбувалися в будинку нареченої, а обряд 
бетачар у будинку нареченого.  

Українцям теж притаманна чітка просторова організація весілля. Сва-
тання, заручини відбувалися в молодої, а оглядини в молодого. Наречену з 
її батьківського дому перевозили в дім нареченого чи його батьків, що є 
наслідком матрілокальности й патрілокальности.  

До темпоральних невербальних засобів у туркменів відносимо тимча-
сове повернення молодої дружини в дім до батьків, де вона залишалася 
ждати, доки чоловік виплатить увесь калим. Крім того, в обох народів ко-
мунікативного значення набувають дні тижня. Обидва етноси мають уста-
лені уявлення про те, в який день тижня належить здійснювати ту чи іншу 
комунікативну взаємодію. Для туркменів сприятливі: понеділок – для ве-
сілля, середа – для крадіжки нареченої, особливі дні для кроєння та шиття 
плаття нареченої. Несприятливі: вівторок і п’ятниця – для крадіжки наре-
ченої. Сватати можна було в день, коли зорі цьому сприяли (це міг визна-
чити мулла, до якого свати заходили, щоб дістати згоду). 

На значній території України ‘нещасливими’ для сватання вважалися 
п’ятниця та понеділок, а на Львівщині понеділок визнавався найкращим 
днем для розпочинання весілля. На Правобережжі вдалим для змовин була 
субота, на Івано-Франківщині та Закарпатті – неділя, четвер і вівторок (Бо-
рисенко 1988, 23). 

Й українці, і туркмени йшли свататися переважно ввечері, що є відго-
моном такої форми одруження, як викрадення нареченої. Тільки на Закар-



207 
 

патті свати вирушали вдосвіта, щоб ніхто не перейшов дорогу з порожнім 
відром. Українські весілля відбувалися найчастіше восени, з 15 серпня до 
14 листопада і від 6 січня до посту, часом у весняний період – травень – 
червень, але в переджнивну пору весіль було порівняно мало. Увесь весі-
льний обряд тривав від четверга до неділі. 

Побіжний аналіз української і туркменської весільної комунікативної 
взаємодії дозволяє зробити висновок, що несловесні і словесні засоби спіл-
кування становлять єдину мультимодальну комунікаційну систему. Невер-
бальні засоби у процесі спілкування перебирають на себе чимало комуні-
каційних задач. В обох культурах вони прив’язані до конкретної ситуації 
спілкування, характеризуються впізнаваністю й відтворюваністю.  Україн-
ці й туркмени як мовленнєві спільноти мають розгалужену систему невер-
бальних засобів, що служать реалізації комунікативно-прагматичних намі-
рів. Особливого комунікативного значення набувають оптичні, тактильно-
кінестизичні, проксемічні, темпоральні невербальні засоби передачі інфо-
рмації. Загалом весільна невербальна комунікація в обох культурах доволі 
різнопланова і має складну структуру. Взаємодіючи з вербальними засоба-
ми, посилює їх. Часто служить способом повідомлення тієї інформації, яку 
важко передати словами.  

 
Аманмурадов, Н. (2017). Культура Туркменістану в системі міжкуль-

турних взаємодій. Мистецтвознавчі записки. 32. С. 3–12. Електронний ре-
сурс: http: // nbuv.gov.ua/UJRN/MZ2017_32_3/ [Дата останнього доступу 
20.11.2020]. 

Балтаєв, А. (2016). Про деякі самобутні весільні обряди і ритуали Схід-
ного Туркменістану. Історичний архів. 16. С. 151–156. 

Бацевич, Ф. (2003). Категорії комунікативної лінгвістики: спроба ви-
значення. Мовознавство. 6. С. 25–32. 

Бацевич, Ф. (2004). Основи комунікативної лінгвістики. Видавничий 
центр “Академія”. Київ. 

Бацевич, Ф. (2005). Мовленнєвий жанр у дискурсі: проблеми виділення і 
комунікативного аналізу. Мовознавство. 5. С. 41–50. 

Борисенко, В. (1988). Весільні звичаї та обряди на Україні. Наукова ду-
мка. Київ. 

Весілля. (1970). Упор. текстів М.С. Шубравська. 2. Наукова думка. Київ. 
Винайдення традиції. (2010). За ред. Е. Гобсбаума та Т. Рейнджера. 

Пер. з анг. М Климчука. Ніка-Центр. Київ.  
Воропай, О. (1991). Звичаї нашого народу. Етнографічний нарис. Т. 2. 

Мале видавниче підприємство “Оберіг”. Київ. 
Гійом Левассер де Боплан. (2012). Опис України, кількох провінцій Ко-

ролівства Польського, що простягаються від кордонів Московії до Тран-
сильванії, разом з їхніми звичаями, способом життя і веденням воєн. ФОП 
Стебеляк. Київ. 

Еверетт, Д. (2019). Походження мови. Як ми навчилися говорити. Наш 
формат. Київ. 



208 
 

Здоровега, Н. (1974). Нариси народної весільної обрядовості на Україні. 
Наукова думка. Київ. 

Марчук, З. (2005). Генеалогія українського весілля. Інститут культурної 
антропології. Луцьк. 

Національні меншини України: історія та сучасність. (2006). Упоряд.: 
Р. Марценюк, І. Винниченко. МАУП. Київ. С. 64–65. 

Пітерс, Д. Д. (2004). Слова на вітрі: історія ідеї комунікації. Вид. дім 
КМ “Академія”. Київ. 

Схіппер, М. (2019). Голі чи покриті: Світова історія одягання та ого-
лення. Видавництво Анетти Антоненко. Ніка-Центр. Львів. Київ. 

Яшенкова, О. (2011). Основи теорії мовної комунікації. Видавничий 
центр “Академія”. Київ. 

Ярова, А., Таїров, А. (2020). Невербальний простір туркменського весі-
льного обряду. Соціально-гуманітарні аспекти розвитку сучасного суспіль-
ства. Сумський державний університет. Суми. С. 328–332. 

 
 
 
 
 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
  



209 
 

У К Р А Ї Н С Ь К А  М О В А  Я К  І Н О З Е М Н А 
 

“ЗАГОВОРИ, ЩОБ Я ТЕБЕ ПОБАЧИВ”: КОМУНІКАТИВНИЙ  
ТА ДІЯЛЬНІСНИЙ ПІДХОДИ ДО НАВЧАННЯ ГОВОРІННЯ  

УКРАЇНСЬКОЮ МОВОЮ ЯК ІНОЗЕМНОЮ 
 

Світлана Адаменко 
Оксана Туркевич 

 
(Німеччина, Україна) 

 
У статті проаналізовано принципи та послідовність етапів фор-

мування компетентності говоріння. Визначено основі засади комуніка-
тивного та діяльнісного підходів у процесі викладання мови як іноземної, 
зокрема говоріння. 

Здійснено класифікацію завдань та наведено основні техніки навчання 
говоріння, які можуть бути корисними для викладання української мови як 
іноземної. 

Ключові слова: говоріння,  комунікативний підхід, діяльнісний підхід, 
завдання. 
 

“TALK, SO THAT I CAN SEE YOU”: COMMUNICATIVE  
AND TASK-BASED APPROACHES FOR TEACHING SPEAKING 

SKILLS OF THE UKRAINIAN AS A FOREIGN LANGUAGE 
 

Svitlana Adamenko 
Oksana Turkevyč 

 
The article describes the principles and the various stages of formation of 

speaking competence of Ukrainian as a foreign language by identifying the main 
principles of communicative and task-based approaches in the process of 
teaching of a foreign language, in particular speaking skills. 

Additionally, the main tasks are classified and basic techniques of teaching 
speaking skills which can be useful for teaching Ukrainian as a foreign 
language are identified. 

Key words: speaking, communicative approach, task-based approach, task. 
 
Навчитися усно спілкуватися мовою, по іншому, говорити, – часто є 

основною метою студентів, які вивчають іноземні мови, зокрема й україн-
ську.  

Уміти говорити передусім означає обмінюватися інформацією відпові-
дно до ситуації та комунікативного наміру, коректно вживати різні конс-



210 
 

трукції, мати правильну вимову, використовувати різноманітні мовні стра-
тегії30.  

Проблеми формування навичок говоріння на матеріалі різних мов дос-
ліджували Оленка Білаш (Bilash 2009), Петер Біммель, Уте Рампіллон 
(Bimmel, Rampillon 2000), Ганна Коморовска (Komorowska 2005), Анна 
Серетни, Ева Ліпінська (Seretny, Lipińska 2005), Джек Річардс (Jack 
C Richards), Гайде Шац (Schatz 2006), Вєра Янікова (Janíková 2011) тощо. 

У методиці викладання української мови як іноземної (УМІ) говоріння 
як продуктивний вид мовленнєвої діяльності розглянуто у працях 
Л. Солодар (Солодар 2011), Н. Станкевич (Станкевич 2008), у яких різноа-
спектно порушено важливі проблеми формування усного мовлення. Різним 
видам інтерактивних завдань, що сприяють удосконаленню навичок усно-
го спілкування, присвячені студії М. Прадівлянного і О. Присяжної (Пра-
дівлянний М., Присяжна 2016), М. Світлик (Світлик 2019), мовним іграм – 
дослідження О. Палінської (Палінська 2015), Г. Швець (Швець 2016) тощо. 

Безсумнівно, уже опрацьовані принципи, методики і типи завдань 
сприяють формуванню компетенцій студента з української мови як інозе-
мної в усному мовленні, однак, на наш погляд, щодо УМІ досі не здійснено 
системного й цілісного опису технік навчання говоріння, не розрізнено ме-
тодики його навчання в умовах неукраїномовного оточення, зовсім не дос-
лідженими є проблеми навчання говоріння українською мовою як успад-
кованою, зокрема дітей.  

Навіть попри те, що в українській лінгводидактиці надзвичайно актуа-
льним є аналіз підходів до навчання говоріння іноземними мовами відпо-
відно до методу навчання, зокрема, двох найбільш популярних – комуніка-
тивного та діяльнісного, вивчення української мови як іноземної в цьому 
контексті фактично залишається поза увагою.  

Метою нашої розвідки є описати суть, етапи та особливості формуван-
ня компетентності говоріння за комунікативним і діяльнісним підходами, 
спираючись на досвід українських і закордонних дослідників, а також пок-
ласифікувати та проаналізувати основні техніки навчання говоріння.  

Ці способи навчальної діяльності можуть бути використані насамперед 
в університетському середовищі як в умовах іншомовного оточення, так і в 
Україні. Ми свідомо не враховуємо вік студентів/слухачів, рідну (першу) 
мову, знання інших слов’янських мов, кількість аудиторних годин тощо, 
оскільки йдеться про загальні принципи, незалежно від згаданих факторів.  

1. Комунікативний підхід і розвиток компетенції говоріння31.  
                                                           

30 Сукупність мовних дій, спрямованих на вирішення загального комунікативного завдання мовця 
(Сінна, Радванська 2016, 66). 

31Хоча деякі українські дослідники розглядають можливість існування єдиного комунікативно-
діяльнісного підходу, основним критерієм якого є спосіб організації засвоєння навчального матеріалу, у 
нашій роботі ми ці два підходи не об’єднуватимемо. Наприклад, Т. Груба наводить розгорнуті характе-
ристики комунікативно-діяльнісного підходу й наголошує, що завдяки йому відбувається перехід зі ста-
тусно-суб’єктного стилю спілкування “вчитель-учень” до міжособистісного суб’єкт-суб’єктного спілку-
вання. Учитель із “транслятора” знань стає співорганізатором навчальної діяльності. Завдяки 
індивідуалізації навчання в учня з’являється додатковий мотив спілкування, який стимулює мовленнєву 
діяльність, змінюється емоційна тональність, виникає атмосфера довіри, збільшується набір вмінь і 



211 
 

Коли мова йде про комунікативний підхід та його застосування в лінг-
водидактиці, слід зазначити, що для нього “важлива не мова як система, а 
вміння отримувати інформацію та передавати її” (Jarząbek 2008, 123). Вар-
то розрізняти два види комунікативної компетентності: з одного боку, це 
спроможність брати участь у діалогічному / полілогічному мовленні, з ін-
шого боку, важливою є здатність до монологічного мовлення 
(Grzeszczakowska-Pawlikowska 2011, 611).  

Якщо говоримо про власне комунікативне навчання, варто враховувати 
низку прагматичних та семантичних категорій, які визначають мету на-
вчання з урахуванням “здатності до мовної взаємодії цільовою мовою”. Ці 
категорії узагальнив Фан Ек (цит. за: Jarząbek 2008, 125–126):  

1. Мовна компетенція: лексика, граматика. 
2. Соціолінгвістична компетенція: використання мовних засобів відпо-

відно до ситуації. 
3. Текстова компетенція: здатність визначити, як пов’язані між собою 

окремі фрагменти висловлювання і готовність застосовувати їх для утво-
рення належних комунікативних зразків. 

4. Стратегічна компетенція: уміння використовувати вербальні та неве-
рбальні стратегії, щоб з’ясувати те, що залишилось незрозумілим. 

5. Соціокультурна компетенція: орієнтація в соціокультурному кон-
тексті цільової мови. 

6. Соціальна компетенція: готовність до інтеракції з іншими мовцями.  
Що стосується безпосередньо процесу викладання з метою формувати 

компетенцію говоріння, то необхідно враховувати ці категорії, а, крім того, 
слід з’ясувати найважливіші принципи та послідовність етапів формування 
цієї компетенції, доцільність використання відповідних технік, які сприя-
ють розвитку усного мовлення на занятті. Як і кожен вид мовленнєвої дія-
льності, говоріння слід формувати за певними етапами, зокрема закономі-
рно, що студенти мають знати мовний матеріал (яким вони оперувати-
муть), потім тренуватися у відповідному контексті, але контрольовано (з 
допомогою чітких вказівок, зразків), поступово тренування стає менш кон-
трольованим і переходить у стадію вільного мовлення.  

Важливо дотримуватись саме такої послідовності, хоча часто на прак-
тиці викладачі та студенти можуть несвідомо сплутувати ці стадії. Слід 
також брати до уваги, що, коли вчимо говорити, ми вчимо також правиль-
ної вимови, інтонації, а також наголошування; ми формуємо плинність 
(fluency) – можна сказати, що це наші основні засоби, які сприяють меті – 
доступному обміну інформацією, змістом. 

Дослідники виокремлюють три етапи розвитку компетенції говоріння, 
які слід враховувати, навчаючи іноземної мови (Borgwardt 1993, 119).  

1. Наслідувальне мовлення.  

                                                                                                                                                                                     
навичок, удосконалюється вміння вести діалог, поводитися в різноманітних комунікативних ситуаціях 
тощо (Груба 2019, 67–68). 



212 
 

На цьому етапі студент відтворює почуту або побачену інформацію у 
первинній формі та зі збереженням початкового змісту (дослівно). Найчас-
тіше такий вид відтворення інформації пов’язаний із заучуванням фрагме-
нтів тексту (наприклад, діалогів, монологів тощо) напам’ять. Завдяки цьо-
му студент має можливість автоматизувати сталі конструкції, властиві діа-
логічному мовленню, відшліфувати інтонацію та вимову. 

2. Кероване мовлення.  
Цей етап характеризується відтворенням почутої або побаченої інфор-

мації у модифікованому вигляді. Це досягається завдяки трансформації, 
розширенню, структуруванню матеріалу, додаванню імпульсів (фото, зо-
браження), формулюванню питань або підказок від викладача тощо. На 
цьому етапі студент вчиться застосовувати на практиці попередньо здобуті 
знання, використовуючи їх в умовах, що моделюють ситуації реального 
спілкування. 

3. Вільне мовлення.  
На цьому етапі визначальною є здатність мовця оформити засобами 

іноземної мови власну думку, вміння самостійно сформулювати вислов-
лення, спираючись на наявні мовні компетенції, спонтанно реагувати на 
комунікативну ситуацію з використанням адекватних мовних засобів. 

Важливо враховувати той факт, що комунікативна компетенція почина-
ється із формування рецептивних здібностей (із рецептивної діяльності), а 
саме слухання (усна форма), зорового сприйняття або/і читання (письмова 
форма), а також розуміння (інтерактивна та функціональна форми). Саме 
тому не можна розглядати компетенцію говоріння (продуктивна компетен-
ція) окремо від решти інших компетенцій, як продуктивних, так і рецепти-
вних (Didaktisch-methodische Fortbildung 2008, 4, 6).  

Зазначені принципи комунікативного підходу допомагають вивчати 
мову, однак для успішного задоволення комунікативних потреб у реально-
му житті часто цього є недостатньо. 

 
2. Діяльнісний підхід та розвиток компетенції говоріння. 
Важливим підходом, який сприяє глибшому формуванню навичок і 

вмінь, необхідних для самостійного використання мови в іншомовному 
середовищі, є діяльнісний підхід. У Загальноєвропейських рекомендаціях з 
мовної освіти він визначений як підхід, з погляду якого “користувачі мови 
та ті, що її вивчають, є насамперед «соціальними агентами». Вони мають 
виконувати певні завдання (що не обов’язково пов’язані з мовленням) у 
певних умовах, специфічному оточенні та в окремій сфері діяльності” (За-
гальноєвропейські Рекомендації з мовної освіти 2003, 24). Відповідно до 
такого підходу змінюється мета використання і вивчення мови. Якщо з по-
гляду комунікативного підходу мову вивчають для того, щоб спілкуватися, 
то з погляду діяльнісно-орієнтованого підходу для того, щоб діяти з вико-
ристанням мовних засобів (Лабенко 2010, 236). Опановуючи говоріння за 
діяльнісним підходом, студент має вирішувати справжні завдання із життя, 
на основі них формувати свої комунікативні навички.  



213 
 

Для діяльнісного підходу “характерні цілісність, спрямованість освіт-
нього процесу на студента та його активність, орієнтація на кінцевий про-
дукт, результат, важливість самого процесу здобуття знань та вироблення 
умінь” (Handlungsorientierter Unterricht, Baustein 1, 202).  

Завдяки такому ‘студентоцентричномуʼ підходу змінюються не лише 
теми, способи роботи та оцінювання, а й роль викладача: він стає партне-
ром, наставником і помічником студента, організатором і модератором 
процесу, сприяючи навчанню й розвитку мовних та мовленнєвих компете-
нцій.  

Методисти виділяють щонайменше три етапи мовного заняття, які ба-
зуються на діяльнісному підході: 

1) вступний етап чи планування (ознайомлення з темою чи проблемою, 
аналіз наявного та необхідного лексичного та граматичного матеріалу для 
вирішення завдання, покрокове планування дій для досягнення мети, пос-
тановка кінцевих цілей); 2) етап опрацювання чи виконання (пошук, пере-
вірка, систематизація інформації та необхідних мовних засобів, підготовка 
презентації); 3) етап аналізу (контролю, оцінювання, систематизації). На 
цьому етапі відбувається усна презентація і представлення результатів іно-
земною мовою, обговорення та аналіз досягнутих результатів, порівняння з 
цілями, визначеними на першому етапі (Handlungsorientierter Unterricht, 
Baustein 1, 211). 

Для створення оптимальних умов навчання з метою формування ком-
петенції говоріння вирішальним є вибір методів роботи. На думку німець-
ких лінгводидактів, методи, характерні для діяльнісного підходу, слід роз-
різняти за обсягом (макро- чи мікрометоди) або ж за функцією (див. ниж-
че, а-г) (Handlungsorientierte Unterrichtsmethoden, Baustein 2, 240). Чимало з 
них, на нашу думку, можливо ефективно застосовувати й у дидактиці укра-
їнської мови як іноземної.  

Макрометоди охоплюють насамперед проєктну діяльність, метод кейсів 
(метод ситуативного аналізу) тощо, мікрометоди спираються на конкретні 
комунікативні та кооперативні підходи: мозковий штурм, створення мен-
тальних мап, навчальні станції (етапи), рольові ігри, тематичні кластери, 
гра “за і проти” тощо.  

Залежно від функції та етапу заняття дослідники виділяють: а) методи, 
що дають змогу студентам познайомитись і зорієнтуватися на початку за-
няття (представлення себе або партнера, ігри на знайомство); б) методи, 
що допомагають у пошуку конкретної проблеми (вступ, активація, плану-
вання), наприклад, мозковий штурм, ментальні мапи, гра “за і проти”, ре-
ферат/доповідь; в) методи, що сприяють розв’язанню проблеми (опрацю-
вання окремих тем, узагальнення), наприклад, метод кейсів, навчальні ста-
нції, навчальний проєкт, робота у парах, робота у групах; г) методи, що 
забезпечують закріплення здобутих знань, рефлексію, передачу інформації 
(ментальні мапи, презентація/доповідь тощо) (Handlungsorientierte 
Unterrichtsmethoden, Baustein 2, 241).  



214 
 

Попри безперечно позитивні ефекти застосування діяльнісного підходу, 
слід пам’ятати про потребу надзвичайно чіткого планування усіх етапів 
діяльності, необхідність обґрунтованого вибору відповідних методів та пе-
ревірку кінцевого результату з боку викладача. Виважене поєднання кому-
нікативного та діяльнісного підходів дозволяє досягти суттєвих результа-
тів в опануванні української мови як іноземної. 

 
3. Принципи та критерії формування навичок говоріння 
Існує чимало підходів до формулювання принципів та основних засад, 

які сприяють розвитку компетенції говоріння, а також до класифікації 
вправ і завдань.  

Принципи, які допомагають правильно обрати завдання для тренування 
навичок говоріння, пропонують лінгводидакти Анна Серетни та Ева Ліпін-
ська (на матеріалі польської мови).  

1. Вчимо говорити, переходячи від більш структурованих завдань до 
вільніших. 

2. Чітко поділяємо завдання, які сприяють вільному володінню (йдеть-
ся про ‘плинністьʼ) і завдання, які сприяють удосконаленню навичок 
говоріння (мова йде про зміст, інформацію, якою слід поділитися). 

3. Використовуємо візуальні та слухові стимули, які спричиняють усне 
висловлювання. 

4. Вибираємо тему й ситуацію відповідно до зацікавлень і потреб сту-
дентів (Seretny, Lipińska 2005,184). 

На думку Оленки Білаш, яка займається дидактикою іноземних та успа-
дкованих мов, коли вчимо говоріння, слід створювати найбільш подібні до 
справжнього життя ситуації, правильно підтримувати кожен контекст ус-
ного спілкування, тобто бути впевненим, що студенти знають властиві 
слова і прийняті соціальні та культурні норми спілкування, уникати надмі-
рного виправлення, дозволяти студентам говорити так, як їм зручно (Bilash 
2009). 

Наведені поради, яких має дотримуватись викладач у навчальному 
процесі, є дуже корисними, і передусім демонструють, що під час навчання 
говоріння треба створити максимально сприятливу позитивну атмосферу, 
правильно допомагати студентам (відповідними зразками, завданнями, 
оцінюванням) і мотивувати їх – зокрема моделюванням важливих для жит-
тя ситуацій. 

Крім проаналізованих принципів, критеріями успішного формування 
навичок говоріння є те, що, як і в рідній мові, варто розрізняти розмовний 
та літературний варіанти мови, використовувати активні моделі мовлення.  

Студенти повинні чути живу мову, а також використовувати трансак-
тивний (який зазвичай передає повідомлення; мову використовують для 
залагодження справ, наприклад, ви замовляєте їжу) та інтерактивний (який 



215 
 

застосовують, щоб підтримувати й розвивати стосунки з іншими, напри-
клад, ви спілкуєтесь із другом) види мовлення (за Джеком Річардсом)32. 

 
4. Типологія вправ і завдань для говоріння, комунікативні та компенса-

ційні стратегії. 
У розвідці, присвяченій викладанню німецької мови як іноземної, Вєра 

Янікова, спираючись на досвід німецьких вчених, пропонує детальну ти-
пологію вправ і завдань33, спрямованих на розвиток компетенції говоріння 
(Janíková 2011 87–88, Schatz 2006, 43). На наш погляд, ця типологія є над-
звичайно перспективною для подальшого використання й у методиці УМІ.  

Дослідниця об’єднує вправи й завдання в такі групи: 
1) підготовчі (лише репродуктивні та імітативні);  
2) конструктивні (спираються на правильне використання граматичних 

конструкцій, створення діалогів за певними зразками на основі текс-
ту, використання готових мовних засобів для висловлення власної 
думки тощо); 

3) структурувальні (самостійне структурування висловлювання, пере-
каз тексту, підготовка інтерв’ю тощо); 

4) симуляційні (підготовка до реальної комунікації, наприклад, 
рольові ігри);  

5) власне комунікативні, метою яких є реальне / природне спілку-
вання, соціальна інтеракція.  

Вєра Янікова наголошує на необхідності застосування вже на початко-
вих етапах вивчення мови комунікативних та компенсаційних стратегій, 
необхідних для успішної комунікації. На її думку, комунікативні стратегії 
охоплюють три етапи: 

 стратегії перед говорінням (підготовка до мовленнєвого акту, напри-
клад, створення асоціограм, ментальних карт, збір ідей до якоїсь теми, 
структурування майбутнього висловлювання); 

 стратегії під час говоріння (репродукування / реконструкція / проду-
кція тексту); 

 стратегії після говоріння (прослуховування аудіозапису, обговорення 
у групі/на пленумі, вирішення проблем, які з’явилися під час говоріння, 
критичний самоаналіз) (Janíková 2011, 88). 

Компенсаційні стратегії відрізняються від комунікативних тим, що їх 
застосовують не для формування / навчання компетенції говоріння, а для 
того, щоб компенсувати брак знань з іноземної мови безпосередньо під час 
комунікативної взаємодії. Це може бути, наприклад, використання окре-

                                                           
32 Джек Річардс (Jack Richards) радить усі завдання для говоріння (speaking activity) поділяти залежно 

від функцій на:  
 інтеракції (коли особа налагоджує соціальні стосунки);  
 трансакції (коли особа обмінюється інформацією з конкретною метою). 
33 Слід звернути увагу на розрізнення в західній лінгводидактиці термінів ‘вправаʼ (мета: точне 

відтворення граматичної структури, орфографії тощо) і ‘завданняʼ (мета: використання граматичного 
явища з метою досягнення комунікативних цілей), детальніше див. (Huneke, Steinig 2010, 221). 



216 
 

мих вербальних і невербальних сигналів (слів рідної мови, жестів, міміки), 
вгадування, звернення до словника, використання приблизних описів, по-
шук синонімів, прохання про допомогу тощо (Van den Burg, Krijgsman 
1996, 48). 

 
5. Види і приклади завдань для навчання говоріння (короткий огляд) 
На основі описаних підходів та власного досвіду викладання УМІ, усю 

сукупність завдань для навчання говоріння можна детально систематизу-
вати за різними критеріями (1–5). 

1. Залучення різних видів мовленнєвої діяльності (на основі тексту).  
1.1. Завдання, пов’язані з читанням, слуханням, писанням. 

 вербальна реакція на питання до тексту (перевірка розуміння, 
інтерпретація тексту); 

 висловлення власної думки щодо прослуханої / прочитаної ін-
формації; 

 створення на основі тексту діалогів, полілогів (наприклад, те-
лефонна розмова, дискусія), монологів (презентація, розповідь, виступ); 

 трансформація тексту (розгортання / скорочення), наприклад, 
розширення діалогу, що складається лише з питальних слів або історії, 
записаної лише з допомогою неозначених форм дієслова; розширення 
повідомлення формами прикметників тощо;  

 продовження (закінчення) тексту;  
 усна реконструкція тексту (наприклад, із допомогою марку-

вань, асоціограм, візуальних символів тощо); 
 зміна жанру тексту (наприклад, коротке оголошення слід тран-

сформувати в діалог або повідомлення в новинах); 
 зміна перспективи розповіді / наратора (наприклад, треба пере-

дати інформацію з погляду іншого учасника подій). 
1.2. Завдання, які ґрунтуються на власне говорінні (на основі стимулу).  

Природно, що студенти, коли говорять, то і слухають, деколи їм слід 
занотувати якусь інформацію, позначити її, прочитати (наприклад, якесь 
слово чи речення), але безпосередньою метою є обмінюватися інформаці-
єю в усній невимушеній формі й досягати комунікативної мети. У таких 
завданнях особливе місце займатиме зоровий стимул (інструкція, коротка 
інформація, одне або кілька зображень). Зображення може бути на малюн-
ку, світлині, картині, листівці, плакаті тощо. У реальному житті цілком за-
кономірно, що ми щось побачили і це спричинило якийсь наш відгук, час-
то у формі питання, коментаря чи розмови (що, наприклад, відповідає ви-
могам діяльнісного підходу). 

Залежно від того, чого хоче досягнути викладач, він підбирає зобра-
ження, основною вимогою до якого є спровокувати говоріння. 

Деколи до цієї категорії завдань зараховують перегляд відео. Уважаємо, 
що можна з цим погоджуватися за умови, що відео не озвучене й коротке, 
бо в іншому випадку робота з відео для тренування говоріння матиме свою 



217 
 

специфіку. Для аналізованого завдання принципово, що студент сприймає 
стимул для говоріння лише за допомогою зору. Функціонально близьким 
може бути показування якихось рухів чи предметів тощо. Як приклади за-
вдань наведемо такі: 

 розповісти історію, спираючись на візуальний стимул (світлину, ма-
люнок / малюнки, листівку тощо); 

 припустити, що передувало ситуації, зображеній на малюнку; 
 припустити, що відбудеться потім; 
 придумати репліки до зображення;  
 запропонувати гіпотези до особи, предмета, його функції тощо; 
 знайти різницю на малюнках (робота самостійно або в парі).  
Завдання можна урізноманітнити, якщо, наприклад, забрати деякі зо-

браження і студент самостійно повинен заповнити інформаційну прогали-
ну або студенти у групі можуть мати чи вибирати зображення і на їх основі 
спільно складати якусь розповідь із сюжетом. Використання зображень є 
дієвим засобом, який спричиняє те, що студент говорить, зокрема взаємо-
діє з кимось. 

2. Залучення мовного матеріалу.  
За критерієм залучення мовного матеріалу завдання для говоріння мо-

жуть служити закріпленню визначеного лексичного чи граматичного мате-
ріалу. Таким тренувальним завданням із говоріння можна протиставити 
творчі завдання, в яких зовсім не передбачено, що студент повинен вжити 
ту чи іншу форму, те чи інше слово.  
2.1. Завдання, в яких слід використовувати певний лексичний чи грамати-
чний матеріал. 

 створення діалогів / полілогів із певними граматичними конструкці-
ями;  

 трансформація / зміна тексту /переказ / використання інших видових 
або часових форм; 

 загадки або квести; меморі тощо. 
2.2. Завдання, в яких не вимагають використання певного лексичного чи 
граматичного матеріалу.  

 ігри та вправи з різноманітними предметами (реквізитами), напри-
клад, кубиками історій (на основі випадкових малюнків формулюва-
ти висловлювання), картками зі зображенням предметів (усний опис) 
тощо; 

 сторітелінг. 
3. Формування навичок усного спілкування за етапами. 
3.1. Передкомунікативні завдання (систематизують інформацію, готують 
до подальшого спілкування).  

 мозковий штурм;  
 ментальні мапи; тематичні кластери (вибір залежить від теми та ме-

ти); 



218 
 

 гра “з ніг на голову” (нім. Kopfstandmethode) (пошук аргументів / 
опис кроків, щоб досягти протилежних до бажаного цілей. Напри-
клад, Ви хочете знайти житло в Україні на час перебування на літній 
школі. Що треба зробити, щоб вам це не вдалось?) 

3.2. Контрольовано комунікативні завдання (симуляційні)34 (спонукають 
студентів доповнювати висловлювання власними зразками). 

 доповнення реплік у діалозі / полілозі правильними граматичними 
формами; 

 доповнення діалогу / полілогу власними репліками за зразком; 
 рольові ігри. 

3.3. Власне комунікативні завдання (студенти вільно розмовляють без до-
помоги викладача). 

 привітання, особисті повідомлення, обговорення спільних планів; пі-
дтримка розмови; 

 отримання необхідної інформації; 
 висловлення свого ставлення до чогось;  
 переконування співрозмовника у чомусь; 
 аргументація власної точки зору, гра “шкала думок”;  
 гра “за і проти”; метод “шести капелюхів”; 
 усна презентація;  
 дискусія (круглий стіл, засідання експертів, дебати, форум, дискусія 

в стилі телевізійного ток-шоу); 
 проєктна діяльність.  
4. Удосконалення фізичних параметрів говоріння. 
Говоріння є продуктивним видом мовленнєвої діяльності, щоб його ро-

звивати, в особи мусять бути сформовані артикуляційні навички. Відпові-
дно завдання можна поділити на ті, які допомагають удосконалити фізичні 
параметри говоріння (див. 4.1, 4.2), і ті, які формують власне навички го-
воріння як психологічного й соціального феномену взаємодії між людьми 
(див. 5.2). 
4.1. Завдання, які сприяють плинності мовлення: 

 слухання та одночасне повторення вголос за викладачем або дикто-
ром; 

 “німе” повторення без голосу; 
 повторення в різному ритмі;  
 повторення з різною інтонацією; 

                                                           
34 Універсальним, на наш погляд, прикладом завдань із говоріння є комунікативна гра (контрольо-

вана), коли студентам важливо обмінятися інформацією, досягнувши комунікативної мети. І різниця між 
комунікативним і діяльнісним підходом буде така, що за комунікативним студент має штучно створені 
умови, він має виконувати якусь визначену роль і максимально використовувати запропонований мовний 
матеріал. За діяльнісним – він розв’язує якусь проблему з реального життя і сам вибирає шляхи, як її 
вирішити. 



219 
 

 запис аудіо – уривку мовлення, щоразу за коротший термін (напри-
клад, за 3, 2, 1 хвилину). 

4.2. Завдання, які сприяють формуванню правильної вимови / артикуляції. 
 завдання на наголошування слів;  
 завдання на вимову певних звуків;  
 скоромовки. 
5. За функціональним типом мовлення. 
Найпопулярніші приклади до завдань із класифікації (інтеракція – тра-

нсакція – виступ) – це драматичні чи рольові ігри, основна суть яких поля-
гає в тому, що кожен має зіграти якусь роль. Знову ж таки такі завдання 
можуть мати різний рівень контролю з боку викладача і вимагати чи не 
вимагати вживати визначений мовний матеріал, але основна ідея усіх за-
вдань для говоріння – послідовно переходити від контрольованого до 
більш самостійного, вільного, творчого усного вживання мови. За допомо-
гою різних зразків застосування драматичних ігор можна відтренувати ін-
теракцію, трансакцію та навіть усні публічні виступи. 
5.1 Завдання для інтеракції: 

 встановлення контакту; 
 вправи на подолання скутості; 
 ігри/вправи в колі, представлення себе тощо; 

5.2.Завдання для трансакції: 
 ситуативні діалоги, драматичні, рольові ігри (наприклад, у майстер-

ні, у крамниці, у лікаря, на кордоні тощо); 
5.3 Завдання для публічного виступу: 

 реферат, презентація власного проєкту; 
 презентація свого міста, країни, якоїсь теми тощо. 

 
6. Підсумок 
Формування комунікативних умінь є однією з найскладніших проблем 

лінгводидактики. Існує чимало методик розвитку компетенції говоріння 
іноземною мовою, класифікацій вправ і завдань. Цей досвід варто викори-
стати і для навчання української мови як іноземної.  

Запропоновані різновиди завдань, що спираються як на методичну літе-
ратуру, так і на практику викладання української мови іноземцям, різною 
мірою відповідають вимогам комунікативного і діяльнісного підходів. За-
лежно від мети заняття та цільової авдиторії доцільним є обрання певних 
видів завдань і способів їх виконання. Поєднання різних форм навчальної 
діяльності стимулює формування ґрунтовної компетенції говоріння, підси-
лює мотивацію до вивчення української мови.  

У перспективі важливо доповнити різновиди завдань для говоріння 
конкретними прикладами для студентів із різним рівнем володіння мовою. 

  
Груба, Т. (2019). Сучасні підходи до формування мовної особистості 

учнів на уроках української мови (профільний рівень). Науковий вісник 



220 
 

МНУ імені В. О. Сухомлинського. 64. 1. С. 65–71. Електронний ресурс: 
http://mdu.edu.ua/wp-content/uploads/Ped-visnyk-64-2019-13.pdf [Дата остан-
нього доступу: 16.08.2020]. 

Загальноєвропейські Рекомендації з мовної освіти: вивчення, викладан-
ня, оцінювання. (2003). Рада з питань співпраці в галузі культури. Комітет з 
освіти. Відділ сучасних мов, Страсбург. Наук. ред. українського видання 
доктор пед. наук, проф. С. Ю. Ніколаєва. Ленвіт. Київ. 

Лабенко, О. (2010). Діяльнісно-орієнтований підхід до вивчення інозем-
ної мови у контексті євроінтеграційних процесів. Проблеми семантики, 
прагматики та когнітивної лінгвістики. 18. С. 233–240. Електронний ре-
сурс: http://nbuv.gov.ua/UJRN/psptkl_2010_18_31 [Дата останнього доступу: 
16.08.2020]. 

Палінська, О. (2015). Рольові ігри на заняттях з української мови як 
іноземної. Теорія і практика викладання української мови як іноземної. 
Зб. наук. праць. 11. С. 50–56. 

Прадівлянний, М., Присяжна, О. (2016). Інтерактивні методи вивчення 
української мови як іноземної. Електронний ресурс: 
http://ir.lib.vntu.edu.ua/bitstream/handle/123456789/23536/51320.pdf?sequence
=2&isAllowed=y [Дата останнього доступу 20.07.2020]. 

Світлик, М. (2019). Інтерактивні методи навчання у викладанні 
української мови як іноземної. Молодий вчений. 6.1 (70.1). С. 62–64. 

Сінна, Л. , Радванська, Т.  (2016). Комунікативна стратегія домінуван-
ня в аспекті лінгвістичного осмислення. Науковий вісник Міжнародного 
гуманітарного університету. Серія Філологія-1. 24. С. 66–68. Електронний 
ресурс: http://www.irbis-nbuv.gov.ua/cgi-bin/irbis_nbuv/cgiirbis_64.exe?C21 
COM=2&I21DBN=UJRN&P21DBN=UJRN&IMAGE_FILE_DOWNLOAD=1
&Image_file_name=PDF/Nvmgu_filol_2016_24(1)__20.pdf [Дата останнього 
доступу: 16.08.2020]. 

Солодар, Л. (2011). Діалогічне мовлення – основний вид мовленнєвої 
діяльності при вивченні української мови як іноземної. Вісник Вінницького 
політехнічного інституту. 2. С. 163–167.  

Станкевич, Н. (2008). Основні прийоми навчання говоріння в курсі 
української мови як іноземної. Теорія і практика викладання української 
мови як іноземної. Зб. наук. праць. 3. С. 289–292. 

Швець, Г. (2016). Ігрові технології в навчанні української мови як іно-
земної. Науковий вісник Південноукраїнського національного педагогічно-
го університету імені К.Д. Ушинського. 5 (112). С. 106–112. 

Bilash, O. (2009). Oral Production (Speaking) in the SL Classroom. Retrie-
ved from: https://sites.educ.ualberta.ca/staff/olenka.bilash/Best%20of%20Bilash
/speaking.html [Дата останнього доступу 16. 06. 2020]. 

Bimmel, P. Rampillon, U. (2000). Lernerautonomie und Lernstrategien. 
München. Langenscheidt. 

http://www.irbis-nbuv.gov.ua/cgi-bin/irbis_nbuv/cgiirbis_64.exe?Z21ID=&I21DBN=UJRN&P21DBN=UJRN&S21STN=1&S21REF=10&S21FMT=fullwebr&C21COM=S&S21CNR=20&S21P01=0&S21P02=0&S21P03=A=&S21COLORTERMS=1&S21STR=Лабенко%20О$
http://www.irbis-nbuv.gov.ua/cgi-bin/irbis_nbuv/cgiirbis_64.exe?C21


221 
 

Borgwardt, U. (1993). Sprechen. У кн.: Kompendium Fremdsprachenunter-
richt. Hrsg. Borgwardt, U., Enter, H., Fretwurst, P., Walz D. Max Hueber Verlag. 
München. C. 118–131. 

Didaktisch-methodische Fortbildung Englisch in der Grundschule NRW – 
MM 3: Kommunikation – sprachliches Handeln. Hörverstehen. (2008). Online 
verfügbar unter URL: https://www.schulentwicklung.nrw.de/cms/upload/egs/ 
Modul_3_Hoerverstehen.pdf [Дата останнього доступу: 16.08.2020]. 

Grzeszczakowska-Pawlikowska, B. (2011). Zur Mündlichkeit im Deutschen 
als Fremdsprache aus der Sicht von Studierenden der Germanistik. Info DaF 6. 
S. 605–622. Online verfügbar unter URL: http://www.daf.de/downloads/Info 
DaF_2011_Heft_6.pdf. [Дата останнього доступу: 16.08.2020]. 

Handlungsorientierte Unterrichtsmethoden. Baustein 2. Haus DaF im Beruf. 
S. 237–270. Online verfügbar unter URL: https://www.goethe.de/resources/files/ 
pdf22/daf_baustein2.pdf. [Дата останнього доступу: 16.08.2020]. 

Handlungsorientierter Unterricht: Didaktisches Konzept. Baustein 1. Haus 
DaF im Beruf. S. 197–234. Online verfügbar unter URL: 
https://www.goethe.de/resources/files/pdf22/daf_baustein1.pdf. [Дата 
останнього доступу: 16.08.2020]. 

Huneke H.-W., Steinig W. (2010). Deutsch als Fremdsprache. Eine Einfüh-
rung. Erich Schmidt Verlag. Berlin. 

Janíková, V. (2011). Didaktik des Unterrichts Deutsch als Fremdsprache. 
Eine Einführung. Masarykova univerzita. Brno. 

Jarząbek, A. D. (2008). Entwicklung der kommunikativen Kompetenz im 
DaF-Unterricht. Einige Grundgedanken. У кн.: Deutsch lernen und lehren mit 
Lehrwerken. Vergangenheit, Gegenwart, Zukunft. Hrsg. J. Janoszczyk, 
L. Krzysiak, J. Żmudzki. Wydawnictwo universytetu Marii Curie-Skłodowskiej. 
Lublin. С. 122–127. 

Komorowska, H. (2005). Metodyka Nauczania Języków Obcych. Fraszka 
Edukacyjna. Warszawa. 

Richards, Jack C. Developing Classroom Speaking Activities. Retrieved 
from: https://www.professorjackrichards.com/wp-content/uploads/developing-
classroom-speaking-activities.pdf [Дата останнього доступу 17.06.2020] 

Schatz, H. (2006). Fertigkeit Sprechen. Fernstudieneinheit 20. Langen-
scheidt. München. 

Seretny, A, Lipińska, E. (2005). ABC metodyki nauczania języka polskiego 
jako obcego. Uniwersitas. Kraków. 

Van den Burg, C., Krijgsman, A. (1996). Reich mir mal den Dingsda. Mög-
lichkeiten der Kompensation von Wissenslücken in der fremdsprachlichen 
Kommunikation. Fremdsprache Deutsch, Zeitschrift für die Praxis des Deutsch-
unterrichts, Heft 14, S. 48–53. Online verfügbar unter URL: 
https://www.fremdsprachedeutschdigital.de/.download/_sid/GTCB-743720-
UFBr/103422/fd_19961409.pdf. [Дата останнього доступу: 22.08.2020]. 

 
  

https://www.schulentwicklung.nrw.de/cms/upload/egs/
http://www.daf.de/downloads/Info
https://www.goethe.de/resources/files/
https://www.fremdsprachedeutschdigital.de/field/Autoren/q/%22Carel+van+den+Burg%22/truncation/0/suche.html
https://www.fremdsprachedeutschdigital.de/field/Autoren/q/%22Arjen+Krijgsman%22/truncation/0/suche.html


222 
 

Л І Т Е Р А Т У Р А  
 

ПРОЗА ЄВГЕНА ГУЦАЛА В ПЕРЕКЛАДІ УГОРСЬКОЮ МОВОЮ 
 

Евеліна Балла 
 

(Україна, Угорщина) 
 

У статті розглянуто переклади угорською мовою прозових текстів 
українського письменника-шістдесятника Євгена Гуцала. Об’єктом аналі-
зу стали оповідання митця, що друкувалися в угорських періодичних ви-
даннях 70-80-х років, антологіях української прози, а також повість “Тече 
ріка”, переклад якої увійшов до антології “Ismerősőm, az oroszlán” (“Мій 
знайомий лев”). Представлені тексти демонструють  продуктивність 
українсько-угорських міжлітературних взаємин, інтерпретаційну майс-
терність перекладачів, зокрема Єви Ґріґаші. 

Ключові слова: Євген Гуцало, Єва  Ґріґаші, переклад, інтерпретація, 
поетика. 
 

JEVHEN HUCALO’S PROSE IN HUNGARIAN TRANSLATION 
 

Evelina Balla 
 

The Hungarian translations of prose texts of Jevhen Hucalo, the Ukrainian 
writer of the 60-s, were considered in this article. The object of the analysis be-
came the short stories of the artist, which were published in periodicals in 70-
80s, anthologies of Ukrainian prose, and also a novel “The River is flowing”, 
which translation was published in the anthology “Ismerősőm, az oroszlán” 
(“My acquaintance lion”). These texts demonstrate the productivity of the 
Ukrainian-Hungarian interliterary relationship, interpretational mastery of 
translators, especially Eva Grigaši.              

Key words: Jevhen Hucalo, Eva Grigaši, translation, interpretation, poetics. 
  

Євген Гуцало – яскравий представник української прози другої полови-
ни ХХ століття, митець-шістдесятник. Свій епічний талант письменник 
виявив у різних прозових жанрах – новелах, оповіданнях, повістях та ро-
манах. Деякі художні тексти ще за життя автора публікувалися в окремих 
угорськомовних виданнях – антологіях “Ukrán elbeszélők” (“Українські 
оповідачі”) (1968), “Ismerősőm, az oroszlán” (“Мій знайомий лев”) (1977), 
“Napraforgók. Mai ukrán elbeszélések” (“Соняшники. Сучасні українські 
оповідання”) (1982), а також журналах “Irodalmi Szemle” (“Літературний 
огляд”), “Szovjet Irodalom” (“Радянська література”), газеті “Interpress 
Magazin” (“Інтерпрес моґозін”). 

Варто зазначити, що українсько-угорські міжлітературні контакти в 60-
80-х роках ХХ століття були досить активними. Угорські дослідники, 



223 
 

упорядники, перекладачі (Д. Радо, П. Мішлеї, Ш. Каріг, Е. Бойтар та ін.) 
цікавилися як здобутками класичної української літератури, так і її 
новітніми тенденціями. Завдяки їх титанічній праці угорський читач отри-
мав змогу ознайомитися з творами Т. Шевченка, І. Франка, Лесі Українки, 
М. Коцюбинського, В. Стефаника, а також сучасників – Ю. Щербака, 
В. Шевчука, В. Дрозда, Д. Павличка, І. Драча та багатьох інших представ-
ників українського письменства. На особливу увагу в цьому контексті за-
слуговує діяльність Шари Каріг, яка протягом тривалого часу працювала у 
видавництві “Європа”, що займалося підготовкою до друку творів інозем-
них авторів, серед яких були й українські митці. Саме тут було упорядко-
вано й видано названі збірники української прози, а також об’ємну поети-
чну антологію “Ukrán költők” (“Українські поети”) (1970), що в діахронії 
представила розвиток українського поетичного слова. Тексти, підібрані до 
цих видань, є репрезентативними й в угорськомовній інтерпретації добре 
відображають діапазон тематичних, стильових та жанрових шукань украї-
нської белетристики на різних етапах її еволюції.  

На жаль, майстерність перекладачів та якість опублікованих в угорсь-
кому варіанті творів недостатньо досліджена в українському та угорському 
літературознавстві. Значну увагу приділила цьому питанню А. Гедєш у чи-
сленних публікаціях у тогочасній українській та угорській періодиці, а та-
кож у своїй дисертаційній роботі, де розглянула творчість О. Гончара в 
контексті українсько-угорських літературних взаємин.  

Активно цікавиться питанням українсько-угорських культурних конта-
ктів професор Л. Мушкетик, у науковому доробку якої десятки публікацій 
на цю тему. Дослідниця, зокрема, наголошує, що “у післявоєнний час і до 
початку 90-х років ХХ ст. в Угорщині на угорську мову перекладалося до-
сить багато творів українських письменників” (Мушкетик 2006, 40), а се-
ред текстів авторів другої половини ХХ ст. виділяє “твори О. Гончара 
“Злата Прага” (Жужа Раб), “Прапороносці”, “Людина і зброя”, “Тронка”; 
Ю. Мушкетика “Біль” (Ж. Кірай), “Вернися у дім свій” (Б. Сепе); твори Ю. 
Щербака (А. Бойтар); романи М. Стельмаха (І. Маккаї); В. Земляка “Лебе-
дина зграя” (Ю. Шандор); П. Загребельного “Євпраксія” (П. Мішлеї); 
антологію українського оповідання “Соняшники” (Ш. Каріг); оповідання 
Остапа Вишні (Е. Грігаші) та ін.” (Мушкетик 2006, 40).  

Приємно вражають і статистичні дані, наведені А. Гедєш: “У післяво-
єнні роки угорською мовою видана 71 книга українських письменників /64 
книги прози, чотири – драматургії, три – поезії/, чотири колективні та те-
матичні збірники, антології українських авторів /три з них прозові, одна 
поетична/. Окремі твори українських майстрів слова представлені в 15 збі-
рниках /десять прозових, п’ять поетичних/. Крім того, в періодиці було 
опубліковано 186 прозових творів та 298 віршів. Понад 200 рецензій, від-
гуків і статей повністю присвячені творчості українських радянських пи-
сьменників або стосуються їх” (переклад з російської – Е.Б.) (Гедьеш 1987, 
7). 



224 
 

Як бачимо, творчі та особистісні взаємини між українськими та угорсь-
кими літературними діячами в другій половині ХХ століття стали запору-
кою того, що в угорських перекладах з’явилися твори багатьох представ-
ників саме тогочасного літературного процесу. Причому нерідко матеріа-
лом інтерпретації ставали нещодавно опубліковані в Україні художні текс-
ти. Зазначене стосується і зразків прози Євгена Гуцала, ім’я якого з кінця 
60-х років час від часу зринає на сторінках угорської періодики, фігурує в 
загальних оглядах розвитку української літератури, зокрема публікаціях 
Д. Радо, П. Мішлеї, представлено в солідному виданні Лексикону світової 
літератури (Bojtár 1975, 651).  

Угорський читач уперше отримав змогу “доторкнутися” до Гуцалового 
художнього слова наприкінці 60-х років в антології “Ukrán elbeszélők” 
(“Українські оповідачі”). На той час в Україні письменник уже заявив про 
себе кількома прозовими збірками як оригінальний митець-шістдесятник. 
Для перекладу до цієї антології було обрано оповідання “У полі білий 
кінь”, що репрезентувало письменника як знавця людської душі, котрий 
усупереч соцреалістичним догмам у своїй художній прозі виділяв і 
поетизував “людину серед людей”.  

Розлогу добірку стилістично й тематично різноманітних прозових 
текстів Є. Гуцала було представлено в журналі “Szovjet Irodalom” за 1984 
рік, номер 6, невеличке вступне слово до якої написав відомий інтерпрета-
тор українського художнього слова Пал Мішлеї. Дослідник слушно 
зауважив, що “Євген Гуцало у своїх творах переважно опрацьовує сільську 
тематику, пише про сільських людей, традиційними засобами, крізь приз-
му власного письменницького світобачення. З дбайливою любов’ю береже 
рідну природу, а в ній пов’язану з нею почуттями людину, а оскільки знає, 
що із плином часу все це може канути в забуття, робить спробу мистець-
кими засобами протистояти цьому” (переклад з угорської – Е.Б.) (Misley 
1984, 13). Вдало оприявнює творчий стрижень українського митця й назва 
цієї невеличкої передмови – “Az írástudó embersége”, що перекладається як 
“Людяність книжника”. 

Адаптацію творів Є.Гуцала, опублікованих у цьому номері журналу, 
реалізували Ержибет Шомоді (оповідання “Неймовірна пригода з Марією” 
(“Marija hihetetlen esete”)), Пал Мішлеї (“Ének a szenvedélyes alkudozásról” 
(“Пісня про запеклі торги”) та “Ábrándos utazás” (“Містифікації однієї 
мандрівки”)), Ласло Шандор (“Lukija evangéliuma” (“Євангеліє від Лукії”) 
та “Tréfa” (“Жарт”)), Анна Бойтар (“Katerina megtréfálása” (“Жартували з 
Катериною”)). Усі шість епічних зразків в угорському віддзеркаленні 
яскраво проілюстрували слушність спостережень автора вступного слова 
над такими особливостями поетики автора, як майстерність діалогів, 
пейзажних описів, увага до внутрішнього світу людини, різної за статтю та 
віком, тонкий гумор тощо.    

Інтерпретацією творів Є. Гуцала займався і Янош Кевешді (János 
Kövesdi) – упорядник, письменник та майстер художнього перекладу. За-
вдяки йому вийшли угорською мовою оповідання “Яблука з осіннього 



225 
 

саду” (“Őszi éjszakán az almáskertben”), уміщене в журналі “Irodalmi 
Szemle” (1977/9), та “Запах кропу” (“Kaporillat”), надруковане у тому ж ви-
данні за 1989 рік. Це показові зразки лірико-поетичної прози, що добре ві-
дображають індивідуальний стиль українського митця, який у національ-
ному письменстві здобув собі визнання чи не найліричнішого прозаїка.  

Подібний художній текст подав угорською мовою й Пал Мішлеї. У жу-
рналі “Szovjet irodalom” (1985/2) було опубліковане оповідання “Anyánk”, 
що в оригіналі має назву “Образ матері”. За тематикою та поетикою цей 
твір співзвучний із “Запахом кропу”. “Образ матері” – епічний твір із сут-
тєвою ліричною складовою, що “дихає” суб’єктивністю та емоційністю. 
Щоправда, ретрансляція тексту українського письменника здійснена на 
основі публікації новели в журналі “Знамя” за 1980 (№11) в 
авторизованому перекладі Н. Дангулової російською мовою. 

Пал Мішлеї ще в 70-х роках зацікавився творчим доробком Є. Гуцала. 
У його перекладі на сторінках газети “Interpress Magazin” за 1977 рік 
вийшло друком оповідання “Maxim története” (“Максимова історія”), що в 
українських виданнях відоме під назвою “Пісня про Максима”. Ще один 
цікавий зразок малої прози Є. Гуцала (“Csak egy kis széptevés”) був 
опублікований у «Літературному огляді» (1979) у перекладі Анни Олексо 
(P. Olexo Anna). 

Не вдаючись до детального аналізу лігвостилістичних та поетикальних 
якостей перекладів, констатуємо, що представлені в угорськомовному ва-
ріанті твори українського автора віддзеркалюють діапазон його жанрово-
стильових шукань та тематичних уподобань, а також шістдесятницький 
гуманізм, антропоцентризм та моралізм. 

Оскільки в межах невеликої розвідки не можна охарактеризувати ху-
дожні якості усіх перекладених угорською мовою Гуцалових текстів, звер-
немося до внеску в цю справу відомої перекладачки Єви Ґріґаші, яку нази-
вають представником “еліти висококваліфікованих майстрів науково-
публіцистичного й художнього перекладу” (Зінченко-Параска 2012). Саме 
в її перекладі з’явилося перше, ретрансльоване угорською мовою опові-
дання в антології “Ukrán elbeszélők”, а згодом ще два зразки його прози в 
збірнику “Napraforgók. Mai ukrán elbeszélések”. 

Єва Ґріґаші народилася в Україні, а наприкінці 50-х років переселилася 
до Угорщини. Як редактор, громадський діяч, перекладач невтомно пра-
цювала над популяризацією в Угорщині здобутків української та світової 
літератури. Будучи ще й лірично обдарованою особистістю (видала поети-
чну збірку “Asszony a tükörrel” (“Жінка з дзеркалом”)), вона володіла тон-
ким відчуттям українського слова, умінням підібрати влучні семантичні та 
емоційно збагачені мовні еквіваленти, передати засобами іншої мови ху-
дожню своєрідність та ліричну забарвленість епічних текстів. Це якраз до-
бре засвідчують переклади творів Є. Гуцала – новел “У полі білий кінь” 
(“Fehér ló a mezőn”), “У синьому небі я висію ліс” (“Erdőt ültetek a kék 
égben”), “Пенсія на сина” (“A nyugdíj”), повісті “Тече ріка” (“Vizek, erdők, 
emberek”), що засвідчують багатогранність таланту українського письмен-



226 
 

ника й водночас здатність інтерпретатора зберегти в угорськомовному ва-
ріанті змістовий та художній колорит першоджерела. 

Новели, що увійшли до згаданих антологій, різні й за тематикою, і за 
поетикою. Частково про це вже йшлося в наших попередніх публікаціях, 
де було зазначено, що “перекладачка максимально точна у передачі реплік 
персонажів, намагається зберегти й багатство виражальних художніх 
засобів, якими рясніє художнє полотно Є. Гуцала” (Балла 2019, 140). 
Подібні висновки стосуються й перекладів більших епічних творів 
письменника.  

Повість “Тече ріка”, що в перекладі угорською мовою увійшла до анто-
логії “Ismerősőm, az oroszlán” (“Мій знайомий лев”), відображає соцреаліс-
тичні тенденції в українському письменстві 70-х років. Об’єктом художньо 
перекладного опрацювання стала публікація твору у 2-х номерах журналу 
«Прапор» за 1974 рік. Абстрагуючись від ідеологічних акцентів та прикмет 
соцреалістичної поетики (чітка поляризація персонажів, ідеалізація голов-
ного героя, історичний оптимізм, певне восхваляння реалій радянської дій-
сності, простота художніх засобів тощо), мусимо зазначити, що перед Є. 
Ґріґаші, щоб адекватно відтворити мовно-стилістичний колорит твору, 
стояло кілька важливих завдань: володіти термінологією, пов’язаною з ри-
бальською та мисливською справою; мати чітке уявлення про радянський 
спосіб життя й психологію радянської людини (це для неї, яка тривалий 
час проживала в Україні, а далі опинилася в комуністичній Угорщині, бу-
ло, на наш погляд, нескладно); володіти неабияким чуттям українського 
слова, щоб відобразити емоційно забарвлене, метафорично наснажене, лі-
рично орнаментоване епічне письмо Є. Гуцала. Як показує переклад, Є. 
Ґріґаші добре володіла і знаннями про художньо відтворений у повісті світ, 
і здатністю засобами іншої мови передати багатство поетики українського 
автора, зберегти в угорському тексті домінантні риси його ідіостилю. 

Цікавим є факт трансформації перекладачем назви оригіналу. У Гуцала 
твір має заголовок “Тече ріка”, що асоціюється з плинністю життя і фор-
муванням особистості під впливом цього процесу. У Є. Ґріґаші – “Vizek, 
erdők, emberek”, що дослівно перекладається, як “Води, ліси, люди”. Помі-
тно, що заголовковий компонент в угорському варіанті повісті скристалі-
зувався в процесі роботи над перекладом твору, адже його тематика, про-
блематика, образний та філософський зміст дають підставу саме в таких 
ключових образах оприявнити його лейтмотив. Авторка перекладу через 
цю модифікацію ще й вдало передає уже згадану домінантну рису Гуцало-
вого індивідуального почерку – ліризм авторської розповіді. Ця прикмета 
добре проглядається в художній текстурі аналізованого твору й відповідно 
його перекладу. Ліричне забарвлення мають, зокрема, позасюжетні компо-
ненти повісті, такі як описи пейзажів.  

Наскрізним у творі є образ річки Десни. Саме в її змалюванні автор 
вдається до поетичних прийомів живописання словом. Є. Ґріґаші, вловлю-
ючи цю струну мистецького голосу українського автора, добирає влучні 
угорські еквіваленти, моделює відповідні метафоричні конструкції, збері-



227 
 

гає ритмомелодику цих фрагментів. Яскраво ілюструє цю думку переклад 
лірично та філософськи забарвленої кінцівки твору: “Вода мерехтіла, вода 
світилась різними барвами, вода міняла настрій, де всміхалась по-
дитячому щиро, а де стриманіше, вода наче пісню співала весь час, пісню, 
в якій вона жила так само, як у річці, авжеж, так само, бо линула вона в 
пісню прямісінько з оцих деснянських берегів, линула, линула…” (Гуцало 
1974, 9, 53) – “A víz csillogott, a víz száz színben játszott, váltogatta hangulatát, 
hol gyermetegen, ártatlanul nevetgélt, hol elkomorult, s mintha szüntelenül 
dalolna. Mert a víz dalában, sodrában él: dallal csobbant partja ölén a Deszna, 
és a dal áradt, egyre áradt” (Hucalo 1977, 313). 

Мусимо зауважити, що подекуди авторка перекладу вдається й до ко-
ригування першотексту, опускаючи окремі його фрагменти. Такий підхід 
спостерігаємо, наприклад, у ліричному пейзажному описі, де Є. Гуцало 
майстерно застосовує один із улюблених своїх художніх прийомів – зма-
лювання природи із зображенням синтезу зорових, акустичних, запахових 
та сенсорних вражень (“… Метелиця вловлював густі лугові запахи, свіжі 
та бадьорі, кожен із яких належав якійсь рослині, якійсь квітці, а разом 
вони творили дурманне тлумовисько запахів, оте тлумовисько, яке може 
бути на Поліссі та ще в оцю пору – наприкінці травня, коли вже ось-ось 
надійде молоде літечко… Й сюрчали коники. Де їх стільки набралось?! Луг 
тріщав, гомонів, захлинався їхніми звуками, й вони йшли серед того трі-
щання, мов крізь невидиму хурделицю” (Гуцало 1974, 9, 37). Зацитований 
пасаж Є. Ґріґаші адекватно, із збереженням образно-художніх властивос-
тей подає в угорському варіанті, однак у наступному абзаці не відтворює 
частини тексту, що має імпресіоністичне забарвлення та віддзеркалює ста-
влення персонажа до того, що він чує, бачить і відчуває: “Й знову співали 
солов’ї, і голоси їхні, якими Метелиця, здається, наслухався вчора, намилу-
вався, начарувався, сьогодні, цієї ночі, та ще в іншому місці, мали начебто 
якусь іншу чарівливу силу, відмінну від учорашньої, і вже інший відголосок 
мали вони в душі Метелиці, такій вразливій і такій сприйнятливій, відк-
ритій назустріч красі весняного світу” (Гуцало 1974, 9, 37). 

Авторка перекладу ніби позбавляє текст акустичного орнаментування, 
послаблює звукове крещендо. А в окремих ліричних відступах знімає по-
ліфонічні ефекти. Наприклад, з уривку “Дзижчали комарі, яких раптом 
набралася сила-силенна, й співали солов’ї – їхні трелі так і пронизували 
повітря…” (Гуцало 1974, 9, 38) Є. Ґріґаші відтворює тільки першу частину, 
де йдеться про дзижчання комарів: “Zümmögtek a szúnyogok, hirtelen 
teméntelen verődött össze körülöttük” (Hucalo 1977, 282). Голоси солов’їв, що 
звучать акомпанементом в оригінальному тексті, у перекладі звучать рід-
ше, а часом приглушеніше. Повністю пропущено, зокрема, таке солов’їне 
“сопрано”: “Ох, як співали солов’ї в урочищі – ніби намагались розкрити 
таїну своєї пристрасті, таїну немислимо високого пташиного щастя, 
тільки зумій сягнути своїм зачарованим розумом! Співали в самозабутті – 
ось, здається, розірветься серце в якогось на найвищій, на найпрекрасні-
шій ноті, й нічого не зостанеться від солов’я, тільки відблиск його по-



228 
 

лум’яного співу, тільки тінь спомину” (Гуцало 1974, 8, 24). Це позбавляє 
текст емоційної амплітуди. І як зразок наведемо розлогий ліричний фраг-
мент, що передує зацитованому вище й майстерно передає градацію інти-
мних почувань Петра до Ольги, подану крізь призму акустичних вражень: 
“Метелиця ще був під враженням їхньої розмови, і Ольжині слова про пра-
вдивість людських почуттів дзвеніли йому в свідомості… дзвеніли, мов 
голоси солов’їв, які й не думали втихати. 

– Скільки їх тут, господи! Й співають один краще від одного, й 
навіть так гарно, що не здатна сприйняти всю красу. 

Так гарно, що не здатна сприйняти всю красу? Метелицю вразило 
Ольжине зізнання, бо й справді – хіба він сам годен осягнути всі чари со-
лов’їного співу? Авжеж, ні, ось чому наступні колінця пташиної пісні 
здаються йому не чуваними раніше, не пережитими, не сприйнятими. Так, 
очевидно, й з любов’ю? І з усіма людськими почуттями? Щодень відкрива-
єш у них нові й нові відтінки, а які ж незвідані глибини чекають на тебе 
завтра й позавтра?” (Гуцало 1974, 8, 24). У перекладі цю лірико-
медитативну частину суттєво трансформовано: “Hogy daloltak a 
csalogányok az erdő sűrűjében – mintha fel akarták volna tárni titkukat. Nyilván 
így van a szerelemmel is. És minden emberi érzéssel. Mindennap újabb és újabb 
titkokat fedezünk fel bennünk, s ki tudja, milyen ismeretlen mélységek varnak 
ránk holnap és holnapután” (Hucalo 1977, 229). Дослівно її переклад україн-
ською мовою виглядає так: “Як співали солов’ї в гущині лісу – ніби хотіли 
розкрити свої таємниці. Так, очевидно, і з любов’ю. І з усіма людськими 
почуттями. Щодень відкриваєш у них нові й нові таємниці, і хто ж знає які 
незвідані глибини чекають на нас завтра й післязавтра”. Суть, звичайно ж, 
передано, однак багатство поетики – ні.  

Хибує в перекладі й адекватної передачі синестезії – одного з улюбле-
них і філігранно застосовуваних Гуцалом художніх прийомів. Вона, зокре-
ма, не відображена при ретранслюванні такого уривку: “І душа Метелиці 
не переставала співати, ніби синичка, впившися сонцем, весняним дурма-
ном, і зовсім знетямилась од утіхи і перетворилась на сліпий голосок ща-
стя” (Гуцало 1974, 9, 36). 

Поза межами адаптації залишилися й інші фрагменти, що надають тво-
ру філософічності. Серед таких, для прикладу, роздуми головного персо-
нажа Петра Метелиці про плинність часу: “…дивно було знати, що й ця 
незвичайна ніч мине, як і  вчорашня, обернувшись на минуле, на здобутий 
досвід, і  цікаво йому було думати про те, що жива плинна мить – ось ця, 
яку він зараз відчуває, ось ця, протягом якої він мислить, – уже пропала, 
спливла, на зміну їй прийшла інша, яка потребує свіжих відчуттів, свіжих 
думок… І отут, стоячи в лісі, Метелиця чи не вперше у своєму житті 
осягнув, що час таки безповоротно зникає, як і все те, що належало часо-
ві…” (Гуцало 1974, 9, 38). 

У перекладі іншого епізоду, де показано, як луною відгукуються в єстві 
головного персонажа Петра Метелиці слова дільничного майстра Григорія 
Івановича про те, що “…все з води живої: і риба, й людина, і птиця, й коло-



229 
 

сок…” (Гуцало 1974, 9, 46), Є. Ґріґаші у перекладі зберігає мовні партії пе-
рсонажів (Hucalo 1977, 298–299), але знову ж таки не подає досить розло-
гого уривка, у якому сказане спроектовується на внутрішнє буття учасни-
ків діалогу і продукує формування певних ціннісних життєвих переконань: 
“Ні, таки не помилявся він, Метелиця, вважаючи, що природа мислить – 
травами, хлібами, рибою, звіром, людиною, що людина – то вінець мислен-
ня, покликана й зобов’язана самою природою осягнути всі її таємниці” 
(Гуцало 1974, 9, 46). Таким чином, вважаємо, частково применшуються 
ліричний та філософський струмені повісті. Не збережено в перекладі й 
рефрен з колористичним ефектом “із сивого на голубе, з голубого на сиве”, 
що також є віддзеркаленням внутрішнього голосу Метелиці. Такі змістові 
прогалини знаходимо й у перекладі інших частин повісті. Це, звичайно ж, 
суттєво не впливає на якість репрезентованого твору, не заважає відобра-
зити його зміст та поетикальну принадність, а припустимо, має ще й деяку 
прикладну функцію – спростити сприйняття достатньо великого за обся-
гом твору представником іншого мовного та культурного середовища. 
Цьому сприяв би, на наш погляд, і поділ тексту на окремі підрозділи, як це 
зроблено в журнальній публікації, але знято в угорській версії твору. 

Загалом же, аналіз перекладів прозових текстів Євгена Гуцала угорсь-
кою мовою засвідчує продуктивність українсько-угорського діалогу в дру-
гій половині ХХ століття, інтерес угорських інтерпретаторів та літературо-
знавців до українського художнього слова, їх уміння тримати руку на літе-
ратурному пульсі, репрезентуючи літературні новинки, останні тенденції в 
українській белетристиці. Майстерно, із збереженням багатьох прикмет 
поетики оригіналів зінтерпретувала твори Є. Гуцала перекладачка 
Є. Ґріґаші. Саме в її перекладі твори українського автора стали вперше ві-
домі угорському читачеві. У детальному дослідженні лінгвостилістичних 
ознак цих перекладів, аналізі інших угорських варіантів текстів цього ав-
тора та українських прозаїків-шістдесятників (Гр. Тютюнника, 
В. Шевчука, В. Дрозда та ін.) вбачаємо перспективу подальших наукових 
пошуків. 
  

Балла, Е. (2019). Мала проза українських письменників-шістдесятників 
у перекладі угорською мовою. Науковий вісник Ужгородського університе-
ту. Серія Філологія. Вип. 2 (42). С.137–143. 

Гедьеш, А. (1987). Украинско-венгерские литературные взаимосвязи и 
творчество Олеся Гончара в их контексте. Автореферат диссертации на 
соискание научной степени кандидата филологических наук: 10.01.04, 
10.01.02. Киев. 19 с. 

Гуцало, Є. (1974). Тече ріка. Прапор. №8. С. 10–24; №9. С. 12–53. 
Зінченко-Параска, В. (2012). Пам’яті Єви Ґріґаші. Громада. Жовтень–

грудень. №4 (120). Електронний ресурс:  http://hromada.hu/2012/nom_120 
/poezija/eva.html [Дата останнього доступу 13.07.2019]. 



230 
 

Мушкетик, Л. (2006). Переклад з угорської на українську мову: теоре-
тичні узагальнення і практичний досвід. Видавництво “Аспект-Поліграф”. 
Київ–Ніжин. 

Bojtár, E. (1975). Hucalo, Jevhen. Világirodalmi lexikon. Akadémiai Kiadó. 
Budapest. 4. Kötet. Grog – Ilv. 

Hucalo, J. (1977). Vizek, erdők, emberek. У кн.: Ismerősöm, az oroszlán. Hét 
ukrán kisregény. Vál. Karig S. Európa Könyvkiado. Budapest.  

Misley, P. (1984). Az írástudó embersége. Szovjet Irodalom. 6. C.13. 
 
 
  
 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
  



231 
 

МАТРИЦЯ ІНДИВІДУАЦІЇ  
В РОМАНАХ “ЛЮБОВНЕ ЖИТТЯ” ОКСАНИ ЛУЦИШИНОЇ  

ТА “ЗИМА В СТОКГОЛЬМІ” АГНЕТИ ПЛЕЄЛЬ 
 

Галина Бокшань 
 

(Україна) 
 

У статті розглянуто елементи юнгіанської матриці індивідуації в ро-
манах О. Луцишиної та А. Плеєль, що відображають особистісний розви-
ток жіночих персонажів як інтеграцію несвідомих процесів у свідоме. 
Проаналізовано типологічні аналогії й авторську самобутність в інтер-
претації архетипів та міфологічних образів і мотивів, у використанні 
оніричних візій як ключів до психоаналітичного тлумачення жіночих пер-
сонажів.  

Ключові слова: матриця індивідуації, типологічні аналогії, міфопое-
тичні мотиви. 
 

THE MATRIX OF INDIVIDUATION 
IN THE NOVELS “LOVE LIFE” BY OKSANA LUCYŠYNA  
AND “WINTER IN STOCKHOLM” BY AGNETA PLEIJEL’ 

 
Halyna Bokšan’ 

 
The study examines the elements of Jung’s matrix of individuation reflecting 

personality development of the female characters as integration of unconscious 
processes into consciousness in O. Lucyšyna’s and A. Pleijel's novels. It analyz-
es typological parallels in the interpretation of archetypes and mythological fig-
ures and motifs, in the use of oneiric visions as the keys to psychoanalytical ex-
planation of the female characters.  

Key words: matrix of individuation, typological analogies, mythopoetical 
motifs. 
 

Характеризуючи атрибути неоміфологізму як одного з основних 
напрямків сучасної культурної ментальності загалом і літературного фе-
номену ХХ–ХХІ століть зокрема, Я. Погрібна виокремлює так званий ар-
хетипний принцип створення авторського неоміфу, “спрямований на побу-
дову нового міфу за початковою міфологічною моделлю (в аспекті сюжету 
«біографії» та/або «індивідуації»)” (Погребная 2014). Як відомо, К. Г. Юнг 
термін ‘індивідуація’ використовував на позначення “процесу, що пород-
жує психологічного «індивіда», тобто відокремлену, неподільну єдність, 
певну цілісність” (Юнг 1997). Художню інтерпретацію цього явища можна 
вбачати в багатьох творах новочасної вітчизняної та зарубіжної літератур. 
Так, наприклад, у розгортанні сюжетів у романах “Любовне життя” 
української письменниці О. Луцишиної та “Зима в Стокгольмі” шведської 
авторки А. Плеєль виразно оприсутнюються елементи юнгіанської матриці 



232 
 

індивідуації, що відображають особистісний розвиток жіночих персонажів 
як інтеграцію несвідомих процесів у свідоме, як шлях до самості. 

Попри те, що роман О. Луцишиної побачив світ у «Видавництві Старо-
го Лева» ще в 2016 році й був рекомендований О. Забужко в 10-топ україн-
ських книжок для читання, належної уваги наукової спільноти він, на 
жаль, не отримав. Є. Лакінський у своїй розвідці розглянув “Любовне жит-
тя” як драму іммігрантського життя (Лакінський 2019). Т. Трофименко у 
стислому огляді альтернативи любовній прозі означила його як роман про 
місце жінки в сучасному суспільстві та про перипетії, пов’язані з виснаж-
ливими особистими стосунками, підкреслюючи його “герметичну структу-
ру, засновану на містичній традиції” (Трофименко 2016).  Поодинокі ре-
цензії на цей твір на теренах інтернет-видань і коментарі самої авторки в 
нечисленних інтерв’ю зумовлюють потребу змінити  ситуацію, що склала-
ся, і проаналізувати “Любовне життя” в компаративному аспекті разом із 
романом А. Плеєль, який так само не опинявся у фокусі дослідницьких ін-
тересів,  хоча вартою уваги вважаємо статтю А. Пресс, яка пропонує вив-
чення “Зими в Стокгольмі” з позицій наратології та структуралізму.  

Мета роботи – з’ясувати типологічні паралелі у творах О. Луцишиної й 
А. Плеєль, що оприявнюються в художній проекції юнгіанської матриці 
індивідуації, виявляються на образному, мотивному і стилістичному рів-
нях, а також визначити риси авторської оригінальності в романах “Лю-
бовне життя” й “Зима в Стокгольмі”.  

Жіночі персонажі у творах української та шведської письменниць пе-
реживають внутрішню кризу, спричинену особистими драмами, через які 
відображено “конфлікт двох фундаментальних фактів життя душі”, бо-
ротьбу несвідомого й свідомого (Юнг 1997). Етапи індивідуації героїнь у 
романах “Любовне життя” і “Зима в Стокгольмі” пов’язані з образами чо-
ловіків, стосунки з якими завдають страждань. Їхні обранці – Себастьян та 
Якуб/Емм – схильні до зради, перебувають у взаєминах з кількома жінками 
одночасно. Себастьян не приховує від Йори зв'язок із подругами Бонною і 
Мумтаз, відкрито пропонуючи дівчині доєднатися до вільної любовної гри. 
Її не влаштовують такі стосунки, тому вона розриває їх, впадаючи в де-
пресію. Чоловік головної героїні роману А. Плеєль залишив її заради іншої 
жінки, проте намагався зберегти стосунки з обома, а письменник Енн, із 
яким вона познайомилася в науковому відрядженні, мав дружину й дітей в 
Югославії та кількох коханок.  

Полігамія чоловічих персонажів у романах “Любовне життя” і “Зима в 
Стокгольмі” викликає асоціації з архетипним казковим образом Синьої 
Бороди. Цікавими в контексті нашого дослідження є спостереження 
К. П. Естес щодо цього персонажа: “Він відриває жінку від її інтуїтивної 
природи. Коли його руйнівна робота завершена, жінка відчуває, що її по-
чуття омертвіли, і їй бракує сил упоратися з життям. Її думки і сни без-
живно лежать біля її ніг” (Естес 2010, 47–48). Однак виснажливі стосунки 
жінок і чоловіків у творах української та шведської письменницьі стають 
каталізатором “гармонізації свідомих і несвідомих” (Юнг) явищ психіки, 



233 
 

що відбувається шляхом їх боротьби і взаємодії. Тимчасовий морок у душі 
– частина цього процесу індивідуації: “Щоб здійснити її, жінка повинна 
піти в темряву, але в той же час на шляху туди чи назад не повинна без-
слідно зникнути в пастці чи в полоні, не повинна загинути” (Естес 2010, 
52). 

В аналізованих романах значну увагу приділено візуалізації хворобли-
вих станів, душевних і тілесних страждань, що є наслідком пригнічування 
несвідомого життя. Йора зазнає болю від поведінки Себастьяна, і її тіло 
відгукується на стрес порушеннями психосоматичного характеру – “ін-
фекцією невідомого походження”: “Голова у неї гула, суглоби нили, піт від 
напруги стікав між лопатками. Але це було, як і раніше, не головне, бо го-
ловним і далі був він, Себастьян. Він болів їй, як опік” (Луцишина 2016, 
100). Героїня “Зими в Стокгольмі”, потерпаючи від любовної драми, відчу-
ває нервові розлади, оскільки, з одного боку, приймає зраду чоловіка й 
остаточно не розриває з ним стосунків, а з іншого – всім єством опирається 
такому ставленню до себе: “Хто вона, щоб дорікати йому за те, що він 
прагнув іншого життя, на яке теж має природжене право? Вона не доріка-
ла. Просто їй було пекельно боляче. Він не відпускав її. Вона далі стояла 
одна, пошматована й роздерта” (Плеєль 2019, 54). На думку К. Г. Юнга, 
“несвідоме є життям і що це життя обернеться проти нас, якщо його будуть 
пригнічувати, як це буває у випадку неврозів” (Юнг 1997). На прикладі ге-
роїнь романів української і шведської письменниць бачимо, що нехтування 
несвідомим життям має руйнівні наслідки для психічного здоров’я.  

Стилістична подібність романів О. Луцишиної та А. Плеєль виявляєть-
ся у використанні оніричних інтертекстів як хаотичної “форми проявів не-
свідомих елементів” (Юнг 1997) у психіці головних героїнь. Йора спить 
навіть удень, проте неспокійні сни не звільняють її від болю і страждань, 
яких вона зазнає у притомному стані: “Снилось, що вона стоїть, як воїн, 
озброєна велетенськими неповороткими ножицями, супроти звіра, який 
нагадував крокодила, тільки паща у нього була не видовжена, а притупле-
на і коротка. Звір наступав на неї, а вона безпомічно вимахувала перед йо-
го носом ножицями, леза яких навіть не могла звести до купи <…> Йора 
зробила відчайдушний рух, викидаючи вперед обидві руки, зайняті пе-
кельними ножицями <…>, і раптом звір опинився у неглибокій ямі, яка 
розверзлася просто під Йориними ногами” (Луцишина 2016, 42–43). Мотив 
змагання зі звіром у сні героїні “Любовного життя” можна вважати еле-
ментом міфологічного сюжету ініціації: перемога у важкому двобої свід-
чить про успішне проходження перехідного обряду й новий етап осо-
бистісного розвитку. Для Йори це – відмова від стосунків зі Себастьяном, 
чиї руйнівні наміри персоніфіковано в гротескному образі чудовиська. 
Утім одна художня деталь – яма розверзлася під ногами дівчини – натякає 
на “западання”, що виявилося у тривалій психосоматичній хворобі. 

Тривожні візії бентежать і героїню роману “Зима в Стокгольмі”. У її 
снах з’являються двоє дівчат: “Одна – світла, личко, ніби з народних 
пісень: струнка панна з очима, наче вода. Друга – темна й сумна, її обличчя 



234 
 

сховане в тіні. Їй відомо, що ці дві молоді дівчини, яким заледве було 
шістнадцять, любили її чоловіка й жили з ним, як і вона” (Плеєль 2019, 12). 
Тут простежується фольклорний мотив суперництва сестер, який письмен-
ниця інтерпретує як внутрішній конфлікт героїні, якій довелося пережити 
зраду чоловіка і його намагання утримати коло себе двох жінок. Цікавим 
елементом її сну є образ “лицарських обладунків у небі”: “Вони кружляли 
навколо Землі, як супутник. <…> Охоплена жахом, вона помітила, що в 
обладунках затиснутий живий чоловік. Він помирав, був майже мертвий” 
(Плеєль 2019, 12). Цей образ сугестує мотив боротьби і змагання, що 
об’єднує оніричні сюжети у творах О. Луцишиної та А. Плеєль.  

Обидві героїні у снах постають в образах чоловіків: Йора – воїн, який 
бореться зі звіром, а жінка в  романі “Зима в Стокгольмі” зрештою 
усвідомлює, що вона – той непритомний лицар в обладунках: “Що більше 
вона намагалася дати собі раду й бути розумницею, то міцніше стискалися 
навколо неї обладунки” (Плеєль 2019, 44). Така візуалізація оніричних об-
разів актуалізує архетип Анімуса, який К. Г. Юнг пояснює як чоловічу іпо-
стась у несвідомому жінки. Героїня “Зими в Стокгольмі” розмірковує у 
цьому ж ключі: “В одній статі живе інша стать” (Плеєль 2019, 53) Оніричні 
гендерні метаморфози увиразнюють дуальний характер психіки, у якій 
відбувається взаємодія “двох неконгруентних половинок” (Юнг 1997). У 
романах О. Луцишиної та А. Плеєль цей прийом актуалізує матрицю 
індивідуації, яка для їх героїнь є складною боротьбою свідомого й 
несвідомого. 

Чимало подібностей у творах української і шведської авторок можна 
помітити в інтерпретації архетипів та міфологічних образів і мотивів як 
ключів до психоаналітичного тлумачення жіночих персонажів. Саме з во-
дою К. Г. Юнг асоціював колективне несвідоме, яке у візіях героїнь ма-
теріалізується у вигляді загрозливої стихії. Так, Йорі наснилася підступна 
“тропічна ріка з темною водою. <…> Йора щосили відштовхувалась нога-
ми від берега ріки, намагаючись доплисти до другого берега, але їй не вда-
валося. Водорості тримали її за ноги” (Луцишина 2016, 101). Зловісну ат-
мосферу сну жінки в романі “Зима в Стокгольмі” увиразнює образ “чорної 
бурхливої ріки”: “До неї швидко наближався великий моторний човен. На 
ньому тіснилися люди, які втікали від катастрофи” (Плеєль 2019, 13). 
Міфопоетичний образ води, який наділений амбівалентною символікою, у 
творах О. Луцишиної та А. Плеєль оприявнює зловорожу семантику, що 
корелює з танатичним мотивом.  

Обидві героїні асоціюють себе з казковими персонажами, що також за-
свідчує наявність типологічної подібності в їх характеротворенні. Так, 
наприклад, “Йорі весь час здавалося, що, ніби та дівчинка з казки, вона має 
чарівну риб’ячу кісточку, яку всього лише треба вчасно витягти” (Лу-
цишина 2016, 124–125). Головна героїня роману “Зима в Стокгольмі” вба-
чає свою подібність до образу принцеси, утім сумнівається, чи може ото-
тожнювати свої родинні стосунки з казковою матрицею, адже “її батько 
був добрим і мудрим чоловіком”: “У високій вежі, принцеса на скляній 



235 
 

горі живе під владою чарів свого батька, Короля. Ніхто з її рятівників не 
може розгадати загадку, ніхто з них не може виїхати нагору по ковзкій 
скляній горі” (Плеєль 2019, 17). В обох казкових сюжетах акцент зроблено 
на тому, що порятунок полягає у чомусь/комусь іншому, а не у внутрішніх 
ресурсах, що підкреслює безпорадність романних героїнь. 

У творах О. Луцишиної та А. Плеєль оприявнюється мотив смерті. Йо-
ра багато думала про те, як піти з життя, оскільки була знесилена через ро-
зрив зі Себастьяном. Депресивний стан виявлявся у втраті інтересу до ре-
альності й зацікавленості потойбіччям: “Йора полюбила смерть” (Лу-
цишина 2016, 128). У “Любовному житті” акцентовано кореляцію танатич-
ного мотиву з чоловічим персонажем: смертю, на яку чекала Йора, була 
“бетонна яма, вросла у нутрощі землі, Сіра Троянда, на дні якої сидів Се-
бастьян, ніякий не лицар печального образу, а звичайнісінький собі служ-
ка, і тримав у пальцях нитку, а до другого кінця нитки прив’язана була Йо-
рина душа” (Луцишина 2016, 128–129). Вона зробила спробу самогубства у 
“найтемніший з усіх часів – Час Себе” (Луцишина 2016, 130), втім примар-
ний стукіт у двері перешкодив цьому. В епізоді межового стану героїні 
оприсутнюється образ свічки з традиційною для нього амбівалентною се-
мантикою: “Свічку треба задути, свічка не дасть їй померти. <…> Свічка 
нагадувала про життя” (Луцишина 2016, 130). Цей образ увиразнює погра-
ничні настрої Йори й бажання перейти межу, адже  свічка “символізує ка-
нал зв’язку з Богом, Космосом, іншими світами, визначаючи точку зустрічі 
з потойбічним” (Егазаров 2007, 586). Мотив смерті асоціюється з чо-
ловічим персонажем і в романі А. Плеєль, проте він редукований у 
порівнянні з його динамічним характером у творі О. Луцишиної. Героїня 
“Зими в Стокгольмі” також гранично пригнічена поведінкою чоловіка, йо-
го вільними стосунками й бажанням утримати її: “Коли вранці залишав її, 
вона відчувала, як кістляві пальці смерті стискають їй шию” (Плеєль 2019, 
28). Вона не виявляє схильності до суїцидальних настроїв, хоча нервова 
напруга позбавляє її витримки: “Запаморочення наростало з кожним днем. 
Вона втрачала опору” (Плеєль 2019, 29). 

До типологічних збігів у творах “Любовне життя” і “Зима в Стокголь-
мі” можна зарахувати мотив ворожіння. До послуг провидців, як правило, 
вдаються люди, що потерпають від проблем, часто любовного характеру, і 
шукають розради у вірогідному кращому майбутньому. Нова знайома 
Йори – Ворона – запропонувала їй сходити до церкви Спасителя, де Обіке 
розкладає Таро. Ворожбит сказав жінці, що чоловік, про якого вона запи-
тує, не повернеться. Героїня А. Плеєль “вмить захотіла, щоб їй поворожи-
ли” (Плеєль 2019, 31). Футуролог, професор Фалькгом, користуючись кар-
тами Таро, порадив їй негайно розлучатися, бо це обіцяло можливість 
звільнення і зустрічі з новим чоловіком, який стане достойною партією. 
Образ палаючого будинку, зображеного на карті, є інтерпретацією міфоло-
геми вогню як руйнівної сили. В епізоді ворожіння оприсутнюється деге-
роїзований образ лицаря, характерний для неоміфологічної літератури: на 
одній із карт Таро жінка побачила “лицаря верхи на охлялій шкапі. Їй зда-



236 
 

лося, що лицар виглядає трохи нетверезим, ніби мало не падає із сідла” 
(Плеєль 2019, 32). Таким же дегероїзованим постає образ Себастьяна, який 
на початку роману ототожнювався з прекрасним лицарем, у роздумах 
Йори про смерть. Отже, в обох аналізованих романах, мотив ворожіння 
корелює з мотивом нещасливого кохання.  

Типологічна схожість помітна у характеротворенні романних героїнь, 
що оприявнюється через їхні стосунки з рідними. Жінки у творах 
О. Луцишиної та А. Плеєль перебувають у досить проблемних взаєминах із 
матерями, покинутими чоловіками, обидві мають сестер. Стосунки 
емігрантки Йори з родиною, яка залишилася на батьківщині, зображені 
епізодично. Зокрема, згадується, що вона упродовж кількох тижнів не 
відповідає на дзвінки матері й сестри у скайпі, а вийшовши на зв'язок, при-
ховує свої переживання і спілкується доволі поверхово. Натомість жінка в 
романі “Зима в Стокгольмі” докладно аналізує взаємини з батьком і 
матір’ю, які видаються контрастними у її сприйманні. Частково вона про-
ектує спогади про батьків на власні стосунки з чоловіками, намагаючись 
розібратися у причинах негараздів особистого життя. Жінка доходить вис-
новку, що страх деяких чоловіків перед жінками – “лише квіточки у 
порівнянні з її страхом перед власною статтю” (Плеєль 2019, 45). Такі 
комплекси героїня пов’язує з дитинством: “Вона ставала жінкою, і в матері 
це викликало гнів” (Плеєль 2019, 45). Власне, в цих рефлексіях оприсут-
нюються фрагменти несвідомого життя героїні. 

Відчуття роздвоєності, яке переслідує героїнь, також засвідчує про не-
просту взаємодію несвідомого і свідомого як частину процесу індивідуації. 
Йору обурює інтерес Себастьяна до інших жінок, і водночас вона звинува-
чує себе в тому, що не може прийняти цього. Жінка в романі “Зима в Сток-
гольмі” аналізує символіку снів про дівчат – “світлу, ніби з народних 
пісень, і темну, хтонічну, зі смутним обличчям” (Плеєль 2019, 77), упізна-
ючи себе колишню в першій із них. Вона розмірковує про значення цих 
візій і доходить висновку про причини внутрішніх конфліктів: “Усередині 
людини тісниться багато життів, багато «я»,  і деякі з них притлумлені. 
Вона цілком утратила зв'язок із тією дівчиною, якою колись була” (Плеєль 
2019, 78). К. Г. Юнг убачав у такому розкодуванні снів шлях до зцілення, 
коли “значення символів здається неминучим, оскільки саме в них 
здійснюється об’єднання свідомих і несвідомих змістів” (Юнг 1997).  

Пройшовши через низку душевних випробувань обидві героїні таки 
наближаються до того, що має на увазі К. Г. Юнг під “новими станами 
свідомості” (Юнг 1997), які утворюються в результаті відкритої співпраці 
різних частин психіки. Йора зцілюється тілесно й душевно, про що свід-
чить її сон, у якому вони з подругою Інгою потрапляють на острів із білим 
піском – у “благословенну Індонезію, їхній втрачений дім” (Луцишина 
2016, 211). У цій візії старша індонезійка опікувалася ними, як мати: цього 
“було цілком досить, аби рани почали зарубцьовуватися, опіки – гоїтися, а 
душі – набиратися сил. Вигнання закінчилося, і вони повернулися додому. 
<…> А десь над морем у цей час випростався на повен зріст велетенський 



237 
 

ангел, здійняв угору розкинуті крила та огорнув ними і воду, і землю, і чо-
рне небо, аби всі вони спокійно заночували” (Луцишина 2016, 212). Жінка 
в романі “Зима в Стокгольмі” врешті також відчуває полегшення, позбув-
шись минулих тягарів і здобувши бажаний спокій та прийняття: “Вона те-
пер нічого не винна. Нічого. Нікому. <…> Того, що сталося, не зміниш. 
<…> Вона хотіла бути вільною. Тепер так і сталося. <…> Тільки спокій 
повсюди, вона не знаходила кращого слова для цього відчуття – спокій, не 
лише в ній, а й у всій кімнаті” (Плеєль 2019, 78). Обидві героїні, кожна 
своїм шляхом, досягли гармонізації несвідомих і свідомих частин психіки. 

Отже, типологічні паралелі у творах О. Луцишиної й А. Плеєль опри-
явнюються на образному (чоловічі й жіночі персонажі), мотивному (моти-
ви нещасливого кохання, ворожіння, смерті) і стилістичному рівнях 
(оніричні інтертексти). Чимало подібностей у романах української та 
шведської авторок можна помітити в інтерпретації архетипів (Анімус) та 
міфологічних образів і мотивів (міфологеми вогню й води), у використанні 
оніричних візій як ключів до психоаналітичного тлумачення жіночих пер-
сонажів. Поруч із типологічними аналогіями варто підкреслити авторську 
самобутність обох письменниць в актуалізації моделі індивідуації: у творі 
О. Луцишиної чітко окреслено міфопоетичний мотив ініціації й виразно 
візуалізовано символічну смерть героїні, тоді як ця схема лише пунктирно 
позначена в романі А. Плеєль. Характеротворення головних героїнь у ро-
манах “Любовне життя” та “Зима в Стокгольмі” є оригінальною художнь-
ою проєкцією процесу індивідуації, в якому вони спочатку переживають 
душевне спустошення, а потім поступово переходять на етап психічного 
розвитку і зростання, зрештою досягаючи центру особистісного буття та 
внутрішньої цілісності.  
 

Егазаров, А. (2007). Иллюстрированная энциклопедия символов. Аст-
рель; АСТ. Москва.   

Лакінський, Є. (2019). Роман “Любовне життя”: дуже точний, чес-
ний і безжалісний опис стану молодого іммігранта. Електронний ресурс: 
https://texty.org.ua/articles/98386/Roman_Lubovne_zhytta_duzhe_tochnyj_ 
chesnyj_i-98386/ [Дата останнього доступу 20.04.2020]. 

Луцишина, О. (2016). Любовне життя. Видавництво Старого Лева. 
Львів. 

Плеєль, А. (2019). Зима в Стокгольмі. Книги – ХХІ. Чернівці. 
Погребная, Я. (2014). Актуальные вопросы современной мифопоэтики. 

Электронный ресурс: http://royallib.com/book/pogrebnaya_yana/aktualnie_ 
problemi_sovremennoy_mifopoetiki.html [Дата останнього доступу 
19.08.2017]. 

Пресс, Н. (2009). Роман Агнеты Плейель “Зима в Стокгольме”. Скан-
динавская филология. 10. С. 180–187. 

Трофименко, Т. (2016). Що замість жіночого роману? Електронний 
ресурс: https://novynarnia.com/2016/05/27/shho-zamist-zhinochogo-romanu/ 
[Дата останнього доступу 20.04.2020]. 



238 
 

Эстес, К. П. (2010). Бегущая с волками. Женский архетип в мифах и 
сказаниях. София. Москва. 

Юнг, К. Г. (1997). Сознание, бессознательное и индивидуация. Элек-
тронный ресурс: https://royallib.com/book/yung_karl/soznanie_ bessoznatelnoe 
_i_individuatsiya.html [Дата останнього доступу 20.04.2020]. 
 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
  



239 
 

НАЦІОНАЛЬНА МОДЕЛЬ СВІТУ В РОМАНІ                        
“ЧЕРЕВИЧКИ БОЖОЇ МАТЕРІ” М. МАТІОС 

 
Світлана Бородіца 

 
(Україна) 

 
       У статті здійснено спробу дослідити художню модель світу в романі 
“Черевички Божої Матері” М. Матіос крізь категорійну призму націона-
льного, охарактеризувати особливості національного чинника в парадигмі 
буття головного персонажа, що увиразнює світоглядні засади самобут-
ньої письменниці, характер її художнього осмислення складної проблеми 
формування національно свідомої особистості в історичну добу соціаль-
них зрушень. 
       Ключові слова: національна модель світу, авторська свідомість, істо-
ріософія, час, простір. 
 

NATIONAL MODEL OF THE WORLD IN THE NOVEL                            
“SHOES OF THE MOTHER OF GOD” BY M. MATIOS 

 
Svitlana Borodica 

 
The article is giving an attempt to explore the artistic model of the world in 

the novel “Shoes of the Mother of God” by M. Matios through the categorical 
prism of the national, to characterize the features of the national factor in the 
paradigm of the main character, which emphasizes the worldview of the authen-
tical writer, the nature of her artistic understanding of the complex problem of 
forming a nationally conscious personality in the historical era of social change. 

Key words: national model of the world, author's consciousness, historioso-
phy, time, space. 
 
       Романістика М. Матіос – самобутнє явище української літератури по-
чатку ХХІ ст., яке виникло на ґрунті національного письменства. Художня 
довершеність, жанрові домінанти, формозмістова єдність, поетикальні за-
соби, неповторність структур ментально-семантичного комплексу дозво-
ляють трактувати знакові твори “Солодка Даруся”, “Майже ніколи не на-
впаки”, “Черевички Божої Матері”, “Букова земля” вершинними у творчо-
му доробку авторки. Вони розсувають межі класичних соціально-
побутового роману, сімейної чи родинної саги, мелодрами, оскільки націо-
центричне мислення письменниці, з одного боку, актуалізує національну 
свідомість читача, а з іншого – наповнює їх жанрові ознаки глибоким мо-
рально-духовним, історіософським, естетичним змістом. 
       У сучасному українському літературному дискурсі романи М. Матіос 
вирізняються дифузією жанрових конструкцій, стильовою еклектикою, 
епічністю романного мислення, глибиною психологізму в розкритті внут-



240 
 

рішньої суті жіночих образів, майстерним монтажем сюжетних і часопрос-
торових елементів, актуальними мотивами національного апокаліпсису, 
людської екзистенції та ін. 
       Велика проза української письменниці, новаторська для української 
масової літератури, демонструє активне функціонування в романній струк-
турі традиційних та оригінальних міфологем, знакових образів-символів як 
маркерів стилістичного напряму й індивідуально-авторського стилю. У її 
романах переважає інтелектуальне бачення навколишнього світу, тонкий 
психологічний малюнок, що розкриває чуттєву сферу людських пережи-
вань і дозволяє говорити про синтез неореалістичної, неоромантичної, 
постмодерністської технік письма. 
       У площині немодерністської поетики прочитуємо і соціально-
психологічний роман “Черевички Божої Матері”. Цей жанровий різновид 
став успішним для М. Матіос, чиї романи “Солодка Даруся”, “Майже ніко-
ли не навпаки”, “Черевички Божої Матері”, “Букова земля” позиціонуємо 
як соціально-психологічні, де аналітичний і панорамний текст містить на-
ціональний онтологічний та аксіологічний досвід. Так, роман “Черевички 
Божої Матері” характеризується високим ступенем рефлексії, реалізованої 
через авторські міркування та відступи, рамкові компоненти, багатопло-
щинні образи персонажа та читача, котрі рефлексують. Жіноча 
суб’єктивність та індивідуалізація письма, декларована М. Матіос, акцен-
тує на праві головної героїні мати власну думку, творити свою особистість 
в історично зламному й соціально загрозливому часопросторі. Викорис-
тання спогадів, сповіді, роздумів, снів як характерних прийомів розкриття 
внутрішнього світу героїні і форм її самовиявлення зумовлені бажанням 
письменниці висловитися безпосередньо й відверто, що є ознакою вправ-
ного жіночого письма. На перший погляд, образ головної героїні не супе-
речить традиційним ґендерним стереотипам, але її «інакшість» полягає в 
тому, що вона – дванадцятирічна дівчинка, яка мусить подорослішати всу-
переч віку, стаючи сильною, самодостатньою, сподіваючись лише на себе: 
вона – активний суб’єкт, який організовує обставини, а не підкоряється їм. 
       Попри те, що роман “Черевички Божої Матері” узвичаєно орієнтова-
ний на жіночу аудиторію (фемінні мотиви і проблематика, авторське внут-
рішнє переживання останніх, відтак домінування психологічного рівня у 
структурах нарації й образотворення та ін.), він зазнає певних жанрових 
трансформацій через глибоке осмислення письменницею національного 
історіософського дискурсу. Її романне мислення демонструє суб’єктивне 
сприйняття багатопроблемної української дійсності початку 1940-х років, 
проникнення у внутрішній світ дитячої індивідуальності: Іванка Борсук – 
“дівчинка – як шило – вертілася на подвір’ї, далі зазирала в булькаючі ка-
зани чи говорила з принишклими котами, пощипуючи їх за настовбурчені 
вуха, а насамкінець сідала на поріг і розпитувала Северину про всякі речі” 
(Матіос 2008, 28). Звідси – оригінальна типологія жіночих образів у рома-
нах української письменниці, засвідчуючи наявність ускладнених моделей: 
від традиційного образу мудрої матері-берегині (Маріка Борсукова) – жін-



241 
 

ки-аристократки духом аж до типу “зачарованої дитини” (Іванки Борсук) з 
її власним духовним простором. Складний жіночий світ моделюється з ви-
користанням принципів сповідальності, психологічної самохарактеристики 
персонажів, внутрішніх монологів, діалогічного мовлення тощо, що, у 
свою чергу, засвідчує своєрідність художнього мислення М. Матіос. 
       Жанрово-стильова специфіка роману “Черевички Божої Матері” ви-
значається постмодерністськими інтертекстуальністю та ігровим дискур-
сом, що трактуємо як спосіб мислення і світовідчуття авторки. Відтак вони 
увиразнені у всіх площинах художньої структури тексту, зокрема зумов-
люючи характер художньої умовності й моделювання образів персонажів. 
У сюжетній організації роману ігрова схема реалізується на рівні гри уяви 
головного персонажа, подаючи події в несподіваному ракурсі, але не по-
дитячому легковажному чи абсурдному, а, навпаки, статечному та серйоз-
ному: “На небі живе сонце, місяць, звізди, хмари, дощі, ніч і день живуть 
на небі, нечиста сила, душі померлих, ангели, що крильцями живим звідти 
махають. Багато всіх на небі живе. Я би хотіла походити між ними. … А 
що? Я би роздивилася місяць зблизька. Може, би помирила Каїна з Аве-
лем. Ну, хоча би вила забрала” (Матіос 2013, 15). Постмодерністські ком-
позиційні прийоми (колаж, монтажні ефекти, гіперреалізм та ін.) і мовна 
поліфонія акцентують національний аспект, екзистенційну проблему вели-
чності людського життя, збагачують поетику романного жанру та поси-
люють естетичне задоволення від тексту М. Матіос. Дитяча гра фантазії 
ускладнює модель образу головного персонажа і вмотивовує конфліктне 
ядро: особистість – соціум у його тематичних варіаціях: дитина – світ, по-
рушуючи питання дитячої рецепції світу. Цей художній прийом дозволяє 
авторці розкрити особливості індивідуального мислення Іванки Борсук, 
котра найбільше “хотіла ходити небом” (Матіос 2013, 39): з одного боку, 
поліфонію і внутрішній діалогізм соціальних і моральних пріоритетів укра-
їнського соціуму, винятковість і неповторність людської екзистенції, а з 
іншого – деконструкцію базових культурних антиномій та профанацію мо-
ральних цінностей (через сільські забобони, упередження та стереотипи). 
       Інтертекстуальність як спосіб розкриття авторського “Я” майстерно 
реалізується М. Матіос через складну систему алюзій із “чужими” текста-
ми. У романі “Черевички Божої Матері” іноді іронічно (як, наприклад, 
Іванчині невдалі спроби “завстидати град”, щоб той уступився з городу; 
перевертання цвинтарного хреста, щоб викликати дощ; її уявне примирен-
ня на небі розлючених “місячних братів” Каїна та Авеля; дитячі роздуми 
про те, де Божа Матір поділа свої черевички і “як вона боса Ісуса носить 
між люди?”), а частіше зосереджено і вимогливо ретранслюється умовний 
код (казковість, фантастичність, міфологічність), виокремлюються обста-
вини, ситуації, явища, дійові особи, тематична варіативність яких відсилає 
до історичних подій, літературних персонажів, міфологічних сюжетів, 
майстерно вводяться різні види ремінісценцій (згадка, автоцитування, ква-
зіцитація, алюзія та ін.). За допомогою інтертекстуальних конструктів (ре-
мінісценція, аплікація, центон, стилізація та ін.) М. Матіос увиразнює есте-



242 
 

тичну, культурну, етичну площини роману, таким чином актуалізуючи на-
ціональні ідеали, норми, мотиви, які посилюють підтекстовий потенціал 
твору, історіософський погляд авторки на світ. 
       У романі “Черевички Божої Матері” концептуально осмислено катего-
рію “іншого”. Цей концепт модифікується: “інший” трактується як новий 
тип особистості, де відчуження мотивує втрату комунікаційних зв’язків 
головної героїні з навколишнім світом. Іванка Борсук – “інша”, “як не від 
світу цього” (Матіос 2013, 71) (так говорила татові її мама). Через незрозу-
мілу для сільських пліткарок “чорну хворобу” і замкнений у собі (бо заїка) 
характер поступово розриваються стосунки з друзями (Клугманами і Капе-
тутерами), прихильні взаємовідносини із Зісем. “Хто схоче такої дівки, що 
цілими днями збирала би трави та у небо би дивилася…” (Матіос 2013, 71), 
– бідкалася мати. Вимушена соціальна самотність сприяє тому, що Іванка 
віднаходить внутрішню гармонію і особистісну цілісність: “Вона любить 
іти лісом – і вголос говорити сама до себе, прутиком збивати ранішню і 
вечірню росу із кущів, нюхати кору дерев і мох. Все вона любить у лісі” 
(Матіос 2013, 97). Через автокомунікацію “Я – природа” письменниця пе-
реконливо змальовує глибинний внутрішній світ дівчинки, пропонуючи 
власне розуміння естетичного ідеалу (“Іванка … гладить бука, ніби каже 
дереву «будь здоров»” (Матіос 2013, 39); “Вона подовгу дивилася у вечір-
нє небо” (Матіос 2013, 45); “Тут, у шурхотливому, з усіх боків потемніло-
му лісі, де з-поза кожного дерева зирить як не дід Хай, то заздрісна Бісиця, 
Іванці майже добре” (Матіос 2013, 11)). Водночас письменниця обґрунто-
вує відчуття незахищеності і крихкості унікальної людської екзистенції. 
Читач задумується над питанням смисложиттєвих ідеалів, переосмислює 
світоглядні стереотипи в абсурдному бутті воєнного лихоліття. У цьому 
аспекті виділяється сюжетно-композиційна дихотомія порядок – хаос, коли 
наростання другого зумовлює деструктивні наслідки – психологічну кризу, 
яка виявляється у хворобливому стані головної героїні. Руйнівна сила 
страху позбавляє Іванку спокою і “самості”. Її психологічний злам веде до 
розпаду, знищення особистості. Але цей фатальний процес зупиняють 
сформовані родинні християнські цінності: доброта, співчуття до іншого, 
взаємодопомога, почуття власної гідності та ін., коли вона “двома руками, 
аж посиніли пальчики, термосила дзвіничний шнур – і висолоплений чор-
ний язик церковного дзвону, здавалося, беззвучно гойдався над нею, як 
трутень, не подаючи такого голосу, який би здибив тишу від сьогодні чу-
жого їй села” (Матіос 2013, 198). Так Іванка Борсук попри смертельну за-
грозу повідомляла світу про страшну трагедію в Черемошному: розстріл 
німцями усіх єврейських родин. 
       Психологічно напружена екзистенція персонажа відтінюється гостри-
ми ідеологічними конфліктами і політичними зіткненнями, що розкрива-
ють жанрові потенції романного тексту. Відтак важливим жанротвірним 
чинником стає часопростір буковинського села напередодні і в перші дні 
Другої світової війни: Хутір Дідькова Яма, “гуркітливий” Чорний потік, 
хутір Лустун, де самотньо жила москалиця-цілителька Северина, Марфина 



243 
 

поточина – авторські знаки-коди, які вимагають від реципієнта чи інтерп-
ретатора образно-асоціативних зусиль. Безмежно-лісовий простір Дідько-
вої Ями звужується до невеликого бункера-сховка, який повинен врятувати 
родину Борсуків від загибелі, а стане рятувальним топосом для єврейсько-
го хлопчика Елі Шерфа, який утік у ліс під час німецької облави: “Елі, у 
мене для тебе є хованка, – шепче так, що й сама не чує своїх слів. – Про неї 
ніхто не знає. Лиш покажися, Елі…” (Матіос 2013, 205). Ці часопросторові 
координати структурують художній світ роману М. Матіос. Виразно наці-
ональний часопросторовий континуум авторка творить через пролепсиси 
(“Смійся, Зісю, смійся, поки сміється, – каже наша мама. І ще каже, що 
може прийти час, коли не до сміху буде” (Матіос 2013, 16)), миттєві, зав-
жди ностальгійні спогади Іванки про мудру бабцю Варвару, яка вчила ма-
леньку внучку “саму ходити в Дідькову Яму по молоко і не боятися ні но-
чі, ні досвітку, і вчила розпізнавати собачий гавкіт і вовче виття” (Матіос 
2013, 111), чи москалицю Северину, що по-своєму лікувала Іванку від “па-
дучої”, асоціації (дерев’яне корито, в якому мама розчиняла тісто на хліб, 
за мить стало “домашнім Ноївим ковчегом” (Матіос 2013, 12), який летів 
донизу горбистим сніговим схилом “із трьома верескливими хлопчиками”; 
дитячі наполегливі пошуки “довгої-предовгої драбини, що могла би діста-
тися неба” (Матіос 2013, 13)), віщі сновидіння і фантасмагоричні візії дів-
чинки увиразнюють дихотомію космос – хаос, характеризують протяж-
ність або одномоментність психологічно пережитих головною героїнею 
митей. Ці художні засоби і прийоми ускладнюють персонажну модель 
особистісного «я»: дванадцятирічна Іванка – особлива тонка натура, яка 
думає, говорить і діє, як доросла, внаслідок пережитих недитячих драм 
(свідок численних родинних смертей – новонароджених братів і сестер, 
особливо вразили смерті діда Матея й однорічного Михайлика; смертель-
ний переляк, який породив “чорну хворобу”; боязнь і нерозуміння обряду 
“продавання” хворої дитини через вікно вуйні Августині; переслідування і 
розправи над селянами “красних комісарів”; жахливе вбивство немовляти 
Хаї Рендигевич, коли німець блискучим чоботом розтоптав тільце новона-
родженої дівчинки; розстріл євреїв, “приречених іншими людьми і вибра-
них божевільним часом” (Матіос 2013, 198), біля криничного зруба і над 
занедбаним сільським урвищем). 
       Серед поведінкових реакцій головної героїні виділяємо індивідуаліза-
цію та ідентифікацію. У романі спостерігаємо, як розумна дитина по-
своєму конструює власний простір в абсурдному світі дорослих. У її жит-
тєвій реальності домінують уява, фантазія, візії: “… маленька голівка і далі 
малює картину – страшнішу страшної: кожен із братів, розлітаючись у сто-
рони за допомогою Іванчиних рук, забирає з собою частину прикутого до 
себе місяця; круглий красень поволі розпадається надвоє – і тоді по небу 
блудять два його розірвані, пошарпані кусні, а Іванка із землі намагається 
їх здокупити, зшити…” (Матіос 2013, 9). Саме вони допомагають їй гар-
монізувати свій буттєвий космос, залишитися дитиною, не втратити себе в 
екзистенційному хаосі, протистояти страхові, розгубленості, тривозі, де-



244 
 

струкції традиційних кодів життя. Цьому сприяють унікальне світобачення 
Іванки, її інтровертність, кордоцентризм, гуманність та християнські чес-
ноти. 
       Потужна внутрішня енергія маленької особистості долає психологічні 
зрушення, відновлює гармонійний мікрокосмос. Після реальних загроз її 
життю Іванка докладає надмірні психоенергетичні зусилля, щоб саморгані-
зуватися, тому і досягає високого рівня моральної і психологічної адапта-
ції: макрокосмос і мікрокосмос гармонізуються. Самоідентифікація героїні 
роману “Черевички Божої Матері” відбувається через поборення внутріш-
ніх страхів і дисонансів, коли суперечливість бажаного і дійсного, проти-
лежних переконань, думок, соціальних установок та ін. приводить до емо-
ційного “вибуху” (на дзвіниці “Іванка осліпла й оглухла. Умерла разом з 
усіма” (Матіос 2013, 199), але відчайдушно била у церковний дзвін). При-
йняття головною героїнею конкретного рішення (попри всі перешкоди 
знайти в лісі Елі Шерфа) актуалізує її морально-етичні домінанти. Перед-
смертне прохання Зіся Клугмана “молися за нас” мобілізує фізичні ресурси 
Іванки (“і чує, що вона вже стара, як ті, хто чекає смерті” (Матіос 2013, 
206)), її психологічне напруження вибухає “вирваним із самого серця голо-
сом” (Матіос 2013, 206) молитви “Отче наш”. 
       Вважаємо, що дитина у романі М. Матіос наділена трансценденталь-
ною свідомістю, заґрунтованою в загальнолюдські цінності істини, добра і 
краси, а також ментально-національний кодекс, що забезпечують збере-
ження української ідентичності. Іванка втілює етнокультурний архетип 
“божественної дитини” (К. Юнг), майстерно реалізований письменницею в 
суспільно-психологічній ініціації, яка символізує спасіння нації, роду, осо-
бистості. У такий оригінальний спосіб авторка апелює до первісних дже-
рел сумління нації, “українотворчих” екзистенціалів, наголошуючи, що 
“божественність” дитини полягає у надчутливості української душі, “очу-
дненому” пізнанні навколишньої дійсності та активній життєвій позиції. 
Звідси в художній моделі образу головного персонажа органічно синтезо-
вані психологічні типи 1) дитини-концептуаліста з моральними імперати-
вами, а тому дуже вразливої, що гостро відчуває несправедливість, завжди 
співпереживає іншим і світові; 2) дитини-природодослідника (природа, як 
правило, генерує настрої, вболівання і душевні печалі героїні, оприявнюю-
чись в естетичному переживанні пейзажу); 3) дитини-художника з тонкою 
душевною організацією, метафоричним сприйняттям світу в розмаїтті ко-
льорів, звуків, смаків, відчуттів та ін. Це дозволяє говорити про “екзистен-
ціал національного буття”, який структурує художню картину світу і ви-
значає місце персонажа в ній. 
       Отже, у романі “Черевички Божої Матері” екзистенціальна модель 
“дитина – світ” трансформується: складний процес дитячої соціалізації ві-
дображає руйнацію українського роду, втрату рідного дому, відчуженість і 
неприкаяність, що визначають психологічні зсуви і деформації українця 
напередодні і в ході Другої світової війни. Село Черемошне і насамперед 
хутір Дідькова Яма – двоплощинний світ (реальний і витворений дитячою 



245 
 

уявою), де співіснують добро і зло, життя і смерть, прекрасне і потворне, 
любов і ненависть. М. Матіос творить «психологічно достовірний худож-
ній образ» із глибоким філософським підтекстом. Авторка наголошує, що в 
тогочасному абсурдному світі зберегти патріархальну родину неможливо. 
Своєрідна модель образу малої героїні модернізує жанровий різновид ро-
ману – сімейної саги. На цьому наголошує й авторка, окресливши його 
жанр як “вирвана сторінка з буковинської саги”, засвідчивши розширення 
хронотопу, проблематики, ускладнивши наративну стратегію твору. Це дає 
змогу виокремити в романі “Черевички Божої Матері” виразні ознаки мо-
дерністського письма (образи-архетипи, символічність, художня умов-
ність, психологізм, естетизація, імпліцитні (внутрішній монолог, невласне 
пряма мова, “потік свідомості”) та експліцитні (кіномонтажна техніка, асо-
ціативні ланцюги, сюжетна колажність) наративні прийоми) та ін.). Водно-
час драматизм у структурі роману, загострена увага до скаліченої долі пе-
ресічного українця, майбутнього української нації утверджують романіс-
тику письменниці як “національний елітарний проєкт” у сучасній україн-
ській літературі. 

 
      Матіос, М. (2008). Москалиця. Мама Маріца – дружина Христофора 
Колумба. ЛА “Піраміда”. Львів. 
      Матіос, М. (2013). Черевички Божої Матері. ЛА “Піраміда”. Львів. 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
  



246 
 

АВТОБІОГРАФІЧНИЙ НАРАТИВ ЯК ФОРМА ОПРИЯВНЕННЯ 
АВТОРСЬКОЇ СВІДОМОСТІ В ПРОЗІ МИХАЙЛА ГАФІЇ ТРАЙСТИ 

 
Мар’яна Вотьканич 

 
(Україна) 

 
Михайло Гафія Трайста – сучасний письменник Румунії, автор оригіна-

льних художніх творів українською та румунською мовами. На окрему 
увагу заслуговує автобіографічний дискурс епічного письма митця, що дає 
змогу простежити підвалини його мистецького світу. Голос автора ба-
гатоаспектно віддзеркалюється в образі наратора, зокрема в повісті 
“Ронішоро – річко моя рідна, єдина…” та циклі “Верхньорівнянських опо-
відань”.  

Ключові слова: Михайло Гафія Трайста, українська література Руму-
нії, автобіографізм, наратив, автор. 

 
AUTOBIOGRAPHICAL NARRATIVE AS A FORM OF EXPRESSION 

OF AUTHOR’S CONSCIOUSNESS IN THE PROSE  
OF MYCHAJLO HAFIJA TRAJSTA 

 
Marʺjana Votʼkanyč 

 
Mychajlo Hafija Trajsta is a contemporary Romanian writer, the author of 

original fiction works in the Ukrainian and Romanian languages. The autobio-
graphical discourse of the author’s epic writing deserves special attention, 
which makes it possible to trace the foundations of his artistic world. The au-
thor’s voice is reflected in many ways in the image of the narrator, in particular, 
in the story “Ronišora – my native river, the only…” and the cycle of “Upper 
Plain Stories”. 

Key words: Mychajlo Hafija Trajsta, Ukrainian literature of Romania, auto-
biography, narrative, author. 

 
Автобіографічні твори – специфічне явище в літературі. Цей феномен 

знаходиться на межі художньої творчості й документалістики, чим зумов-
лює науковий інтерес багатьох літературознавців. Теоретичні праці про 
автобіографію як літературний жанр та риси автобіографізму в красному 
письменстві належать таким авторитетним дослідникам, як М. Бахтін, В. 
Виноградов, Г. Пфотенгауер, Р. Любас-Бартошинська, Н. Ніколіна, 
М. Абашева, Т. Черкашина, І. Констанкевич та ін. 

Характеризуючи твори автобіографічного характеру, Ю. Ковалів зазна-
чає, що автор “обирає себе за прототип власного твору, надає письму 
суб’єктивного стилістичного забарвлення, поєднує бачення своєї долі з 
аналізом соціального, культурного, літературного контексту, не приховує 
своїх симпатій та антипатій” (Ковалів 2009, 171). 



247 
 

Т. Черкашина вважає художню автобіографію “складним наджанровим, 
або метажанровим, утворенням” (Черкашина 2010, 181), яке включає текс-
ти різного  ідейного, естетичного, жанрового характеру. 

Про елементи автобіографічного характеру в літературній творчості  
дослідниця І. Констанкевич зауважує: “Автобіографізмом називають сти-
лістично підкреслений літературний прийом, пов’язаний з автобіографією, 
проте він виявляється в текстах, які не є автобіографіями й не сприймають-
ся як такі. […] Автобіографізм як прийом передбачає не достовірність фак-
тичних даних, а пізнаваність – у контексті життєпису автора – психологіч-
них мотивацій, переживань і травм, етичних установок, соціальних ролей, 
масок тощо” (Констанкевич 2015, 1). 

Українська література багата на яскраві зразки автобіографічного пи-
сьма, як-от окремі твори Тараса Шевченка, Івана Франка, Олександра До-
вженка, Остапа Вишні, Григора Тютюнника, Євгена Гуцала, Івана Чендея 
та багатьох інших митців. 

Автобіографічні мотиви помітно окреслюються й у творчості Михайла 
Гафії Трайсти – українського письменника Румунії, заступника голови 
Союзу українців Румунії, активного громадського діяча, перекладача, жу-
рналіста, редактора, видавця, художника. Він є автором близько тридцяти 
збірок творів, що містять українськомовні та румунськомовні тексти. З по-
гляду вивчення автобіографічного дискурсу привертає увагу епічна твор-
чість митця, яка дає змогу зазирнути в його творчу лабораторію, просте-
жити особливості відображення авторської свідомості в дієгезисі твору.  

Метою розвідки є дослідження рис автобіографізму, специфіки автобіо-
графічного наративу  у творчому доробку Михайла Гафії Трайсти.  

Об’єктом наукового інтересу стали твори, що увійшли до збірки “Верх-
ньорівнянські оповідання”, – повість “Ронішоро – річко моя рідна, єди-
на…” й оповідання “Дід Николай Поляк та баба Гафія Яворичка”, “Моя 
бабуся Марія Ретішка”, “Болить дитинство, ой болить!”. 

Розгляд прозової збірки “Верхньорівнянські оповідання”, що вийшла в 
Бухаресті у 2018 р., крізь призму автобіографізму дає можливість розкрити 
важливі аспекти художнього світу М. Трайсти. Назва книги окреслює її 
тематичне коло – оповідання та повість про рідне автору село Верхню Рів-
ну, що на Мараморощині (Румунія). Автобіографічний характер видання 
віддзеркалюється вже у присвяті, що є алюзією відомого Шевченкового 
послання: “І мертвим, і живим, і ненародженим моїм односельчанам при-
свячую” (Трайста 2018, 1). Твір М. Трайсти теж є своєрідним посланням 
своїм землякам із закликом любити й цінувати рідний край, українську ку-
льтуру й самобутність, закликом до утвердження національної гідності, що 
є особливо важливо в умовах життя серед представників іншого етносу, 
адже письменник народився в українському селі на теренах Румунії.  

Михаєла Гербіл у передмові до книги зазначає: “[…] в оповіданнях 
Трайсти діють не просто персонажі – це реальні особи з іменами, прізви-
щами та прізвиськами” (Гербіл 2018, 8–9). Прототипами героїв митця тут 
справді виступають здебільшого його родичі, сусіди, односельці. Таким 



248 
 

чином у книзі знаходить відображення трансформований життєвий досвід 
письменника: люди, серед яких він ріс; народна мораль, яка програмувала 
етичні уявлення; природа, яка формувала естетичні смаки. 

Збірку відкриває повість-колаж “Ронішоро – річко моя рідна, єдина…”. 
Наратор, близький до особи  автора, знайомить читача з рідною йому міс-
цевістю, детально описуючи село, річку, навколишню природу, принагідно 
поринаючи в спогади свого дитинства, розповідаючи про життя односель-
ців та описуючи традиції й культуру краян. 

Наративна стратегія твору сприяє посиленню автобіографічного елеме-
нта в тексті, оскільки розповідь ведеться від першої особи. Цікавим при-
йомом виступає звернення оповідача до самого себе: “Певна річ, що чита-
чі погодяться з тобою, Михайле Гафіє Трайсто […]” (Трайста 2018, 14) 
або “Так, ти, Михайле, народився в Румунії […]” (Трайста 2018, 14). Тут 
спостерігаємо трансформацію першоособової нарації – використання так 
званої “ти-нарації”, що “передає повістування від автора чи репрезентова-
не внутрішнє мовлення героя” (Лучицька 2011, 6). Оскільки в автобіогра-
фічному творі  “Ронішоро – річко моя рідна, єдина…” наратор є худож-
ньою личиною автора, він чітко ідентифікує себе, названий іменем пись-
менника М. Трайсти, то можемо припускати, що авторська свідомість, ба-
чення світу тут вкладені у вуста оповідача, саме він є виразником авторсь-
кої позиції у творі.  

У наративній структурі та ідейному навантаженні повісті вбачаємо 
спробу самоідентифікації, самоаналізу письменника шляхом абстрагуван-
ня, погляду на себе збоку.  М. Абашева зазначає, що “не стільки стильовий 
[…]  чи жанровий […] розвиток, скільки саме завдання самоідентифікації 
митця виходить на перший план” (переклад з російської – наш) (Абашева 
2001, 8). Завдяки цьому читач сприймає твір як переосмислений, трансфо-
рмований та художньо оформлений життєвий досвід М. Трайсти, оприяв-
нений у світосприйнятті. 

Як зазначає Н. Ніколіна, “[…] для текстів автобіографічних і «автопси-
хологічних» творів характерне розділення, «розшарування» «я» оповідача 
на «я» суб’єкта, що описує, і «я» – об’єкт опису” (переклад з російської – 
наш) (Ніколіна 2002, 102). В аналізованій повісті “Ронішоро – річко моя 
рідна, єдина…” також чітко окреслюється розділення образу наратора: він 
виступає оповідачем (“я”) і одночасно об’єктом розповіді, тобто в імпліци-
тній та експліцитній позиції, перебуваючи у різних часо-просторових ко-
ординатах. Оповідач як доросла сформована особистість оглядається на 
свій життєвий шлях, згадує себе дитиною, підлітком; прагне поділитися 
своїми спогадами, враженнями, зобразити себе в обставинах минулого. 
Тобто творить художній образ самого себе. В аналізованому тексті спосте-
рігаємо використання гомодієгетичного типу наратора, який виконує одра-
зу дві функції: веде оповідь, висловлює своє ставлення до зображуваного 
та одночасно існує в дієгезисі твору як персонаж, виступає дійовою осо-
бою у власній розповіді. 



249 
 

Це дає підстави говорити про наративну поліфонію: з одного боку – 
оповідь ведеться з погляду дорослої особистості, письменника, який дає 
читачеві топографічний орієнтир описуваної місцевості, вводить елементи 
екскурсу в минуле села Верхня Рівна, простежує етимологію назви села… 
Натомість в окремих розділах повісті, пригадуючи ті чи інші події, опові-
даючи про дитинство, однокласників, свої юнацькі пригоди, наратор на-
слідує манеру викладу, характерну для дитячого світовідчуття: згадує міс-
тичні історії, місцеві повір’я, які викликають у дітей неймовірне захоплен-
ня й одночасно забобонний страх, переповідає історії людей, події, які іно-
ді містять трагічну розв’язку, дещо згладжено, не акцентуючи на негатив-
ному, щоб не розвіяти казку дитинства. Тому в цілому твір має позитивну 
налаштованість та жваву тональність, оскільки, за авторським визначен-
ням, – це “прозова коломийка для душі й серця” (Трайста 2018, 11).  

Минуле наратора в його інтерпретації теж стає художнім полотном, 
яке, безумовно, поєднує в собі елементи достовірності й вимислу. Дослі-
джуючи поняття “література non-fiction”, до якої традиційно відносять і 
автобіографічні художні твори, М. Варикаша наголошує: “Література non-
fiction ґрунтується на правдивості, проте не виключає вигадки, тому образи 
в її творах наближуються до однозначності, залишаючи право на перенос-
не тлумачення сприймачем” (Варикаша 2010, 35). Таким фактологічним 
матеріалом у повісті виступають топос рідного М. Трайсті краю, прототи-
пи зображених персонажів – родичів, друзів, односельців. Натомість події, 
спогади оповідача, характеристики персонажів передані суб’єктивно, крізь 
призму світовідчуття автора, тому складають художньо-трансформований 
та переосмислений компонент автобіографічної прози.   

Повість М. Трайсти овіяна властивими для автобіографічних текстів лі-
ризмом, поетичністю художньої мови, вплетенням у художню канву твору 
куплетів українських народних пісень, фразеологізмів, які, як відомо, є 
глибоко закоріненими у національний ґрунт, діалектних та просторічних 
виразів, що передають колорит місцевості. 

Подібний спосіб художнього оприявнення буття спостерігається і в ав-
тобіографічних оповіданнях, що вміщені в наступному розділі збірки, – 
“Дід Николай Поляк та баба Гафія Яворичка”, “Моя бабуся Марія Ретішка” 
та “Болить дитинство, ой болить!”. Аналіз цих текстів підтверджує тезу 
дослідника В. Загороднюка про те, що дитячі літа є своєрідним психологі-
чним підмурівком для багатьох митців (Загороднюк 2002, 20). 

Уже заголовки вказаних творів свідчать, що в них ідеться про родовід 
суб’єкта оповіді. Наратор тут знову виступає близьким до автора, оскільки 
ми довідуємось про історію прізвища Трайста та окремі події, що відбува-
лися в його родині.  

З твору “Дід Николай Поляк та баба Гафія Яворичка” читач дізнається 
цікавий факт, що стосується прізвища. Говорячи про дідуся з боку батька, 
оповідач зауважує: “Народився він Небиляком, опісля, коли підріс, якийсь 
нотаріус через якусь причину, пов’язану з якимось маєтком, накрив його 
ім’я Небиляк Ніколає клаптиком паперу, на якому написав Трайста Ніко-



250 
 

лає, і з таким іменем він прожив з парубоцтва до середнього віку, з таким 
іменем народилися його вісім дітей” (Трайста 2018, 77). А згодом наратор 
з іронією додає: “Певна річ, я хотів змінити своє ім’я з Трайсти на Неби-
ляка, але ім’я мого близького родича, романіста й поета Михайла Небиля-
ка зісталось глибоко закарбоване в українській літературі Румунії, тому 
надіючись, що й моє теж зістанеться, хоча і не так глибоко, але виїмка є 
виїмкою, не хотів морочити голову читачам української літератури Ру-
мунії” (Трайста 2018, 78).  

Особливою ніжністю відзначаються спогади наратора про бабусю Га-
фію як про добру, тиху жінку-трудівницю. З бабусею Гафією пов’язаний 
факт, який проливає світло на деякі сторінки життя автора, близького до 
суб’єкта викладу: “Вона була вірною, як називали в нас покаїтів-
сектантів, але, так би мовити, зі старої гвардії Свідків Єгови” (Трайста 
2018, 80). Михайло Трайста неодноразово у своїх інтерв’ю та під час зу-
стрічей з читачами згадує про те, що його батьки були Свідками Єгови та 
виховували своїх дітей у дусі цієї релігійної організації, і тільки згодом, 
уже в дорослому віці, письменник прийшов до православ’я. Тож цей жит-
тєвий досвід М. Трайсти акумулювався й оприявнився в художній формі – 
в автобіографічному наративі твору. 

У тексті йдеться також про прізвиська, якими героїв оповідання нази-
вали в селі, про стосунки між молодшим і старшим поколінням родини. 
Художнє полотно твору позначене суб’єктивізмом: наратор описує персо-
нажів, керуючись своїми особистими симпатіями, дитячими враженнями. 
Спогад про бабусю, як уже зазначалося, сповнений прихильності, тепла. 
Це підкреслює вираз  “свята мучениця на грішній землі” (Трайста 2018, 80) 
та портретна характеристика, яка виступає промовистим засобом характе-
ротворення: “З глибокими зморшками, які не робили її обличчя неприємним, 
а, навпаки, прикрашали його, ніби невидима рука якогось художника нама-
лювала їх разом з вічною усмішкою, яка вкосичувала її вуста”  (Трайста 
2018, 80). При зображенні дідуся мова автора дещо стримана, трохи відс-
торонена. І хоча його образ постає досить грізним, оповідач зауважує, що з 
ним дідусь поводився, як із дорослим, “навчав, як треба жити” (Трайста 
2018, 79).  

Подібним за тональністю і тематикою є оповідання “Моя бабуся Марія 
Ретішка”.  Наратор розповідає про долю бабусі по маминій лінії, яка була 
славною рукодільницею та знавцем фольклору. Історія її життя проливає 
світло на ще одну гілку  родоводу оповідача та стосунки в цій родині. На-
ратор не приховує свого ставлення до героїні: “Я любив бабусю сильно, і 
вона померла на моїх руках” (Трайста 2018, 82).   

Символічним є епіграф до твору – “Хай царствують моя бабуся!” – 
уривок з автобіографічного твору Остапа Вишні “Якби моя бабуся встали”, 
де відавторський наратор веде розповідь про один із кумедних випадків 
життя своєї бабусі. Варто зауважити, що епіграфи – це вагома риса творчо-
сті М. Трайсти, яка дає ключ до розуміння художнього світу письменника, 
вона посилює інтертекстуальну складову мистецького світу автора. В ана-



251 
 

лізованому випадку подібними є мотиви оповідання М. Трайсти та Остапа 
Вишні – спогади про рідну людину – бабусю – та випадок із її життя,  су-
голосним є також спосіб викладу – використання гомодієгетичного нара-
тора для створення експресивної конотації, стилістичного забарвлення ро-
зповіді.  

Автобіографічні елементи спостерігаються і в інших творах розділу 
збірки “Верхньорівнянські оповідання”. Знаходимо тут, зокрема, твори, 
названі за ім’ям головних героїв, – “Михайло Косован”, “Николай Бомба”, 
“Мігаі Морт”. Автор у жартівливій формі знайомить читача із сусідами й 
односельцями, часто виділяє якусь прикметну рису й відштовхується від 
неї, щоб розвинути її в розлогу характеристику персонажа. 

На відміну від розглянутих оповідань, у яких на передньому плані ху-
дожня трансформація реальних подій із життя близьких родичів автора, 
твір “Болить дитинство, ой болить!” акцентує увагу на внутрішньому світі 
наратора. Тут яскраво простежується те, що рисами автобіографізму є не 
лише достовірність фактів, а й почуття, емоції автора, його внутрішнє жит-
тя. 

“Болить дитинство, ой болить” – твір безсюжетний. Головним героєм 
тут виступає відавторський наратор, а виклад від першої особи відіграє 
важливу стилістичну роль, створює атмосферу довірливості й інтимності у 
спілкуванні автора й читача. Текст дещо нагадує плин свідомості. Роздуми 
оповідача про дитинство снуються в мінорному ключі, відчувається без-
межний сум за втраченим, навіть деяка фатальність сприйняття дійсності: 
“Болить дитинство, ой болить!.. 

Воно зістається незагоєною, кровоточивою раною в нашім серці… 
прещасливим раєм – Єденським Садом, з якого нас прогнало життя лай-
даче… Далеким-предалеким чарівним краєм, до якого мандруємо думка-
ми… 

Болить дитинство, ой болить! Інакше і не може бути” (Трайста 2018, 
101). 

В уяві оповідача воскресають образи з минулого – молода мати, краси-
вий батько. Психологізм посилює прийом контрасту: наратор, дивлячись 
на рідних людей, бачить їх старими, немічними, зі зморшками на обличчі 
та поринає думками в дитинство, де його вуйки – молоді та сильні, а тітки 
– юні й красиві. 

 Дошкульним для оповідача є усвідомлення власної минущості: “Бо з 
дзеркала на тебе вже не глядить маленький «Міцько», ні підліток «Міш-
ко», ні парубок «Серпіко» чи «Міша Реті», як тебе звали в селі, […], а 
якийсь дядько, «вуйко Михайло»” (Трайста 2018, 102). 

За визначенням М. Лучицької, “Ти-нарація інтимізує оповідь, долучаю-
чи реципієнта до довірливого діалогу з автором” (Лучицька 2011, 7). Зреш-
тою, аналізований твір – це одкровення відавторського наратора. Його ду-
мки снуються дещо непослідовно, оскільки оповідання безсюжетне, то на-
ратор не обмежений рамками епічності. Це внутрішня розмова із самим 
собою, якій оповідач дозволяє текти вільно і невимушено. Ефект інтимно-



252 
 

сті полягає в тому, що читач долучається до цього сакрального внутріш-
нього світу оповідача, тим самим співпереживаючи йому не з позицій сто-
роннього спостерігача, але з хвилюванням учасника.    

З іншого боку, займенник “ти”, яким оповідач звертається сам до себе, 
має стилістичну конотацію – відтінок узагальненості. Це “ти” стосується 
кожного, змушує читача замислитися над власною екзистенцією, над шви-
дкоплинністю свого життя й часу в цілому.  

Автору вдалося передати нервове напруження, емоційність думки, біль. 
Це відтворено через часте використання окличних речень, незакінчених, 
обірваних фраз. Рефреном у творі повторюється вираз “Болить дитинство, 
ой болить!”, що винесено і в заголовок твору. Фраза вживається після кож-
ного нового витка думки, наче не дозволяє про себе забути, є наскрізною  у 
творі.  

Завершальним акордом цього мінорного тексту є уривок із пісні про да-
вно минулу молодість. Він поглиблює ліризм твору, його елегійність і сум. 
Автор, завершуючи твір, ще раз переконується: “Що б ви не говорили, а 
дитинство болить!” (Трайста 2018, 102).  

Автобіографічними акордами мистецький світ Михайла Трайсти суго-
лосний з мотивами творчості інших яскравих представників української 
літератури. У повісті “Ронішоро – річко моя рідна, єдина…” відчувається 
відгомін Довженківської “Зачарованої Десни”, тональність зображення 
світу дитинства “Волині” Уласа Самчука. Спогади про рідних людей, ху-
дожньо трансформовані в повісті та оповіданнях роздуми і почуття автора 
знайшли своє відображення в ліричній формі, що нагадує автобіографічні 
тексти Євгена Гуцала, зокрема автобіографічне оповідання “Запах кропу”, 
та філософічність і тугу за минулим Івана Чендея, виражену в повісті “Лу-
на блакитного овиду”.    

Цей ряд блискучих, подібних за тональністю творів можна продовжу-
вати. На наш погляд, автобіографічний дискурс прози українського пись-
менника Румунії Михайла Трайсти органічно вписується у всеукраїнський 
літературний контекст, є логічним продовженням української традиції  лі-
тератури non-fiction. 

Отже, ми розглянули показові зразки автобіографічної прози Михайла 
Гафії Трайсти і переконались, що в них гармонійно поєднуються елементи 
фактологічної достовірності та її художнього переосмислення. Авторський 
голос у повісті “Ронішоро – річко моя рідна, єдина…” проявляється різно-
планово: через образ наратора – дорослої людини-митця, образ об’єкта ро-
зповіді – дитини, підлітка, який асоціюється з дитинством оповідача. У пе-
рших двох проаналізованих оповіданнях простежується  виразний елемент 
достовірності зображуваних подій, останнє ж – “Болить дитинство, ой бо-
лить!” – ілюструє внутрішній монолог суб’єкта оповіді. Воно виступає ло-
гічним підсумком до оповідань, які передують йому в композиції розділу. 
Варто зауважити, що ці оповідання генетично споріднені: вони об’єднані 
одним відавторським наратором гомодієгетичного типу, часо-
просторовими межами та суголосною тематикою. На нашу думку, ці твори 



253 
 

становлять окремий цикл, хоча автором збірки це не передбачено, оскільки 
в розділ увійшли й інші оповідання, які тематично менш співвідносні з 
аналізованими. Авторська художня свідомість, яка зосередила в собі жит-
тєвий досвід письменника, його бачення світу оприявнюється в аналізова-
них творах через образ наратора. Також доходимо висновку, що автобіог-
рафізм творів Михайла Трайсти є одним із ключів до розуміння його ху-
дожнього світу, оскільки, як сам автор зізнається в аналізованій повісті, 
події, зображені у різних його творах, часто відбуваються в рідних і з ди-
тинства знайомих автору локаціях Мараморощини.  

 
Абашева, М. (2001). Литература в поисках лица (Русская проза конца 

ХХ века: становление авторской идентичности). Изд-во Пермского уни-
верситета. Пермь.  

Варикаша, М. (2010). Література non-fiction: поміж фактом і фікцією. 
Актуальні проблеми слов’янської філології. Випуск XXІІІ. Частина 3. 
С. 28–39. Електронний ресурс: http://dspace.nbuv.gov.ua/bitstream/handle/ 
123456789/38201/03-Varykasha.pdf?sequence=1 [Дата останнього доступу: 
20.08.2020 р.] 

Гербіл, М. (2018) Передмова. У кн.: Трайста М. Верхньорівнянські опо-
відання. RCR EDITORIAL. Бухарест. С. 5–10.  

Загорднюк, В. (2002). Психологізм творчості Михайла Стельмаха. Ак-
цент. Київ.  

Ковалів, Ю. (2009). Абетка дисертанта: Методологічні  принципи на-
писання дисертації. Твім інтер. Київ.  

Констанкевич, І. (2015). Українська проза першої половини ХХ століт-
тя: автобіографічний дискурс. Автореферат дисертації на здобуття науко-
вого ступеня доктора філологічних наук. НАН України, Інститут літерату-
ри ім. Т. Г. Шевченка. 

Лучицька, М. (2011). Наративні моделі великої прози Євгена Гуцала. 
Автореферат дисертації на здобуття наукового ступеня кандидата філоло-
гічних наук. Кіровоградський державний педагогічний університет імені 
Володимира Винниченка.  

Николина, Н. (2002). Поэтика русской автобиографической прозы.  
Флинта: Наука. Москва.  

Трайста, М. (2018). Верхньорівнянські оповідання. RCR EDITORIAL. 
Бухарест. 

Черкашина, Т. (2010). Автобіографічне й біографічне письмо: спроба 
диференціації понять. Вісник Луганського національного університету 
імені Тараса Шевченка: Філологічні науки. № 4 (191). С. 180–188. Елект-
ронний ресурс: http://dspace.ltsu.org/bitstream/123456789/168/1/№%204_ 
191_2010_ФН_Ч.%202.pdf#page=181 [Дата останнього доступу 20.08.2020 
р.]. 
  

http://dspace.nbuv.gov.ua/bitstream/handle/%20123456789/38201/03-Varykasha.pdf?sequence=1
http://dspace.nbuv.gov.ua/bitstream/handle/%20123456789/38201/03-Varykasha.pdf?sequence=1


254 
 

ЛІТЕРАТУРА ЯК КУЛЬТУРНЕ КАРТОГРАФУВАННЯ: 
ВІЗУАЛІЗАЦІЯ УКРАЇНИ 

 
Наталія Горбач 

 
(Україна) 

 
 Предметом уваги в дослідженні є художні твори зарубіжних авторів 

М. Тірі, В. Генріксен, А. Мельничука, М. Левицької, Л. Хайд, Т. Еґеланна, 
А. Шевченко, що засвідчують присутність України в європейському про-
сторі, культурному житті інших народів. Етнообраз нашої країни в цих 
творах розглядається як метафора культурної дипломатії, що сприяє 
‘нанесенню’ України на ментальну карту читачів. У статті просте-
жується, як  образ нашої країни моделюється крізь призму свідомості 
авторів і зумовлюється їх світоглядом, впливом соціального оточення, 
особистим досвідом взаємодії з українською культурою.   

Ключові слова:  образ, Україна, культурна дипломатія, візуалізація, 
карта. 

 
LITERATURE AS A CULTURAL MAPPING:  

THE VISUALIZATION OF UKRAINE 
 

Natalija Horbač 
 

The subject of the research are the novels by M. Thiry, V. Henriksen, A. 
Mel’nyčuk, M. Levyс’ka, L. Hyde, T. Egeland, А. Ševčenko, that declare the 
presence of Ukraine in European space and cultural life of other nations. The 
ethnic vision of our country is discovered as a metaphor of cultural diplomacy, 
and due to this, Ukraine ‘appears’ on readers’ mental map. The research shows 
how our country’s image is being modelled through the prism of authors’ con-
sciousness predisposed by their outlook, social influence, personal interaction 
with Ukrainian culture. 

Key words: vision, Ukraine, cultural diplomacy, visualization, map. 
 

Імагологічний потенціал художнього тексту 
 
Активізація уваги сучасної історіографії, культурології, етнології, 

літературознавства до рецепції й репрезентації однієї культури іншою 
викликана потребами глобалізованого суспільства адекватно  сприймати і 
оцінювати інше, чуже стосовно свого. Сьогодні міжкультурні контакти 
стали явищем буденного життя, однак у процесі цього спілкування людина  
нерідко сприймає чужі культури крізь призму своєї власної, тим самим об-
межуючись її кордонами. Вийти ж за межі власної культури людині в усі 
часи допомагала література, витворивши навіть окремі жанрові форми, 
яким властиве достовірне зображення чужого світу. В. Січинський, котрий 



255 
 

у книзі “Чужинці про Україну” зібрав свідчення іноземців, починаючи з 
описів візантійських і арабських авторів VI–Х століть і завершуючи кни-
гою французького політика і знавця слов’янського світу К. Делямара 
“П’ятнадцятимільйонний європейський народ, забутий в історії” (1869), 
підкреслював вагу таких творів для формування у світі уявлень про певну 
національну культуру: “коли у кожного автохтона, що постійно сидить на 
своїй землі, витворюється якась інертність, байдужість до свого знаного 
оточення, то в чужинця, що приїздить до нової для нього країни, спосте-
режливість завжди загострюється, увага зосереджується на нових для ньо-
го явищах і з’являється органічна потреба поділитися своїми вражіннями зі 
своїм оточенням” (Cічинський 1946, 7).  

 Особливе значення для творення позитивного досвіду міжетнічних 
відносин  мають і художні твори, що формують візію інших країн і народів 
як із погляду об’єктивної зумовленості – історичних, політичних, соціаль-
них обставин, традиційних уявлень – культури, фольклору, релігії, міфо-
логії, так і через посередництво суб’єктивних чинників – авторських вра-
жень, переживань тощо. Образи інших країн і культур у художніх творах 
сприяють їхньому нанесенню на ментальну карту читачів. Так, наприклад, 
Капітан – персонаж шекспірівського “Гамлета” – на запитання головного 
героя про ціль війська, яке прямувало морським узбережжям Данії, зазна-
чав:   

Якщо по правді і без перебільшень, 
Йдемо ми здобувати шмат землі, 
З якого тільки й користі, що назва. 
За п’ять дукатів я не взяв би навіть 
Його в оренду. А продати – зиску 
Не більше мали б ні вони, ні ми (Шекспір 1986, 83).    

У такий спосіб англійський драматург, послуговуючись для створення 
згаданої трагедії описом війни північних народів проти поморських 
слов’ян із хроніки Самсона Граматика, ще в 1601 році візуалізував для сво-
їх глядачів образ Польщі.  

Метою нашого дослідження є аналіз образу України, що упредметню-
ється в зарубіжній прозі ХХ століття, зокрема в романах Марселя Тірі 
“Проїздом у Києві” (1927), Вери Генріксен “Королівське дзеркало” (1980), 
Аскольда Мельничука “Що сказано” (1994), Марини Левицької “Коротка 
історія тракторів по-українськи” (2005), Лілі Хайд “Омріяний край” (2008), 
Тома Еґеллана “Євангеліє від Люцифера” (2009), Анни Шевченко “Спа-
док” (2010). 

 
Норвезька ретроспектива українського минулого 

 
Твір норвезької письменниці В. Генріксен “Королівське дзеркало” при-

свячено доньці Ярослава Мудрого Єлизаветі – дружині уславленого норве-
зького правителя Гаральда Сігюрдсона Суворого. Її і Гаральда читач 



256 
 

зустрічає на початку твору вже в зрілому віці й незадовго до походу на 
Англію, де в битві під Станфордбриджем у 1066 році Гаральда було вбито. 
Далі ретроспективно, через спогади Елісів, розповідається історія їхнього 
знайомства й одруження в Києві, життя і тривалої боротьби Гаральда за 
владу в рідній Норвегії.  

Просторові образи можуть виступати важливим засобом характеристи-
ки персонажа крізь місце. Коли ж ідеться про персонажа, котрий є носієм 
середньовічної свідомості, як Елісів, то просторові координати зумовлю-
ються наявністю в цій свідомості образів свого (рідного, відносно безпеч-
ного) і чужого (незнаного, загрозливого) світів. Емоційно-оцінне ставлення 
Елісів до Київської Русі і Норвегії формує просторову опозицію “батьків-
щина” – “чужина”. І якщо перша – родюча й благословенна земля, що “да-
вала урожай, давала життя – і ставала м’яким ложем для тих, хто ліг у неї” 
(Генріксен 2002, 74), то друга – камениста, скупа, убога.  

Центральним топосом рідного світу стає Київ – “місто небаченої краси” 
(Генріксен 2002, 101), місто дитинства княжни, що має “сорок церков, 
вісім торговиць, … оточене довгим муром з численними ворітьми, одні з 
яких – золоті” (Генріксен 2002, 101). Вказівка на кількість місць для 
купівлі і продажу товарів відразу після культових споруд підкреслює зна-
чимість внутрішньої і зовнішньої торгівлі в тогочасній економіці. Своїм 
розквітом Київ завдячує, за словами Елісів, саме торгівлі: “Без торгівлі не 
було би Києва; на київські торговиці возять товар звідусюди. Хутра й меди 
– з безкраїх північних лісів Київської Русі, зброю – із західних країв, ви-
шукану одіж – з Константинополя, небачені овочі – з південних кресів, ди-
вовижні прикраси – з далеких східних країн, яких і назви ми не відаємо!” 
(Генріксен 2002, 101). Саме з погляду товарного обміну описано в романі й 
головну водну артерію України: “Ріка Дніпро – найбільший торговий 
шлях… Щовесни у Києві збирається чималий флот купецьких кораблів. 
Багато лодій припливає з міст, розташованих по верхній течії Дніпра, деякі 
– аж із Новгорода… На початку літа вони готові до відплиття – наванта-
жені товаром та рабами. Купці вирушають у далекий шлях вниз по Дніпру, 
до Константинополя” (Генріксен 2002, 101). Манера опису просторів 
Київської держави в цьому фрагменті нагадує літописну, коли оповідач 
бачить їх ніби з високості і силою думки поєднує території, що знаходять-
ся за тисячі верств одна від одної. У випадку з романом В. Генріксен, ця 
активна, рухома карта демонструє не лише масштаби країни, але і її місце 
на шляху із варягів у греки. 

У романі духовний зв’язок Елісів із батьківщиною акцентується через 
віру, тому й місто дитинства Київ у її спогадах маркується християнськими 
локусами – Києво-Печерський монастир, Десятинна і, звичайно ж, Софія: 
“Високо над містом здіймається київська митрополія, найбільший собор 
міста – церква Премудрости Богородиці – Свята Софія… Храм просторий 
всередині, а склепіння підпирають велетенські стовпи. Стіни там прикра-
шені чудовими картинами – деякі з них мальовані, а інші викладені з кри-
хітних камінців фарбованого скла та золота. Згори, через великі вікна, 



257 
 

сіються промені світла, пробуджуючи до життя кольори, змушуючи золото 
заяскріти небаченим блиском. Здається, наче земля і небо з’єдналися 
воєдино під склепінням собору. Марія здіймає руки до небес у молитві за 
нас смертних. Ісус Христос немов оживає на картинах і мандрує світом, а 
разом з ним – пророки і апостоли, святі та ангели. Високо вгорі, над усіма 
– Христос Пантократор…” (Генріксен 2002, 101–102).  

Ще одним зразком художньої рецепції образу України в норвезькій 
літературі став роман Т. Еґеланна “Євангеліє від Люцифера”. На відміну 
від В. Генріксен, у творі якої образ нашої країни втілений у традиційному 
для імагологічної репрезентації історичному наративі, Т. Еґеланн проде-
монстрував кількісно і якісно інший підхід. Сюжет його інтелектуального 
детективу, який автор характеризує як “гру уяви в туманній зоні між фак-
тами і вигадкою, фантазією і міфологією” (Еґеланн 2013, 444), розгор-
тається в різних країнах – Норвегії, Італії, Франції, Англії – та різних часо-
вих площинах – 1970-х, 1996-х і 2009-х роках, об’єднаних логікою пошуку 
таємничого Євангелія від Люцифера. Початком же пригод норвезького ар-
хеолога Бйорна Белте стає знахідка в стінах Києво-Печерської лаври най-
старішого з тутешніх поховань, а в ньому – давнього манускрипту, що 
нагадує клинописні шумерські глиняні таблички. Незаконне вивезення го-
ловним персонажем пам’ятки, яка через брак коштів і бюрократичну бай-
дужість не має перспектив для дослідження в Україні, відкриває низку 
карколомних пригод із переслідуваннями, викраденнями, ритуальними 
вбивствами, містичним жахом. 

Образ Києво-Печерської лаври, де в “глибоких катакомбах…, побіле-
них чернечих келіях і похоронних тунелях вічним сном спочивали ченці і 
святі” (Еґеланн 2013, 12), “золотом виблискували шпиль дзвіниці і цибу-
лясті бані” (Еґеланн 2013, 17), в романі актуалізує не лише її роль 
релігійного осередку, до якого “щороку тисячі православних пілігримів 
приїжджають … в надії відчути дихання Господа” (Еґеланн 2013, 17), але 
й, на жаль, проблему ставлення до власної культурної спадщини в сучасній 
Україні.  

  
Гетерообраз української столиці: бельгійська візія 

 
У 2015 році перелік творів зарубіжної белетристики, місцем дії 

пов’язаних із Україною, поповнився перекладом роману франкомовного 
бельгійського письменника М. Тірі “Проїздом у Києві”. До українського 
читача він прийшов майже через дев’ять десятиліть із моменту першого 
виходу у світ у 1927 році.  

У центрі роману – автобіографічна розповідь учасника Першої світової 
війни, який узимку 1917–1918 років опинився в Києві в складі бельгійсько-
го добровольчого автобронедивізіону, що за наказом короля Бельгії було 
направлено в Росію на допомогу царським військам. Після більшовицького 
перевороту наприкінці 1917 року бельгійців відводять у Київ. Знайшовши 
притулок у Михайлівському Золотоверхому монастирі, вони опиняються в 



258 
 

центрі буремних подій до лютого 1918 року, коли українська столиця була 
захоплена більшовицькими військами на чолі з М. Муравйовим.  

Київ, у якому розгортається дія роману, постає як опозиція околиці й 
центру. Повз увагу героя не проходить така деталь робітничого кварталу, 
як предметні вивіски, що свідчили про неписьменність його жителів: “як і 
в селах, на крамницях обабіч тротуарів висіли красномовні таблички – не-
наче на фресках проступали жваві образки хлібів, окулярів, взуття, годин-
ників та коней на повен зріст” (Тірі 2016, 27). Макрообраз центру скла-
дається з гамірних кав’ярень і мюзик-холів. “Штучні веселощі життя”, 
“ілюзія безпеки”, “святкування безнадії” (Тірі 2016, 91), – так герой харак-
теризує атмосферу цих закладів. Надалі відчуття занепаду міста поси-
люється і передається через лаконічні побутові деталі: “майже щовечора 
ціни на страви зростали” (Тірі 2016, 45), “квітникарки вже майже не про-
понували купити мімозу чи кримські або ж кавказькі троянди” (Тірі 2016, 
45).   

Око Марселя помічає місцеві звички, почасти стереотипізовані у свідо-
мості іноземця. Тут і нувориші “у важких хутрових пальтах, накинутих на 
спинки стільців, аби уникнути крадіжок у гардеробі” (Тірі 2016, 43), і 
військові, котрі “могли нахлебтатись, але це не була всезагальна пиятика 
до нестями, як буває у товаристві російських мужчин” (Тірі 2016, 43–44). 
Оповідач говорить і про те, що вигідно вирізняло київські заклади: “у цих 
закладах не була розлита жага задоволення фізичних потреб, що з деякою 
брутальністю відчувається у наших нічних кав’ярнях” (Тірі 2016,  44), хоч і 
пояснює це зовсім неочікувано браком чуттєвості у слов’ян.  

Марсель, який щойно повернувся з війни, гостріше за київського оби-
вателя усвідомлює наростаючу загрозу. Агонізуюча столиця нагадує йому 
одне ренесансне місто: “тут досі веселилися, тамуючи страх, тоді як до 
брами вже підступала чума” (Тірі, 2016, 39), тобто актуалізує в уяві чумні 
вакханалії Флоренції, описані Д. Боккаччо. 

 
Феномен другого еміграційного покоління й літературні проекції обра-

зу України 
 
 Генераційний підхід, що застосовується при вивченні типологічних 

рис різних хвиль еміграції (всього в історії України їх налічують чотири: 
перша – на межі XIX–XX століть, друга – у міжвоєнний період, третя – 
після Другої світової війни, а четверта – розпочалася після здобуття 
Україною незалежності і триває до цього часу), дає можливість окреслити 
особливості адаптації, інтеграції, асиміляції в середовищі представників 
різних поколінь. З огляду на твори А. Мельничука “Що сказано” та 
М. Левицької “Коротка історія тракторів по-українськи”,  зупинимося на 
третій хвилі еміграції. Якщо перше її покоління – власне емігранти – за-
лишало батьківщину без сподівання коли-небудь повернутися назад і 
намагалося підтримувати культуру країни походження через анклавне роз-
селення, укладання шлюбів усередині своєї етнічної і релігійної групи, 



259 
 

збереження мови, організацію громадських структур тощо, третє поколін-
ня – онуки емігрантів – здебільшого мало- або повністю незаангажоване в 
українське суспільне життя, але натомість інтегроване в нове соціокуль-
турне середовище, то представники другого покоління – діти емігрантів – 
становлять окремий феномен. Виховання в умовах сталих міжнаціональ-
них зв’язків призводило до формування в них подвійної ідентичності. 
З’ясування цього питання є важливим із огляду як на змістовий рівень 
творів, так і на власний еміграційний досвід обох авторів.  

А. Мельничук – американський письменник українського походження, 
батьки якого належали до післявоєнної хвилі еміграції. Усвідомлюючи се-
бе американцем, він усе ж цікавиться своїм корінням, історією та культу-
рою батьківщини предків. Частково з Україною пов’язана і його перекла-
дацька та літературознавча діяльність. Але найбільшу популярність в Аме-
риці А. Мельничуку приніс його роман “Що сказано”, в якому на прикладі 
історії братів Зенона і Стефана Забобонів та їх нащадків, що починається в 
рідному Роздоріжжі в роки Першої світової і завершується зі смертю Сте-
фана в другій половині ХХ століття у США, куди родина змушена була 
емігрувати після Другої світової війни, порушується проблема самоіден-
тифікації людини в чужому просторі.    

Хронотоп українського містечка, яке нагадує маркесівське Макондо,  
метафоризовано, згущено до вимірів міфічного, що дало можливість авто-
рові творити не тільки об’єктивну, але й міфологізовану нарацію, в якій 
історія галицької родини накладається на українську історію І пол. ХХ 
століття та наскрізний міф про першопредка Тура Забобона. Географічні 
координати Роздоріжжя передаються через квазіхронікальну просторову 
картину, яка нагадує карту розселення слов’янських племен у “Повісті ми-
нулих літ”: “Село містилося в тому, що потім назвуть Україною, поруч то-
го, що потім назвуть Польщею, на перетині двох великих річок” (Мельни-
чук 2017, 36).   

Роздоріжжя стає ніби мікромоделлю України, втілюючи її долю як у 
вимірі конкретно-історичному (“Спочатку Роздоріжжя стало самостійним і 
українським. Потім підлеглим і польським. А потім радянським” (Мельни-
чук 2017, 51)), так і в міфологічному (“місто стояло на перехресті шляхів. 
Світ збігався навколо кількасот родючих гектарів. Колись зайди тягнулися 
до цієї неприрученої землі за пшеницею, потім вугіллям, насамкінець за 
нафтою” (Мельничук 2017, 51)).  

Ущільнений міфічний час більш ніж тисячолітнього проживання Забо-
бонів у Роздоріжжі має конкретно-історичні маркери українського мину-
лого, наприклад, образ ворога конкретизовано в битвах Тура з татарами. 
Цілком прозорими є й алюзії на вибір нової віри, яка описується в пасти-
шизованому стилі: “Молодший брат Маркіян проплив сотню рік до 
Візантії, щоб на власні очі подивитися на те християнське діло. І розповів 
Турові про Чоловікобога (чи Богочоловіка? – розбіжність спантеличувала), 
який зійшов на землю, поборовся зі смертю і переміг. 

– І що тоді? – запитав Тур. 



260 
 

– Відітнув Смерті голову і настромив на спис, – прибрехав Маркіян. І 
тут же додав: – Але потім Богочоловік заповів не вбивати. 

Для натомленого воїна це було розрадою” (Мельничук 2017, 38). 
Відсиланням до історії солунських братів Кирила і Мефодія – місіо-

нерів і церковних діячів, першому з яких приписується творення 
слов’янської абетки – є сюжетна лінія братів Тура Кирила й Маркіяна: 
“Маркіян став хранителем книги – посада для людей не менш загадкова, 
ніж священство Кирила… Оте писання сполошило роздоріжчан. Хіба мо-
жуть люди – саме їхнє єство, подих, що піднімається з черева, – перенести-
ся в крапочки на пергаменті? Могутні то чари” (Мельничук 2017, 51). 

Досвід переживання історичних подій Зеноном Забобоном доповнює 
картину минулого України Першими визвольними змаганнями (він – сот-
ник Галицької армії) та подіями Другої світової (йому вдається одночасно 
підтримувати зв’язки з партизанами й нацистами, переховувати у своєму 
помешканні євреїв). Підпорядковуючи нарацію внутрішньому дискурсу 
Зенона, який працював у низці доброчинних організації, зокрема, в лікарні, 
автор оприявнює й перебіг Голодомору: “– Що ж воно там на сході діється, 
брате? – якось запитав хворого. – Голод. Безхліб’я. Все в міста повивозили. 

Але землі, де це діялось, були відрізані, і до інших міст звістки долина-
ли поволі. Один хворий розповів про чорний ринок людського м’яса… 
Упродовж місяця він начувся ще гіршого: цілі села ставали людожерами; 
на поїзди з туристами нападали, дітей варили живцем” (Мельничук 2017, 
53–54). 

Драматична сконденсованість історії, яку переживає Роздоріжжя, а от-
же, і вся Україна, підкреслюється картиною міського цвинтаря, на якому 
бракує місця мерцям:  “за багато століть міські цвинтарі розпухли. Скеле-
ти, блідіші за серцевину яблука, волали: «Місця! Ще місця!». Аби втихо-
мирити їх, живі відтинали родючі поля і розчищали ліс” (Мельничук 2017, 
29). 

Роман “Коротка історія тракторів по-українськи” М. Левицької – бри-
танської письменниці українського походження, що, як і А. Мельничук, 
належить до другого покоління повоєнної української еміграції (вона 
народилася в таборі для DP у Німеччині, де перебували її батьки) – також 
присвячений проблемам українських переселенців. Дебютний твір пись-
менниці, здобувши низку престижних літературних нагород і ставши 
світовим бестселером (на сьогодні налічується понад 40 його перекладів 
різними мовами), був досить неоднозначно сприйнятий в Україні. Критики 
й літературознавці вважали його карикатурним, етнографічно-комічним 
або й звинувачували письменницю у створенні проплаченного антиукраїн-
ського продукту, аналізуючи при тому російськомовний переклад її рома-
ну.  

У творі умовно можна виділити три пласти тексту. Перший – це історія 
84-річного українського емігранта Миколи Маєвського та його доньок 
Віри і Надії, другий – розповідь про 36-річну українку Валентину, яка з 
сином-підлітком приїздить до Англії на пошуки кращої долі. У цих двох 



261 
 

пластах дійсно багато комічних ситуацій, які спричинені колізіями навколо 
одруження Миколи та значно молодшої за нього Валентини, котра, витра-
тивши мізерні пенсійні заощадження літнього чоловіка, вдається до мо-
рального і фізичного тиску на нього. Але водночас  тут розкривається і 
трагедія долі Миколи Маєвського як представника повоєнної еміграції, що 
зі смертю дружини втратив і зв’язок із Україною. Навіть написання ко-
лишнім київським інженером історії тракторів по-українськи – це спроба 
єднання з далекою батьківщиною.  

Важливим складником наративу, що не лише переводить його з коміч-
ного на серйозний рівень сприйняття, але й найбільшою мірою дотичний 
до творення образу України, є третій пласт тексту – родинна історія. 
Україна присутня у творі і як ідилічний край (“Така гарна мова, що кожен 
може стати поетом. Такий краєвид, що кожного зробить митцем. Фарбо-
вані синім дерев’яні хатки, золоті пшеничні поля, срібні березові гаї, ши-
рокі й повільні ріки” (Левицька 2005, 23)), образ якого зафіксувався в 
пам’яті Миколи, і як простір страждань кількох поколінь родини Маєвсь-
ких-Очеретьків.  

Так, батько Миколиної дружини був страчений за звинуваченням у 
військовій підготовці українських націоналістів у 1930 році, коли маховик 
репресій ще не був розкручений, проте уже тоді все “відбувалося за кла-
сичним сценарієм часів терору: стук у двері серед ночі, діти кричать” (Ле-
вицька 2005, 58). Письменниця говорить і про існування концтаборів із 
нелюдськими умовами тримання в’язнів: “До 1937 хвилі арештів здіймали-
ся горами. Тепер розстріл був занадто м’якою карою для ворогів народу – 
їх засилали в сибірські виправно-трудові табори” (Левицька 2005, 170–
171). Не оминає вона увагою і теми репресій проти родин “ворогів наро-
ду”: якщо на початку тридцятих діти Очеретька були лише виключені з 
навчальних закладів, то “у наступні роки чисток не тільки злочинця, але й 
його сім’ю, друзів, колег і всіх підозрюваних у співучасті висилали в табо-
ри” (Левицька 2005, 58). 

У полі зору М. Левицької опиняється і Друга світова війна, про яку во-
на пише без героїчно-переможного пафосу: її персонаж фактично є дезер-
тиром, що відмовився відступати з військом на схід, а згодом був схопле-
ний. Німцями чи НКВС, читач так і не дізнається, бо незалежно від цієї об-
ставини для авторки Микола – жертва війни: “Його загребли в солдати си-
ломіць. Тицьнули в руки багнет і сказали, що він повинен воювати за Бать-
ківщину ... колоти й тікати, стріляти й тікати, ховатися в укриття й тікати, 
тікати й тікати” (Левицька 2005, 220). І якщо шрам на власноруч розтятому 
при затриманні горлі зарубцюється, то травми душевні сформують особли-
вий психотип емігранта з безкомпромісним ставленням до комуністичної 
ідеології.   

Найбільшим злочином за психотравмуючим впливом у романі є Голо-
домор. Авторка говорить не лише про його перебіг, але й про причини. 
Микола Маєвський, описуючи розвиток тракторобудування в Україні, тор-
кається його ‘суперечливої’ ролі у процесі колективізації: з допомогою 



262 
 

трактора на селі руйнувався традиційний уклад господарювання й зни-
щувався клас землевласників. А Голодомор, за сталінським рішенням, став 
покаранням українському селянству за спротив індустріалізації: “1932 ро-
ку весь український врожай було конфісковано й вивезено в Москву та 
Ленінград, щоб годувати пролетаріат на заводах… Масло й зерно з 
України продавали в Парижі та Берліні… А в українських селах люди го-
лодували” (Левицька 2005, 74). Розповідь про масштаби нестач подано у 
творі як свідчення бабусі сестер Маєвських, що надає їй автентичності: 
“Соня Очеретько вижила. Вона варила ріденький суп з трави та кінського 
щавлю, який збирала на полях. Викопувала кореневища хрону, бульби  
топінамбуру, торішні картоплини на городі. Коли й це закінчилося, вони 
ловили і їли щурів, що жили в стрісі, потім їли солому зі стріхи, жували 
шкіряну упряж, щоб хоч якось заглушити муки голоду. Коли голод не да-
вав заснути, вони співали…” (Левицька 2005, 59).  

Голодомор сприймається авторкою як трагедія, що назавжди маркує 
пам’ять людини. Свідченням того, який травматичний вплив може 
здійснювати ця пам’ять, у романі стає Людмила Маєвська, мати Віри та 
Надії, яка пережила голод. Основою її життєвої філософії стає заощаджен-
ня і нагромадження. Саме з переліку харчових припасів, які зберігала 
жінка, розпочинається знайомство читача з нею. “Мати знала, що таке 
ідеологія і що таке голод… Вона знала – і це знання не покидало її всі 
п’ятдесят років життя в Англії, а потім просоталося в серця її дітей…” (Ле-
вицька 2005, 17), – підкреслює письменниця травматичну тяглість Голодо-
мору навіть на ті покоління, які його не зазнали безпосередньо.      

Не тільки сам факт звернення М. Левицької до проблем історії ХХ 
століття, але й сам погляд на вітчизняне минуле та спосіб його подачі 
спростовують закиди в тому, що її твір не може претендувати на знання 
української історії та психотипу. “Левицька, – зазначала С. Пиркало, – не 
дуже приховує, що події досить щільно базуються на тому, що відбувалося 
в її власній родині. Тобто якщо вона й брутальна щодо когось, то понад усе 
 – до себе й своїх рідних” (Марина 2009). 

 
“Блискавичний курс української історії” в крос-культурному викладі 

 
Роман А. Шевченко “Спадок” посідає окремішнє місце в нашому пере-

ліку творів як зразок крос-культурної, або, як її називають, контактної  
літератури, яка створена другою (нерідною) мовою й позначена симбіозом 
двох культур і літературних традицій.   

Його авторка потрапила до Англії наприкінці 1980-х років як сти-
пендіатка фонду Д. Сороса на навчання в Кембриджському університеті, 
де здобула ступінь магістра з міжкультурних відносин. Нині вона – 
експерт з конфліктології, перекладач англійської королеви й кількох 
прем’єр-міністрів та їхній радник із міжкультурних питань. Твір 
А. Шевченко було написано англійською мовою, оскільки авторка поста-
вила за мету розширити знання англійських читачів про Україну. Про те, 



263 
 

що мети вдалося досягти, свідчить, за її словами, відгук однієї з англійсь-
ких газет про роман “Спадок” як про “блискавичний блискучий? курс 
української історії” (Спадкове 2013).  

Обираючи матеріал для твору, А. Шевченко орієнтувалася на уподо-
бання англійського читача, тому історію про скарб Павла Полуботка, який, 
за легендою, був переданий наказним гетьманом до Банку Англії в 1723 
році, втілила в детективну фабулу. Основна дія роману розгортається в 
2001 році, але ретроспективно і проспективно постають 1748, 1922, 1941–
1942, 1962 і 2009 роки. У ньому діють кілька поколінь нащадків Полубот-
ка, українські історики, офіцери ФСБ, англійські юристи, а топосами твору 
стають Україна, Австрія, Англія, Росія, Аргентина, Франція. Та головною 
темою твору стає не так пошук скарбу фізично, як пошук Україною свого 
шляху у світі й усвідомлення важливості спадку минулих поколінь у цьому 
процесі. Алегорією України виступають у романі троє дівчат, які в різний 
час шукають скарб: у ХVIII столітті – Софія, у ХХ – Оксана і в ХХІ – Кейт 
із роду Полуботків.  

Знайомлячи читача з Україною, А. Шевченко ніби простирає перед ним 
візуальну карту, описуючи можливі маршрути подорожі онуки гетьмана 
Полуботка Софії до Європи: туди вона могла “діставатися морським шля-
хом – на південь, на Січ, козацьку державу, а там через Чорне море на тор-
говому судні… могла вирушати річками. Місцевий льон і конопля, сказав 
їй батько, перевозилися баржами, а тоді путівцями і трактами через тери-
торію Росії до балтійського порту Рига, а звідти вже кораблем до Англії…  
проїхати Європою з чумаками – на возах з мішками солі й зерна, з сувоями 
полотна й шкіри” (Шевченко 2015, 118). Але козацька Україна в романі 
постає не лише в економіко-географічних, але й освітньо-культурних ха-
рактеристиках, зокрема, завдяки Києво-Могилянській академії, де “було 
два братства: Sodalis Majores для філософів та богословів і Sodalis Minores 
для новачків. Хоча повний курс тривав тринадцять років, багато студентів 
приходили з латинських шкіл посередині курсу, залишалися на два роки, а 
потім виходили з Академії продовжувати свою освіту в університетах Бо-
лоньї або Страсбурга, Берліна або Кенігсберга” (Шевченко 2015, 66). 

Розширенню уявлень інокультурного читача про давній період нашої 
історії слугує і лаконічне звернення авторки до легенди про Кия як заснов-
ника майбутньої столиці, розповідь про королеву Франції Анну Ярославну 
і її віно – Реймське Євангеліє, аеропорт Орлі, збудований на землях 
українського козака Григорія Орлика, козацькі звичаї, надприродні власти-
вості характерників тощо. Із реалій історії ХХ століття письменниця тор-
кається питання приєднання Західної України до СРСР, остарбайтерства, 
існування виправно-трудових таборів ГУЛАГу, політичних репресій КДБ, 
каральної психіатрії як засобу боротьби з інакодумством. Роман “Спадок” 
– це і джерело інформації етнографічного змісту, бо йдеться про націо-
нальний костюм, писанкарство, традиції Святвечора з дванадцятьма стра-
вами, серед яких кутя – рідкий різдвяний пудинг тощо. 



264 
 

Історичне підґрунтя твору дало можливість А. Шевченко порушити й 
питання утисків радянською тоталітарно-бюрократичною системою нау-
кової інтелігенції, яке для авторки є емоційно загостреним: її дідусь 
український історик, член-кореспондент АН УРСР, директор Інституту ар-
хеології АН України Федір Шевченко через т. зв. політичну незрілість на-
укових зацікавлень у 1970-х роках був підданий показній критиці та усу-
нутий з усіх керівних посад. Бабуся і дідусь письменниці, яким присвячено 
роман, стали й прототипами подружжя Сари Самійлівни та Василя Івано-
вича – фахового історика, причетного до справи Полуботка, який уособлює 
жертву ідеологічно-репресивного тиску: “Він мав феноменальні енцикло-
педичні знання з історії. Відмовлявся підтасовувати історичні факти на по-
требу політиків, от його і звинуватили у націоналізмі, заборонили публіку-
вати книжки і статті. Вони його зламали – він не позбувся страху до самої 
смерті” (Шевченко 2015, 118). 

 
Депортація і повернення додому: подвійний формат кримської історії 
 
Твір британської письменниці й журналістки Л. Хайд “Омріяний край” 

був написаний ще 2008 року й тоді ж виданий на її батьківщині, але в пе-
рекладі українською мовою з’явився тільки через 6 років. Вихід роману з 
присвятою кримським татарам у часі майже збігся з анексією Криму, а то-
му до українського читача твір потрапив саме тоді, коли міг розраховувати 
на найбільший резонанс у суспільстві. Проте відсутність літературно-
критичної і літературознавчої рецепції не спонукає до такого висновку.  

Як зазначив В. Будний, “турок і кримський татарин в українському 
письменстві мають давні історичні стереотипи, зафіксовані в думах, пере-
казах, козацьких літописах, і лише в ХІХ ст., коли відійшло в історію 
політичне протистояння, ці етнообрази почали мінятися й наповнюватися 
новим змістом…” і українська література в подальшому поповнилася на 
“яскраві зразки зацікавленого і проникливого сприймання Орієнту” (Буд-
ний 2007, 58). Але, на жаль, поза увагою українського письменства ХХ–
ХХІ століття опинилася драматична тема повернення кримських татар на 
свою історичну батьківщину. Твором, присвяченим їй, став роман британ-
ської письменниці.    

Про обставини свого зближення з Україною Л. Хайд писала: “Мені 
завжди була цікава Східна Європа і країни колишнього СРСР. А Україна... 
Це була чиста випадковість. Я викладала у Празі, і деякі мої студенти були 
з України. І саме вони мені розповідали про Україну… А потім мені за-
пропонували там попрацювати” (Лілі 2017). Тож із 1991 року Л. Хайд жила 
і працювала в Україні як міжнародний журналіст для видань “The 
Guardian”, “The Times”, “Foreign Policy”, “Newsweek”, “New 
Internationalist”. А знайомство авторки з проблемами кримських татар по-
чалося наприкінці 1990-х років, коли вона писала про земельні проблеми 
Криму.  

https://uk.wikipedia.org/wiki/%D0%86%D0%BD%D1%81%D1%82%D0%B8%D1%82%D1%83%D1%82_%D0%B0%D1%80%D1%85%D0%B5%D0%BE%D0%BB%D0%BE%D0%B3%D1%96%D1%97_%D0%9D%D0%90%D0%9D_%D0%A3%D0%BA%D1%80%D0%B0%D1%97%D0%BD%D0%B8
https://uk.wikipedia.org/wiki/%D0%86%D0%BD%D1%81%D1%82%D0%B8%D1%82%D1%83%D1%82_%D0%B0%D1%80%D1%85%D0%B5%D0%BE%D0%BB%D0%BE%D0%B3%D1%96%D1%97_%D0%9D%D0%90%D0%9D_%D0%A3%D0%BA%D1%80%D0%B0%D1%97%D0%BD%D0%B8
https://uk.wikipedia.org/wiki/%D0%A8%D0%B5%D0%B2%D1%87%D0%B5%D0%BD%D0%BA%D0%BE_%D0%A4%D0%B5%D0%B4%D1%96%D1%80_%D0%9F%D0%B0%D0%B2%D0%BB%D0%BE%D0%B2%D0%B8%D1%87


265 
 

П. Гобл, спеціаліст із етнічних і релігійних питань країн Євразії, роз-
мірковуючи про роль художньої літератури в справі консолідації понево-
лених народів, означив роман Л. Хайд як своєрідний “щоденник Анни 
Франк” (Гобл 2009) для кримських татар і поставив його в один ряд із при-
свяченим Голодомору 1932–1933 років романом В. Барки “Жовтий князь” 
(1963) й історичним романом австрійського письменника єврейського по-
ходження Ф. Верфеля “Сорок днів Муса-Дага” (1933) про геноцид вірмен-
ського народу з боку Османської імперії в 1915 році. 

Головним персонажем твору Л. Хайд є 12-літня Сафі, яка разом із ро-
диною повернулася в Крим із Узбекистану. Але в романі присутній і образ 
дідуся дівчинки, від імені якого ведеться розповідь про минуле. Так, за 
словами авторки, “роман написаний у форматі подвійної історії – депорта-
ція і повернення додому” (Лілі 2017). 

Образ довоєнного Криму й традиційного укладу життя кримських татар 
моделюється через спогади дідуся Сафі: “Раніше вранці ти чув голоси під-
майстрів, які відчиняли віконниці крамниць і закликали покупців. Ранки 
були заклопотаними, а пообідні години – повільними, лінивими, коли з 
кав’ярень долинав стукіт нардів” (Хайд 2014, 29), “двоповерховий дім… 
чайхана під горіхом і господарство… вкрите виноградниками, де робили 
вино, хоча пити його Коран забороняє; товстозаді вівці; вимощені 
бруківкою доріжки до фонтану; листя тютюну, розкладене сохнути на 
сонці” (Хайд 2014, 36). Опозиційною постає візія Криму без татар: “фон-
танів більше немає” (Хайд 2014, 28), “кафе теж ніяких немає. І запахи, і 
навіть звуки змінилися” (Хайд, 2014,  29), “довгі одно- та двоповерхові та-
тарські хати, вимазані білим або блакитним, мали такий вигляд, ніби ніхто 
не рихтував їх уже багато років” (Хайд 2014, 123). Причина разючих змін, 
які бачить Ісмаїл-ага через 50 років після вигнання з рідної землі, – цілес-
прямована політика радянського уряду, який намагався знищити все, що 
могло нагадувати про корінний народ Криму: зміна етнічного складу 
півострова внаслідок масового переселення представників різних регіонів 
Росії, часто асоціального способу життя, витіснення з ужитку кримськота-
тарської мови, навіть заміна кримськотатарських топонімів.  

Авторка переконливо вмотивовує нездатність дитячої свідомості спер-
шу примирити уявлюваний образ Криму як зеленого діаманту і реальність, 
з якою їй доводиться зіткнутися. Проживання в наметі чи будинку без еле-
ментарних зручностей, брак грошей на найнеобхідніші продукти харчу-
вання, напружена психологічна атмосфера в родині, вимушена розлука з 
молодшою сестрою щораз змушують дівчинку подумки повертатися в ро-
динний будинок в Узбекистані: “Крим був не таким, як їй обіцяли. Вона 
мріяла потрапити до рідного краю з дідусевих казок, а натомість її світ 
стиснувся до чотирьох напівзведених стін, вузької зеленої долини й забо-
лоченої доріжки до джерела” (Хайд 2014, 140). Та амбівалентність почут-
тів Сафі до батьківщини предків поступово долається: якщо по приїзду в 
Крим для неї більше важать егоцентричні переживання, то залученість 
дівчинки в життя сім’ї, пошуки зниклого брата, участь у пам’ятному 



266 
 

мітингу до роковин Сюргюнлік – депортації – дають відчуття повної при-
четності до свого народу.  

В історичній довідці про долю Криму з часів Кримського ханства до 
періоду розпаду СРСР, що відкриває роман, висловлено головну інтенцію 
твору: “Він належав багатьом державам та імперіям: від скіфської до ха-
зарської, від монгольської до російської. Правителі приходили і йшли геть, 
але впродовж семисот років кримські татари звали Крим батьківщиною, 
хоча й завжди ділили її з багатьма іншими народами” (Хайд, 2014, 6). На 
персонажному рівні її виразником письменниця обнадійливо зробила 
росіянина Андрія: “Я завжди знав, що Кримові чогось бракує, а тоді кри-
мські татари почали повертатися і я збагнув, чого саме. Крим без татар як 
суп без солі. Ви, татари, і є кримська сіль” (Хайд 2014, 111), “Сіль Кри-
му! … Ось хто ви – сіль Криму!” (Хайд 2014, 112).  

Твори М. Тірі, В. Генріксен, А. Мельничука, М. Левицької, Л. Хайд, 
Т. Еґеланна, А. Шевченко, в яких образ України моделюється в контексті 
різних історичних періодів та етнокультурних регіонів, є важливим чинни-
ком поглиблення міжкультурного діалогу народів, формування мульти-
культурного художнього простору світової літератури, складником імаго-
логічної візуалізації України у світі. Численні їх переклади різними мова-
ми засвідчують, що попри свої жанрово-стильові й естетично-художні 
відмінності, вони позитивно сприйняті у світі, а отже, спроможні стати 
поштовхом нової хвилі інтересу до нашої країни. Незалежно від того, чи 
образ України в них переданий з точки зору іншого, чи він нерозривно 
пов’язаний із процесом власної самоідентифікації письменників, вони по-
пуляризують нашу культуру, історію у світі. Якщо для українських читачів 
їх історичні, міфологічні, літературні, політичні алюзії можуть бути досить 
прозорими, то для зарубіжного – можуть стати одним із джерел свідчень 
конкретно-історичного характеру про Україну. Для нас же вони збагачу-
ють уявлення про зовнішній світ та місце власної культури в ньому, роз-
ширюють знання про спільні історичні ретроспективи, сприяють розумін-
ню багатополярності світоустрою.  

 
Будний, В. (2007). Розгадка чарів Цірцеї: національні образи та сте-

реотипи в освітленні літературної етноімагології. Слово і час. 3. С. 52–
63. 

Генріксен, В. (2002). Королівське дзеркало. Пер. з норв. Н. Іваничук. 
Літопис. Львів.  

Еґеланн, Т. (2013). Євангеліє від Люцифера.  Пер. з норв. В. Верховня. 
Фоліо. Київ. 

Левицька, М. (2013). Коротка історія тракторів по-українськи. Пер. з 
англ. О. Негребецького. Темпора. Київ.   

Лілі Хайд: “Кримські татари – унікальний і сильний народ” (2017). 
Спілкувалася Н. Бєлова. Електронний ресурс: https://cutt.ly/PfE6oAi [Дата 
останнього доступу 4.08.2020]. 



267 
 

Марина Левицька: “Чомусь існує очікування, що українські автори ма-
ють бути страшенно серйозними” (2009). Розмовляла С. Пиркало. Елек-
тронний ресурс: https://cutt.ly/lfI5f7 [Дата останнього доступу 12.12.2020]. 

Мельничук, А. (2017). Що сказано. Пер. з англ. О. Фашовець. Комора. 
Київ.  

Січинський, В. (1946). Чужинці про Україну : вибір з описів подорожів 
по Україні та ін. писань чужинців про Україну за десять ст. Вид.-во Пет-
ра Павловича. Авґсбурґ.    

Спадкове покликання. Британська письменниця про відповідальність 
письменників за імідж країни та західні стереотипи в ставленні до 
українців (2013). Розмовляла А. Лазарева. Електронний ресурс: 
https://tyzhden.ua/Culture/70004 [Дата останнього доступу 12.12.2020]. 

Тірі, М. (2016). Проїздом у Києві. Пер. з франц. Д. Чистяка. Самміт-
Книга. Київ.     

Хайд, Л. (2014). Омріяний край. Пер. з англ. Л. Зурнаджи. Дуліби. Київ.  
Шевченко, А. (2015). Спадок. Пер. з англ. Т. Некряч. Нора-друк. Київ.   
Шекспір, В. (1986). Гамлет, принц датський. У кн.: Твори : в 6 т. Т. 5. 

Пер. з англ. Дніпро. Київ.  
Goble, P. (2009). The Crimean Tatars Finally Have Their Own “Anne 

Frank”. Електронний ресурс: https://cutt.ly/VfE5N31 [Дата останнього до-
ступу 12.12.2020]. 

 
 
 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
  

http://windowoneurasia.blogspot.com/2009/01/window-on-eurasia-crimean-tatars.html
http://windowoneurasia.blogspot.com/2009/01/window-on-eurasia-crimean-tatars.html


268 
 

АНТИУТОПІЧНИЙ ЖАНР В УКРАЇНСЬКІЙ ЛІТЕРАТУРІ 
 

Інна Жукович 
 

(Україна) 
  

У статті досліджено роман “Сонячна машина” В.К. Винниченка у 
контексті утопійно/антиутопійного жанру в українській літературі. 
Проаналізовано історію написання твору, розглянуто різні погляди кри-
тиків на роман “Сонячна машина” В.К. Винниченка. Досліджено сюжет-
но-композиційну структуру  роману.  Розкрито образну систему роману 
“Сонячна машина”. Проаналізовано найяскравіші образи роману, що вті-
лені в образі сонця та образі Сонячної машини. 

Ключові слова: Сонячна машина, Винниченко, антиутопійний жанр, 
образ, символ, роман. 

 
DYSTOPIAN GENDER IN THE UKRAINIAN LITERATURE 

  
Inna Žukovyč 

   
The article deals with the novel “Solar Machine” by V.K. Vynnyčenko in the 

context of utopian/anti-utopian genre in the Ukrainian literature. There was 
given the analysis of  the history of writing the novel, and different views of crit-
ics on novel “Solar Machine”were considered. There was studied the plot-
compositional structure of the novel.  The figurative system of the novel “Solar 
Machine” was revealed . There was given also the analysis of the brightest im-
ages of the novel, which are embodied  in the image of the Sun and the image of 
the Solar machine. 

Key words: Solar Machine, V. Vynnyčenko, novel, anti-utopian genre, im-
age, symbol, novel. 

 
Антиутопія – досить складне й неоднозначне явище в українському лі-

тературознавстві. Хронологічно традиція дослідження літературної антиу-
топії є недавньою порівняно з усталеною традицією наукової рефлексії що-
до дефініції та генези утопії. Це зумовлено тим, що процес формування 
антиутопії як самостійного жанру  літератури відбувся набагато пізніше, 
упродовж  1920-30-х рр. Узагалі 20-ті рр. XX ст. вважаються знаковими для 
антиутопії. У той час популярні революційні утопічні ідеї стали об’єктом 
громадської думки, з’явилися мрії про створення нового, кращого світу. 
Але невдовзі ці ілюзії почали розвіюватися, що було поштовхом для ство-
рення нових цінностей, домінантними виявилися настрої відчаю, відчу-
ження та тотального розчарування, які, у свою чергу, стали предметом ху-
дожньої рефлексії в антиутопії. Крім того, той час характеризується стрім-
ким наступом урбаністичної цивілізації, загостренням проблем протисто-



269 
 

яння природи та цивілізації, людини і техніки, які в майбутньому стануть 
наскрізними в антиутопіях XX ст., що поступово стало невід’ємним склад-
ником різних наук. Така пильна увага до антиутопії дає підстави для дета-
льного вивчення цього літературного явища.  

Літературознавчий  словник-довідник  поняття ‘антиутопія’, або ‘нега-
тивна утопія’, подає як зображення у художній літературі  небезпечних на-
слідків, пов’язаних з експериментуванням  над людством задля його ‘по-
ліпшення’, певних, часто принадних соціальних ідеалів. Антиутопія може 
трактуватися і як заперечення утопічних проектів, якими захоплювалися Т. 
Мор, Ф. Бекон, Т. Кампанелла (Гром’як 2007, 48).  

Антиутопічний жанр – це жанр, який уміло демонструє, до яких жахли-
вих наслідків можуть призвести необдумані вчинки людини, як можна 
знищити все хороше, що є в суспільстві заради ‘утопічних’ ідей певного 
прошарку суспільства.    

Ч. Волш наголошує, що, якщо утопія – це соціальне планування, яке дає 
хороші результати, тоді антиутопія здебільшого є результатом такого пла-
нування, що обертається на страхіття, тобто утопії або негативні утопії (ан-
тиутопії) не можна рівноцінно розглядати за певними соціальними, полі-
тичними чи ідеологічними взірцями, і пояснює це тим, що утопія однієї 
людини може перетворитися на антиутопію для іншої (Волш  1962, 191). 

Об’єктом нашого дослідження є роман “Сонячна машина” 
В. К. Винниченка, який, на нашу думку, якнайкраще демонструє поєднання 
утопії й антиутопії. 

Володимир Кирилович Винниченко (1880 – 1951) – багатогранна, непе-
ресічна особистість, автор 14 романів, більше 100 оповідань, 23 драматич-
них творів, низки публіцистичних статей, щоденникових записів, листів 
тощо.   Н. Паскевич зазначає, що ще донедавна  ставлення до цього неор-
динарного художника слова визначалося або інерцією сприймання його 
політичних невдач, або – в пізніші часи – просто забобоном офіційного ра-
дянського літературознавства, яке панічно боялося, що ‘винниченківщина’, 
з її ‘безмежним індивідуалізмом’ та ще й ‘українським націоналізмом’ 
припаде, не дай Боже, до вподоби українським читачам. Упродовж років 
панувала глибока мовчанка довкола діяльності й творчості людини, що про 
неї гаряче сперечалася творча  інтелігенція у перших двох десятиліттях XX 
століття (Паскевич 2001, 3).  

Роман “Сонячна машина” В. Винниченка був написаний автором у 
1922–1924 роках у Німеччині й був присвячений рідній Україні. Письмен-
ник прагнув познайомити світ з українською літературою, поставити її в 
один ряд з творами таких митців, як  Герберт Велс, Анатоль Франс.  

Ю.Талгіна зазначає, що у щоденнику Володимира Кириловича можна 
знайти записи щодо різних етапів роботи над романом  “Сонячна машина”, 
зокрема основну увагу митець приділяє аналізу процесу реалізації власно-
го задуму. Для автора головними були проблеми  віднайдення, розуміння 
сенсу людської цивілізації, співіснування в людині тваринного та духовно-
го начал. Винниченко намагався показати читачам, що первинні природні 



270 
 

інстинкти сильніші, вони перемагають прагнення до креаційної діяльності. 
Парадокс полягає в тому, що всупереч очікуваному матеріально-
духовному прогресу людина належить  і до тваринного, тілесного світу. 
Таким чином, і в романі, і в Щоденнику відображаються екзистенційний 
підхід письменника до розв’язання проблем буття, його погляди на приро-
дну сутність людини (Талгіна 2010, 107).  

Попри те, що роман написаний майже 100 років тому, однак до цього 
часу точаться суперечки щодо жанрової форми твору. Одні науковці вва-
жають цей твір утопією, інші дотримуються думки, що це антиутопія або 
просто фантастичний роман. Доказом цього є напрацювання Г. Сабат 
(2010), Ю. Боднаренка (2007), О. Гнідан (1996) та інших.  

О. Гнідан, Л. Дем’янівська схиляються до думки, що роман “Сонячна 
машина” – це утопія (Гнідан 1996, 132). Вітчизняна дослідниця Г. Сабат 
зазначає, що твір “Сонячна машина” – це проблемний, ідеологічний, філо-
софський, соціально-психологічний, детективний роман, в основі якого – 
авантюрно-фантастичний сюжет. Феноменальність твору в його жанровій 
неодномірності, що охоплює ознаки багатьох жанрових різновидів. Але 
насамперед це яскраво виражений синтез утопії та антиутопії. Наявність 
ознак різних жанрових форм у “Сонячній машині” дає змогу виділити її в 
особливу жанрову категорію, яка поєднала всі ці ознаки. Донині ми не ма-
ємо стійкого, аргументованого терміна щодо жанрової приналежності 
“Сонячної машини”, тому вважаємо доцільним запропонувати визначення 
‘пантопія’ (за моделлю: ‘утопія’ – місце, якого нема; ‘антиутопія’ – місце, 
протилежне утопійному; пантопія – всеохоплення місць). У новому терміні 
не оминаються увагою жанрові особливості утопії, антиутопії та інших 
жанрово-стильових єдностей. А префікс ‘пан’ підкреслює об’єднувальні, 
загальні риси (грецьке ‘пан’ – усе, геть чисто все) (Сабат 2010  243).  

Ми схиляємося до думки, що кожен науковець має рацію. Оскільки ро-
ман продовжуючи традиційну модель утопійного жанру водночас відкри-
ває багато нових аспектів, що за жанровою складовою є антиутопією.  

В. Панченко зазначає, що схильність до конструювання моделей май-
бутнього, постійна заклопотаність питаннями загального щастя й гармонії 
вели В. Виннченка на стежку утопізму, і він таки виходив на неї, часом 
ставав заручником власних ідей і проєктів, хоча далеко не завжди і далеко 
не в усьому це був захмарний мрійник (Панченко 2004, 110). 

Роман “Сонячна машина” – це перший в історії української літератури 
фантастичний роман, який мав неабиякий успіх у читачів. Критики підхо-
дили до цього питання по-різному. Науковці радянського періоду поясню-
вали таку ситуацію буржуазно-міщанською ідеологією автора, який нібито 
став на сторону дрібнобуржуазної читаючої публіки. М. Зеров обстоював 
іншу думку. Він вважав, що успіх Машини у читача природніше 
з’ясовувати її  художньою стороною. Це ж відзначав і сам О. Білецький. 
Самий той факт, що з’явився великий роман (загалом понад 800 сторінок у 
трьох томах) написаний письменником з великим літературним досвідом, 
хіба не є він вже подією в нашій сучасній літературі! Інтерес до новинки 



271 
 

ще зростає по тому, як на обкладинці ми прочитали: утопічний роман! Пе-
рший за весь час існування нашої літератури! (Гнідан, Дем’янівська 1996, 
175). Опрацювавши наукові дослідження В. Панченка (Панченко 2004, 
2005), О. Гнідан, Л. Дем’янівської (Гнідан, Дем’янівська 1996), Ю. Тагліної 
(Тагліна, 2010), вважаємо, що до позитивних рис роману критики  віднес-
ли: гостроту сюжету, динамізм розповіді, широту охоплення суспільних 
тенденцій життя. До негативних – відсутність глибокого психологічного 
аналізу, дуже детальне зображення рухів і міміки героїв.  

Тут варто згадати думку критика П. Христюка, який засуджував роман 
“Сонячна машина” й убачав у  ньому політичне явище, пояснюючи його 
появу, перш за все, політичними причинами і розривом В. Винниченка з 
батьківщиною – виїздом за кордон. Режим пролетарської диктатури  вида-
ється йому нестерпним, національна політика (що її проводила комуністи-
чна партія) – неправильна, і він знову виїжджає за кордон. На початку дуже 
різко виступає проти політики комуністичної партії (не лише національ-
ної); заявляє, ніби пролетарська революція в Росії і на Україні перебуває  в 
небезпеці через отой ‘олігархічно-більшовицький’ режим  (Гнідан, 
Дем’янівська 1996, 176).   

В. Винниченко у романі “Сонячна машина” зображує реалії того часу 
крізь призму майбутнього. Дія роману відбувається приблизно через 40-50 
років після закінчення Першої світової війни. Ареною подій  стає не лише 
Німеччина, Франція, але, власне, цілий світ. У цьому часопросторі діє ве-
лика кількість персонажів: Еліза, винахідник Рудольф Штор, Мартенс, 
графиня Труда, банкір Душнер та інші. Кожен з них уособлює певний 
прошарок суспільства, несе в собі певні ідеали. 

Роман має дві сюжетні лінії: перша – це показ боротьби за Сонячну 
машину, друга – любовна лінія, в якій домінує історія нерівного, але непе-
реборного кохання принцеси Елізи до геніального плебея Рудольфа Што-
ра.  

Рудольф Штор – винахідник, інженер. Власне він і винайшов ‘сонячний 
мінерал’, який перетворює енергію сонця на їжу. Рудольф Штор прагнув 
полегшити життя, проте замість омріяної ним казки прийшло геть інше – 
порожнеча. Людина втратила найцінніше, що в неї було – свою  сутність. 
Їй більше не потрібно працювати,  створювати щось нове, тобто –вона зу-
пинилася у своєму розвиткові, перестала думати, а отже, жити. Винахід 
Рудольфа Штора зробив усіх рівними, але водночас убив у людині праг-
нення до прекрасного, героїчного, індивідуального, а відсутність ініціати-
ви, праці і творчості привела до жебрацької рівності, у якій загубилася 
Людина.  

Разом з тим, винахід Сонячної машини спричинив появу двох протиле-
жних таборів. Одні прагнуть будь-що поширювати утопічну ідею по всьо-
му світу, а інші – намагаються за всяку ціну перешкодити їхнім намірам, 
вважаючи, що цей винахід несе в собі загибель людства. Саме противники 
винаходу Штора  схиляються до антиутопістів, тому що застерігають  від 
небезпечних наслідків, пов’язаних з роботою мінерала. 



272 
 

У романі “Сонячна машина” є герої, які усвідомлюють небезпеку від 
такого винаходу. Так, це Еліза, яка намагається протидіяти існуючому ста-
ну речей. Н. Герман зазначає, що героїня інтуїтивно відчуває фатальну 
сутність цього винаходу, тому страждає і активно чинить опір, щоб зреш-
тою здатися, поступитися всезагальній агресії, погодитися перейти на со-
нячний хліб (Герман 2016, 181).  

На нашу думку, В. Винниченко не випадково називає винахід Штора 
Сонячною машиною, оскільки образ сонця в літературі є символом добро-
буту, щастя й достатку, а у творах утопістів  використовується досить час-
то й символізує життя, його кращі сторони. Н. Герман вважає, образ Сонця 
в романі В. Винниченка має традиційне утопічне осмислення. І описану 
там країну, вслід за Т. Кампанеллою, можна було б назвати країною Сонця. 
Саме воно годує її громадян, оскільки машина, що забезпечує всіх їжею, 
працює від сонячних променів. “Сонячна машина” має й інші ознаки уто-
пії: героя, який сприймається як об’єкт культового поклоніння; віру в пе-
ремогу розуму; сподівання, що людство зможе попередити і уникнути не-
гативних наслідків науково-технічних досягнень (Герман 2010,  181). Крім 
того, разом з їжею енергія сонця давала не лише відчуття вгамованого го-
лоду, але й відчуття легкості, веселощів. Це відбувалося тому, що  в енергії 
був ще й легкий наркотик, який забирав усі негаразди мешканців країни. 
Подібний наркотик (сома) ми зустрічаємо і в романі “Ми” англійського 
письменника О. Гакслі.  

Як зазначає Ю. Тагліна, В. Винниченко хотів донести до читача, що 
людина, яка прагне стати над добром і злом, нехтуючи всіма суспільними 
обов’язками та мораллю, перетворюється не стільки на вільну і всевладну 
істоту, скільки на тварину, а людство буде врятоване не за допомогою ди-
во-винаходу – Сонячної машини, а тільки через усвідомлення потреби сус-
пільно обов’язкової та організованої праці (Талгіна 2010, 107). 

Письменник яскраво змальовує образ гумового фабриканта й президен-
та Об’єднаного  Банку Мертенса, який за гроші купив уряд і парламент, 
банки й підприємства, поліцію і пресу, тобто все, що тільки можна. Але в 
нього є ще бажання: купити давній аристократичний герб разом з його 
власницею – родовитою принцесою Елізою, останньою паростю збіднілих  
родовитих  володарів країни. Батько Елізи проти такого шлюбу, але, затис-
нений фінансовими лещатами, не може відстояти дочку й кінчає життя са-
могубством. Проте перед смертю батько просить дочку помститися за ньо-
го. І для Елізи починаються нові випробування.  З її кімнати  зникає корона 
Зігфріда, в якій аристократія Німеччини вбачала новий символ – запоруку 
відродження  правлячої династії, а, отже, і свого власного. Умовою перего-
ворів з Мартенсом Еліза й ставить віднайдення корони.  Під час пошуків 
корони перед читачем проходять картини війни, окупації,  сцени в хімічній 
лабораторії, божевільні. Автор детально змальовує політичний терор соці-
алістичного “братства”, героїзм діячів організації “Інарак”, діяльність фа-
натиків-руїнників і вчених-дослідників, які прагнуть ощасливити людство.  



273 
 

У світі Сонячної машини вагомість особи визначається не внутрішніми 
якостями, а її місцем і роллю у творенні матеріального простору та влада-
рюванні над ним. Цим забезпечується й ступінь свободи. Головним для 
будь-кого стає обсяг статків, економічна діяльність, фінансова потужність. 
Влада в такому суспільстві – рівноцінна владі над чуттєвими бажаннями 
громадян і здатністю впливати на їх задоволення. Автоматично на другий 
план відтісняються – Бог, ідеали. Це досить яскраво демонструє граф 
Адольф Еленберг, нащадок колишньої значної аристократичної родини, а 
нині начальник внутрішньої охорони Мартенса, який характеризує цей 
процес як прихід нової неминучої сили, якій ніхто і ніщо не може проти-
стояти.  

Варто зазначити, що роман охоплює цілий спектр проблем: моральні, 
економічні, психологічні, етичні. В. Панченко вважає, що Ф. Ніцше стиму-
лював художницьку сміливість (чи й зухвальство), коли йшлося про поста-
новку актуальних моральних проблем. Бунтуючи проти старих, закостені-
лих форм як суспільного, так і індивідуального життя, В. Винниченко пра-
гнув пропонувати свої сценарії досягнення гармонії,  – і не раз  впадав у 
суперечності, ризиковану за наслідками деструкцію, бував наївним і непе-
реконливим. Жорсткість моральних експериментів, зрештою, змінювалася 
в нього пафосом вітальності, поетизацією природності  як запоруки жада-
ного ладу людини з самою собою та з іншими (Панченко 2004, 150-151).  

Економічні проблеми у романі пов’язані з мільярдером Мертенсом, 
який мріє панувати над усім світом. Письменник ставить запитання, а чи 
можуть гроші замінити кохання, почуття, безкорисливу любов. 
В. Винниченко протиставляє образ мільярдера Мертенса Рудольфу Штору. 
Зокрема, політичній та економічній владі магната письменник протистав-
ляє винахід геніального інженера – Сонячну машину, що символізує виз-
волення від усіх економічних, соціальних, політичних форм утиску. Цікаво 
також автор подає протиставлення людина/техніка. В. Винниченко замис-
люється над тим, а яким буде життя людини, якщо техніка буде займати 
основне місце у житті? Чи буде тут місце духовності і яка вона буде? Кому 
буде молитися людина: Богу чи техніці?  

Дослідники О.Гнідан, Л.Дем’янівська зазначають, що етичні проблеми 
в романі пов’язані в основному з жіночими образами – принцеси Елізи й 
графині Труди. Обидві героїні мають непересічні, сильні характери, подіб-
ні яким ми зустрічали і в інших творах письменника. Еліза – горда, гостро-
го розуму й сильної волі жінка; вона – втілення краси, енергії, активності, 
волі до перемоги. Її філософія проста і ясна. “Життя є боротьба,  – каже 
вона. –   В боротьбі перемагають дужчі, цебто найкращі. Мусить бути воля 
до здоров’я, до нормального життя. Долаючи кастові, моральні та етичні 
умовності, вона врешті знаходить своє щастя (хоча їй і доводиться вести 
болісну боротьбу із собою) в коханні до доктора Рудольфа Штора – геніа-
льного вченого, доброї людини й … сина лакея” (Гнідан, Дем’янівська 
1996, 181). Такою ж сильною, непересічною натурою є графиня Труда, яка 
ненавидить фальш і компроміси, прагне  бути чесною з собою та оточую-



274 
 

чими.  Проте графиня Труда залишається вірною аристократичним догмам 
й врешті-решт обирає табір тих, хто будує нове суспільство.   

Науковець Ю. Бондаренко зазначає, що у сенситивному суспільстві в 
жінок загострюється відчуття своєї нерівності, оскільки відмирають релі-
гійні чинники, які його згладжували. Зміна якості у взаєминах “чоловік – 
жінка” набуває нагальності. Її здійснення вбачається у справедливому роз-
поділі багатств між статями. За словами Труди, щоб урівноважити питому 
вагу чоловіків та жінок, останнім має відійти половина грошей. Для героїні 
бути незалежною – значить бути матеріально самостійною. Труда укладає 
своєрідний контракт зі своїм багатим коханцем. Стосунки двох віддаля-
ються від любовного почуття, стають способом здобуття більших можли-
востей. “Грошей, грошей, грошей треба! От увесь Бог....І все буде вільне й 
ясне! Грошей!!!” (Винниченко 1989, 48). Цінність родини відходить на 
другий план, вона не сприймається сакральною єдністю на все життя. Про-
гнозується її відмирання. Сім’я легко розсипається, переформатовується 
залежно від особистих, часто утилітарних, бажань. “Щастя завжди треба 
здобувати, найчастіше за допомогою грошей”, – типова формула сенсити-
вного розуміння проблеми. Людина шукає його не в собі, а в зовнішніх об-
ставинах. Воно асоціюється з фізичною насолодою, з особливими можли-
востями, які часто адекватні фінансовим, у рамках суспільства. Жінка бо-
реться, щоб усе це мати порівну з чоловіком (Бондаренко 2007, 19). У кінці 
роману, змусивши головних героїв твору пережити справжній катарсис, 
очищення, одних – страхом, інших – любов’ю, автор ставить їх на чолі  
оновленого, перетвореного світу. Отже, новий світ характеризують такі 
сили, як творчий розум, організаційна енергія людства і одвічна сила ко-
хання, що олюднює й запліднює його. Лише ці складові виведуть людство 
з жахіття вічної братовбивчої боротьби – з  безодні війн, кастових і класо-
вих сутичок, з безодні ненависті й дисгармонії у світ гармонії і щастя. 

Поява Сонячної машини спричинила вибух гедонізму. Історія сенсити-
вної доби у цій точці має завершитися або перейти в іншу стадію, адже 
будь-який суспільний устрій урешті себе вичерпує. У розв’язанні цієї про-
блеми полягають передумови кризи: зникає перспектива подальшого руху, 
стратегія розвитку. Зате створюється можливість для нового історичного 
експерименту. У Винниченка суспільство повертається до ідеаційного ста-
ну шляхом повного задоволення тілесних прагнень. Прорив – у наукових 
досягненнях. Сонячна машина розглядається початком нової ери, коли 
зміняться засади існування. Формується авторський  історичний прожект – 
своєрідний  сенситивно-ідеаційний сплав ідей: нібито вивільнена від пот-
реби здобувати їжу людина має стати внутрішньо досконалішою. Виникає 
й контраргумент, відсутність необхідності використовувати фізичні й інте-
лектуальні зусилля, щоб задовольнити голод, призведе до психологічного 
розкладу, зменшить духовну повноцінність людства (Лук’яненко, Прива-
лова 2014, 26). 

На нашу думку, В. Виннченко своїм романом “Сонячна машина” дово-
дить, що людина, яка не має мети, не має прагнень, обов’язків та зо-



275 
 

бов’язань деградує,  перетворюється на ‘сліпого’ споживача благ, а не тво-
рця мистецтва й культури. Антиутопісти ж показують хибність і марність 
цих уявлень: безмежна технократизація і науковий прогрес не тільки не 
ушляхетнюють людство, а, навпаки, ведуть до його деградації та виро-
дження. В. Винниченко показав процес негативного впливу науки і техніки 
на людину. Однак письменник має надію, що в майбутньому людина змі-
ниться, усвідомить свої помилки й стане кращою. 
 

Бернадська, І. (2016). Новітній український роман: жанрові модифіка-
ції і їх вивчення.  Іван Огієнко і сучасна наука та освіта: Науковий збірник. 
Вип. – III.  

Бондаренко, Ю. (2007). Сонячна машина” В. Винниченка: ідеаційність 
проти сенситивності (в аспекті застосування філософсько-історичних 
підходів до вивчення літератури). Дивослово. №7.  

Винниченко, В. К. (1989). Сонячна машина: Роман. Київ.  
Герман, Н. (2010). Роман-антиутопія у слов’янських літературах 

1920-х років (твори Є. Замятіна, В. Виннченка, С.І. Віткевича). Дух і літе-
ра. № 22. Польські студії.  

Гнідан, О., Дем’янівська, Л. (1996). Володимир Винниченко: Життя, 
діяльність, творчість. Київ.   

Лук’яненко, О., Привалова, С. (2014). Психологізм ранньої творчості 
В. Винниченко  (на матеріалі романів Сонячна машина, Записки Кирпато-
го Мефістофеля). Українська література в загальноосвітній школі. №1.  

Сабат, Г. (2010). Сонячна машина  Володимира Винниченка: утопія чи 
антиутопія?  Дрогобич. 

Талгіна, Ю. (2010).  Володимир Винниченко. Харків. Фоліо.  
Walsh, C. (1962). From Utopia to Nightmare. London.  

 
 

 
 
  



276 
 

“ЗЕЛЕНІ ЧАРИ” ЗІРКИ МЕНЗАТЮК:                                       
ЕКОЛОГІЧНИЙ АСПЕКТ КРІЗЬ ПРИЗМУ МІФОЛОГІЇ 

 
Юлія Куманська 

 
(Україна) 

 
Збірка Зірки Мензатюк “Зелені чари” (2020) презентує важливість 

української фольклорно-міфологічної традиції. Інтердисциплінарний ме-
тод дослідження дає можливість проаналізувати роль екологічної про-
блематики в художньому тексті для дітей. Крізь призму легенд, повір’їв 
та звичаїв доносяться екологічні взаємодії в живому світі української 
природи, закцентовано увагу на необхідності його збереження. 

Ключові слова: література для дітей, есе, екологічні аспекти худож-
ньої літератури, інтертекстуальність, фольклорно-міфологічна тради-
ція. 

 
“ZELENI ČARY” (“GREEN CHARMS”) BY ZIRKA MENZATJUK:                                                                                          

ECOLOGICAL ASPECT THROUGH THE PRISM OF MYTHOLOGY 
 

Julija Kumansʼka 
 

Zirka Menzatjuk’s collection "Green Charms" (2020) presents the im-
portance of the Ukrainian folklore and mythological tradition. An interdiscipli-
nary research method makes it possible to analyze the role of environmental is-
sues in the artistic text for children. Through the prism of legends, beliefs and 
customs, ecological interactions in the living world of Ukrainian nature a con-
veying, attention is focused on the need to preserve it. 

Key words: children’s literature, essay, ecological aspects of fiction, inter-
textuality, folklore and mythological tradition. 

 
Зірка Мензатюк визначає жанр творів книги “Зелені чари” (2020) як 

оповідання. Зауважимо, що специфіку жанру оповідання формує розповідь 
про одну подію з життя головного героя, а в книзі “Зелені чари” спосіб ви-
кладу такий, як і в збірці “Український квітник”, означений авторкою як 
книга науково-популярної прози, практично це жанр есе (Куманська 2020). 
З іншого боку, розповідний чинник організовує пізнавальний матеріал у 
текстах цієї збірки. 

Есе – один із перехідних жанрів, синтетична природа якого містить і 
риси художності, і виразну авторську суб’єктивність, і інформативний 
складник; тому есе – в центрі дослідницької уваги і літературознавців, і 
журналістикознавців.  

Детальне дослідження есе як межового жанру на перетині літератури та 
журналістики розглядає К. Сільман в дисертації та низці статей (Сільман 
2019, 2015, 2017). Ядром жанру авторка визнає “нелінійність думки, кри-



277 
 

тико-гіпотетичну настанову, пошукову спрямованісь, самообґрунтування 
авторської індивідуальності, релятивістську основу світогляду есеїста, не-
визначеність, інтелектуальне й духовне переживання, суб’єктивацію явищ 
культури, внутрішнє переживання автора, прямолінійність вираження ав-
торської інтенції, інтимність і голос, звернений до уявної аудиторії”  
(Сільман 2019, 4). 

У “Літературознавчому словнику-довіднику” подано таке визначення 
есе: “невеликий за обсягом прозовий твір, що має довільну композицію і 
висловлює індивідуальні думки та враження з конкретного приводу чи пи-
тання і не претендує на вичерпне і визначальне трактування теми. Харак-
терні ознаки Е. – логічність викладу, що наближає його певною мірою до 
наукової літератури, дбайливе ставлення до художньої форми. Як правило, 
Е. виражає нове, суб’єктивне слово про щось і носить філософський, істо-
рико-біографічний, публіцистичний, літературно-критичний, науково-
популярний чи суто белетристичний характер. Стиль Е. відрізняється об-
разністю, афористичністю, використанням свіжих метафор, нових поетич-
них образів, свідомою настановою на розмовну інтонацію і лексику. Він 
здавна формувався у творах, у яких на передній план виступає особистість 
автора” (Гром’як 2007, 242). 

О. Гук простежив ідентифікацію жанру есе в діахронічному контексті 
європейських та вітчизняних літературознавчих концепцій, розглядаючи 
формально-структурні, філософсько-екзистенційні, антропологічно-
культурологічні, рецептивно-естетичні та інші методологічні моделі (Гук 
2018). 

Б. Матіяш стверджує, що сучасна есеїстика стала базисом гуманітарно-
го знання, що “здатен тримати на собі не один десяток «справжніх науко-
вих праць», автори яких покликатимуться на «геть несерйозні есеї»…” 
(Матіяш 2005). 

Як явище національної духовної культури розглядає українську есеїс-
тику О. Баган (Баган  1995) 

Лінгвістичне дослідження Л. Компанцевої присвячене молодіжній есеї-
стичній прозі кінця ХХ ст. як новому розповідному типу (Компанцева 
1995). Ю. Осадча спостерегла, що “інваріантом канону риторичного жанру 
як «внутрішньою мірою» (чи жанровою матрицею) его-белетристики ви-
ступає есеїстичне письмо – принцип побудови художньої реальності й ав-
торського ego / «я»-доцентрового дискурсу” (Осадча 2006, 29).  

У монографії Т. Шевченко досліджено есеїстику українських письмен-
ників як феномен літератури кінця ХХ – початку ХХІ ст. [17]. Жанрові 
трансформації сучасної української есеїстики проаналізувала 
Ю. Нестеренко (Нестеренко 2014). 

С. Шебеліст спостеріг закономірність, що “особливого поширення у 
сучасній пресі набув жанр есею, який є близьким до нарису, але відрізня-
ється від нього більшою суб’єктивністю, асоціативністю і яскраво підкрес-
леним авторським началом. Довший час цей жанр не був властивий «офі-
ційній» знеособленій журналістиці, а тому найчастіше функціонував у се-



278 
 

редовищі дисидентів (І. Світличний, В. Чорновіл, Є. Сверстюк, І. Дзюба, 
М. Маринович) та еміграційних публіцистів (Ю. Шерех (Шевельов), 
Ю. Луцький, В. Барка, У. Самчук, Б. Осадчук)”. Дослідниця Г. Швець до-
речно говорить про “безсумнівну залежність жанру від політичного кліма-
ту в суспільстві: есе розвивається там, де є можливість вільно викладати 
власну точку зору, демонструючи незалежність мислення, і де виховано 
читачів, яким це цікаво й потрібно” (Шебеліст 2010, 279). Як феномен со-
ціальних комунікацій проаналізувала українську есеїстику Н. Мирошкіна 
(Мирошкіна 2002). 

На думку К. Сільман, “у контексті засобів масової інформації есей стає 
своєрідним медіатекстом, який діє в позалінгвістичних умовах та набуває 
таких суттєвих мас-медійних ознак, як динамічний характер та потоковий 
режим подання змісту, одноразовість і невідтворюваність інформації. У 
той же час есей є глибоко інтегрованим в інформаційний простір та інфор-
маційну політику власників і редколегії ЗМІ. Перевидаючи свої есеї в циф-
ровому середовищі, автори перекодовують друковані тексти, адаптуючи їх 
до нових комунікативних умов. Однак письменники використовують не всі 
переваги, які відкривають перед ними цифрові носії інформації. Вони пе-
ретворюють тексти лише на поверхневому рівні й обмежуються грою з па-
ратекстом, механічно зменшуючи або збільшуючи розмір публікацій, змі-
нюючи заголовки тощо” (Сільман 2019, 4). 

Отже, есе і як літературний жанр, і в системі завдань журналістики 
об’єднує авторська індивідуальність, крізь призму якої осмислюється різ-
ноплановий матеріал. Форма організації думки й тематика можуть бути 
різноманітними, однак актуальність переважно є визначальною рисою жу-
рналістських текстів. 

Твори збірки З. Мензатюк “Зелені чари” – це суб’єктивно-авторське 
осягнення природи рідного краю, яке об’єднує пізнавальний аспект із різ-
них сфер: екології, народної міфології, історії України, культури, літерату-
ри та мистецтва загалом. Презентуючи пласти знань із різних галузей люд-
ської діяльності, авторка створює об’ємний, багатогранний текст. 

Значною мірою З. Мензатюк продовжує традиції, закладені збірками 
Уляни Кравченко “Мої цвіти” (1933) та “Материнки” (1946) 
О. Лятуринської, у яких опоетизовано народні звичаї, світ природи рідного 
краю. 

У простій для дитячого сприйняття формі письменниця З. Мензатюк 
забезпечує знайомство з рідною природою, формуючи повагу до всього 
живого, почуття емпатії. Екологічний аспект збірки є визначальним у її 
творчому задумі, адже авторка звернула увагу і малих читачів, і їхніх бать-
ків на проблеми та загрози практично всіх кліматичних зон України. Не 
йдеться про окремий географічний регіон, авторка ніби “сканує Україну”, 
згадуючи рослини, які ростуть на берегах, поблизу або й віддалік, Сіверсь-
кого Донця, Чаплинки, Дніпра, Дністра, Прута, Збруча і навіть невеликої 
локальної річечки Золота Липа. У такий спосіб продемонстровано і вели-



279 
 

чезну різноманітність рослинного та тваринного світу України, фізичної 
географії країни. 

З. Мензатюк розповідає про Червону Книгу України, яка сигналізує про 
небезпеку зникнення багатьох видів флори та фауни України. Письменни-
ця називає причину такої загрозливої тенденції – недбалість людини у вза-
ємодії з природою (наприклад, шкідливість нераціонального сільського 
господарства для дикорослих нарцисів, варварське розорювання місця ло-
кального зростання рябчика в рідному селі письменниці Рудка, аварія на 
ЧАЕС, хиже винищення рослин людиною навіть не для букетів, а для заба-
ви). Авторка висловлює щире обурення такому стану речей. У збірці “Зе-
лені чари” перелічено види рослин, що через людину та її господарську 
діяльність потрапили до Червоної книги, наче список жертв: “усі види ша-
франів і один з видів підсніжників” (Мензатюк 2020, 11); сон великий і бі-
лий; дикорослі нарциси; “обидва види українських півоній” (Мензатюк 
2020, 27); зозулині черевички; “сальвінія – реліктова рослина” (Мензатюк 
2020, 51); розрив-трава, що “досі росте в лісах під Києвом” (Мензатюк 
2020, 78); жовтий тирлич; дванадцять видів ковили; пізньоцвіт та ін. Вод-
ночас З. Мензатюк наголошує на ролі людини в такому загрозливому стані 
речей і ніби звертається до читача з думкою про те, що без спільних зусиль 
усіх людей, українців всіх поколінь Україна назавжди втратить ці безцінні 
скарби.  

Майстерно, не перевантажуючи текст специфічно науковою терміноло-
гією, письменниця ділиться екологічними знаннями з читачем. Вона опи-
сує заповнення екологічних ніш, пристосування до умов середовища, спо-
сіб нагромадження поживних речовин різними рослинами, порівнюючи 
різні рослини. У полі зору авторки – і еволюційні пристосування рослин, 
про які пише, не вдаючись до метафор, в легкій для дитячого сприйняття 
формі: “більшість з них (первоцвітів. – Ю. К.) мають бульбоцибулини або 
бульбочки, у яких ще з літа нагромаджують поживні речовини. Клітинний 
сік цих рослин вміщує більше цукру, щоб не замерзати, а квітка добре за-
хищена від снігу” (Мензатюк 2020, 10). Серед суто екологічних знань, які 
отримує допитливий читач, – відомості про харчову цінність шафрану, 
спосіб його вирощування в інших країнах, поширення, розмноження, спо-
сіб запилення, а також отруйність чи корисність різноманітних рослин, 
чимало інформації про локальні рослини (“скельна, або гранітна вишня” 
(Мензатюк 2020, 29), що росте на берегах Південного Бугу). З. Мензатюк 
звертає увагу на дивовижні властивості деяких рослин, як-от: своєрідні 
ефірні олії ясенця білого, що в народі називається “неопалимою купиною” 
за те, що кущ цієї рослини може горіти і не згоряти. Водночас авторка ро-
бить уточнення: “Густі випари скупчуються навколо куща – саме вони і 
спалахують. Щоправда, для полум’я має стояти безвітряна і спекотна, до 
35 градусів, погода” (Мензатюк 2020, 46). 

Чимало інформації у збірці “Зелені чари” присвячено лікувальній дії рі-
зноманітних рослин. З. Мензатюк приділила багато уваги традиціям їхньо-
го збору, зберігання, пошуків, багато цих аспектів пов’язані з легендами та 



280 
 

переказами. Закономірно, що при цьому відтворені основні ознаки хвороб, 
у лікуванні яких їх застосовують. Маленький читач дізнається, що сон-
траву, кульбабу можна використовувати як ліки (“незамінна захисниця від 
радіації. Вона ще й вітамінна” (Мензатюк 2020, 22)); конвалія ж “добре лі-
кує серце” (Мензатюк 2020, 31), проте настої традиційно виготовляли із 
квітів “на горілці або меді” (Мензатюк 2020, 31). Серед лікарських рослин 
авторка називає ромашку, аїр, подорожник та інші.  

Пізнавальними є історії про папороть як основний складник ліків від 
глистів, які винайшов один жадібний середньовічний швейцарський апте-
кар, а король викупив його рецепт і віддав людям. Із захопленням відтво-
рила З. Мензатюк історично правдиві факти про отруйну рослину аконіт, 
витяжкою якого “змочували наконечники стріл” (Мензатюк 2020, 85). 

З. Мензатюк не оминає народних прикмет. Наприклад, “кульбаба «вга-
дує» погоду: якщо квіти вранці не розкрилися – не виходьте з дому без па-
расолі!” (Мензатюк 2020, 26). 

Цікаві факти з історії України подає авторка в розповіді про терен: “Те-
рновий вінок поклали на труну Тараса Шевченка і він був красномовнішим 
за будь-які промови, які влада заборонила виголошувати. Із терновими ві-
нцями проводжали в останню путь героїв визвольної боротьби за волю 
України” (Мензатюк 2020, 16). Є в тексті згадка про воронець як традицій-
ну квітку українських квітників. Його “можна побачити біля давніх хати-
нок” (Мензатюк 2020, 27) у музеї народної архітектури і побуту. Не оминає 
письменниця увагою традиції українських козаків. “Козаки носили на шиї 
намисто з бульб (зозулинцю – Ю.К.) як недоторканий запас. У крайніх ви-
падках: собі одну бульбочку, коневі – дві” (Мензатюк 2020, 37). Про коза-
цькі звичаї згадує З. Мензатюк і в есе про очерет: “Колись його порожнисті 
стебла-діжечки врятували життя не одному козакові. Коли обступали воро-
ги, що нема, як одбитися, то він – головою в воду, в рот – очеретину, си-
дить на дні та й тихенько дихає” (Мензатюк 2020, 37). Тут же письменниця 
оповідає читачеві, як рятувалися в очереті люди під час татарських набігів, 
адже він густий і густо росте в воді. У книзі є також відомості про кропиву 
та лободу, що разом з іншими рослинами рятували людей, коли “влада в 
Кремлі вирішила винищити українців голодомором” (Мензатюк 2020, 40). 

За задумом З. Мензатюк, центральним осердям збірки “Зелені чари” є 
міфологічний аспект, тому значну увагу присвячено давньогрецькій та 
українській міфології. Примітно, що і крізь призму міфу промовляє еколо-
гічний аспект. Так, письменниця згадує міф про скіфа Анахарсіса, якого 
колись запитали: “хто живе за досконалішими законами: люди чи звірі?” 
(Мензатюк 2020, 15). А він відповів, що тварини, бо “живуть за законами, 
які дав їм Бог, а люди самі придумують собі закони” (Мензатюк 2020, 16). 

У центрі письменницької уваги – мотив метаморфози. Ще 
М. Костомаров стверджував: “З символічним поклонінням до предметів 
фізичного фізичного світу тісно пов’язаний у слов’ян догмат перетворен-
ня; в піснях слов’янських народів дуже багато історій про перетворення 
[…]” (Костомаров 1994, 232). За спостереженням І. Нечуя-Левицького, 



281 
 

“деякі метаморфози дуже похожі на грецькі й римські і тим затверджують 
науку, що давня українська релігія була пантеїстична, коли чоловік, як мі-
крокосм, розпускається в частині натури, з котрої його виводила давня мі-
фологія.  

Метаморфоз в українській народній поезії дуже багато” (Нечуй-
Левицький 1992, 68).  

З. Мензатюк описує давньогрецький міф про Нарциса: “Нарцис виріс 
красенем, усі дівчата закохувалися в нього, проте він любив тільки полю-
вання. Через його байдужість німфа Ехо висохла з горя, і від неї зостався 
лиш голос. Одного разу на полюванні Нарцис нахилився до джерела, щоб 
напитись, і раптом побачив своє віддзеркалене обличчя. Власна врода так 
вразила юнака, що він не зміг відійти від потічка і навіки застиг над ним, 
милуючись собою. Так і перетворився на чудову квітку” (Мензатюк 
2020, 18). Мотив метаморфози формує також давньогрецький міф про во-
дяну лілію, якою стала прекрасна німфа, “ця квітка чарівна – може наділя-
ти людей красномовством” (Мензатюк 2020, 54). 

Одна із розповідей письменниці – про трагічну історію кохання дівчи-
ни-красуні та козака: “У день їхнього весілля на село напали татари. Коза-
ка убили у сутичці, загинула й наречена. Засмучені їхньою долею люди 
поховали молодят в одній могилі. І ось на ній виросла незвичайна вишня, 
схожа на загиблу дівчину” (Мензатюк 2020, 28). Аналогічно – в легенді 
про дівчат, “яких гнали в неволю татари. Рятуючись від наруги, полонянки 
втопилися в глибокому озері”, ставши на ранок лілеями (Мензатюк 
2020, 55). Часи турецьких набігів оживають у топонімічній легенді про ко-
вилу на Анниній горі: задля порятунку інших буковинська красуня відво-
лікла ворогів, а вирване волосся з її русої коси проростало ковилою (Мен-
затюк 2020, 92–93). 

Переповідаючи ці давні легенди та міфи, письменниця досягає важли-
вої мети: передає юному читачеві своє ставлення до квітів як до живих іс-
тот, яких треба берегти і поважати.  

Подекуди З. Мензатюк відтворює народні традиції, що ґрунтуються на 
язичницькому світосприйнятті. Наприклад, святкування Купала. Згадуючи 
про полин, письменниця зауважує, як дівчата в день Івана Купала ходили з 
полином, знаючи, що на запитання русалки “полин чи петрушка?” (Менза-
тюк 2020, 59) треба відповідати “полин”, щоб відлякати нечисту силу. Таку 
ж традицію зафіксував ще І. Нечуй-Левицький, зауважуючи про принале-
жність до пантеїстичної релігії: “Ніч на Купайла дуже значна для українсь-
кого народу. В той час сила сонця й тепла розвивається до найбільшої мі-
ри. Хліб починає спіти, трава й всяке зілля стоїть в цвіту. … В той день хо-
дять по землі русалки, і дівчата цілий день носять під пахвами полин, щоб 
не причепились русалки” (Мензатюк 2020, 33). З. Мензатюк описує також 
ворожіння дівчат на дивині (інші назви рослини: царська свіча, коров’як, 
ведмеже вухо) як спосіб прикликати судженого, зауважуючи, що в істори-
чній повісті Б. Лепкого “Мотря” “саме так ворожила красуня Мотря Кочу-
беївна”, і “до неї приїхав гетьман Іван Мазепа” (Мензатюк 2020, 67). 



282 
 

Важливим складником міфосвіту збірки “Зелені чари” є апокрифічні 
легенди. З. Мензатюк наводить апокрифічні легенди про Адама та Єву, в 
яких пояснено походження підсніжників і фіалок: “Коли Адама й Єву ви-
гнали з раю, на землі також була зима, падав сніг. Єва замерзла й засмути-
лася. І тоді з Божої ласки, щоб її підбадьорити, кілька сніжинок перетвори-
лося на підсніжники”. 

Щоправда, інша легенда оповідає, ніби земних злигоднів не витримав 
Адам: “він заплакав, і з його сліз виросли фіалки” (Мензатюк 2020, 8). У 
тексті “Терновий вінець” використано розповідь про те, як терен до Бога 
ходив просити захисту (Мензатюк 2020, 14–15); в есе “Сльози Божої Мате-
рі” – про сльози Божої матері, які перетворилися на квіти конвалії (Менза-
тюк 2020, 31); апокрифічна легенда про те, як із виготовлених для забавки 
для малого Ісуса квітів виросли маргаритки, використана в тексті “Стокро-
тки” (Мензатюк 2020, 42–43). Про те, що дивину “вважають квіткою Діви 
Марії” повідомляє З. Мензатюк в однойменному тексті. Есе “Дзвоники” 
містить апокрифічне пояснення походження церковних дзвонів, згадуючи, 
як ці квіти стали прообразом першого церковного дзвона в містечку Нола в 
італійській Кампанії (Мензатюк 2020, 70–71). Колоритно відтворено леге-
нду про те, як “осот дістався нечистому” (Мензатюк 2020, 95). Міститься у 
збірці апокрифічне пояснення назви Петрів батіг: колись отари овець у не-
бі належали Адамові, але коли він “согрішив і мусив покинути райські ви-
соти, Бог передав його отари апостолові Петру. От і жене їх святий апостол 
рано-вранці на пашу, тим-то Петрів батіг удосвіта розцвітає, найраніше 
серед трав. А з полудня отари спочивають, тож і цвіт закривається. Спеко-
тної днини можна помітити, як над степом тремтить, переливається повіт-
ря – то, значить, пройшла невидима отара, здійнявши небесну куряву” 
(Мензатюк 2020, 112–113).  

Доречно наводить З. Мензатюк думку фольклориста Г. Булашева про 
те, що є дуже багато назв рослин, “за якими стоять давні, на жаль, уже 
втрачені повір’я й перекази: Адамове ребро, Адамова голова, Богородична 
коса, Божа ручка, івасики, миколайчики, Петрів хрест, Петрова закуска, 
чоловічий вік, чортове яйце та інші. Ці назви, що «дуже багато промовляли 
колись народному почуттю й уяві, для нас нині залишаються тільки живи-
ми свідками того, що з рослинами цими пов’язаний був цілий цикл народ-
но-поетичних легенд», – зазначає дослідник” (Мензатюк 2020, 113). 

Колорит збірки увиразнений інтертекстуальними зв’язками. Так, в есе 
про гісоп З. Мензатюк звертається до метафоричної стилістики Біблії: так, 
у псалмі 50 (“Очисти гісопом мене, – і буду я чистий, омий Ти мене – і 
стану біліший від снігуˮ) (Мензатюк 2020, 68) за допомогою образу цієї 
рослини відтворена думка про очищення від гріхів.  

Доповнюють інформаційну основу збірки, авторські міркування про 
потребу збереження екосистеми, краси природи численні звернення до ху-
дожніх творів Г. Х. Андерсена, Т. Шевченка, Л. Глібова, Лесі Українки, 
М. Вороного, М. Драй-Хмари, М. Рильського, П. Тичини, В. Сосюри, 
О. Гончара, Л. Костенко та інших. В есе “Неопалима купина” З. Мензатюк 



283 
 

скеровує до однойменної книги С. Плачинди, присвяченої популяризації 
українських діячів. У просторі збірки – і спостереження про українські 
вишневі сади французького мандрівника Г. Левассера де Боплана, і згадка 
про дослідження народної медицини З. Болтарович, і про те, як В. Івасюк, 
знайшовши легенду в одному верховинському селі, створив пісню “Черво-
ну руту”… 

Збірка “Зелені чари” складається із 37 творів, розповіді охоплюють 
практично річний цикл активності рослин – від первоцвітів до останніх 
квітів року, є тут описи луків та інших ландшафтів. 

Завершальним є розділ “Загадки про рослини”. Більшість загадок фор-
мує персоніфікація. Наприклад, загадка про ячмінь: “Що то за твір, що ні 
чоловік, ні звір, а має вуса” (Мензатюк 2020, 115); про вишню: “Червона 
дівонька, біле дитя” (Мензатюк 2020, 115); про ромашки: “Стоять у лузі 
сестрички: золоті очі, білі вії” (Мензатюк 2020, 116); про водяні лілії: 
“Стоять красуні на воді, Вінки в них білі й золоті” (Мензатюк 2020, 116) та 
інші. Привертає увагу загадка про березу, створена на апокрифічній осно-
ві: “Біля-білява перед Богом стояла: «Боже мій милий! Моє тіло рубають, 
мою кров п’ють!»ˮ (Мензатюк 2020, 116). Як правило, розгадування зага-
док вимагає від малого читача базових знань про рослину (колір квітів, ви-
сота стебла, розмір і кількість насіння тощо), наприклад, “На городі тичка, 
на тичці капличка, а в ній більше, ніж сто” (Мензатюк 2020, 115).  

Важливу роль у збірці “Зелені чари” авторка приділяє візуальному мис-
тецтву. Основними ілюстраціями слугують світлини. В есеїстичних текс-
тах  трапляються згадки або й розповіді про художників, у роботах яких 
зображені рослини. Так, З. Мензатюк розповідає, що “воронець любила 
малювати Катерина Білокур” (Мензатюк 2020, 27). Треба наголосити, що 
К. Білокур для письменниці – творчий авторитет: “У селі Богданівка на Ки-
ївщині жила художниця Катерина Білокур, яка все життя малювала квіти. 
Краще за неї їх не відтворював на полотні ніхто в цілому світі” (Мензатюк 
2020, 32). Заради того, щоб побачити конвалії, вона “пішки, хворими нога-
ми (бо звідки гроші на автобус у сільської жінки у колгоспному “раюˮ) 
йшла тридцять кілометрів до Пирятина і стільки ж – звідти… 

Конвалії, які вона побачила, стали безсмертними на її картинах” (Мен-
затюк 2020, 32). Органічно доповнює збірку “Зелені чари” репродукція ка-
ртини К. Білокур “Квіти за тином” (1935).  

Сприяє розвитку уяви малого читача, формуванню візуальної 
об’ємності і згадка про те, що давню легенду про вишню-степовичку “на-
родний художник Федір Панко з козацького села Петриківка на Дніпропе-
тровщині, звідки походить відомий народний петриківський розпис, зма-
лював […] в картинах, котрі обійшли багато виставок, друкувалися в аль-
бомах і книгах” (Мензатюк 2020, 28–29). Є у тексті згадка про картину 
М. Божія “Думи мої, думи мої”, на якій немолодий Т. Шевченко, “уже піс-
ля заслання, задумавшись, сидить серед пришерхлого від сонця степу” з 
чортополохом на передньому плані, що символізує його нелегку долю 
(Мензатюк 2020, 96).  



284 
 

Отже, збірка есе З. Мензатюк “Зелені чари” – це цілісний світ природи 
рідного краю, пронизаний міфами, легендами, народними звичаями. Пись-
менниця презентує органічний синтез патріотичних настанов та екологіч-
них застережень, формуючи в дітей усвідомлено відповідальне ставлення 
до рідного краю.  

 
Баган, О. (1995). Есей та есеїзм. Українські проблеми. 1. С. 68–78. 
Гук, О. (2018). Становлення ідентичності жанру есе: метолодологіч-

ний аспект. Молодий вчений. 9.1 (61.1). С. 35–39.  
Компанцева Л., (1995). Сучасна молодіжна есеїстична проза як новий 

розповідний тип (когнітивно-мовний підхід). Харківський національний 
університет. Харків. 24 с. 

Костомаров, М. (1994). Несколько слов о славяно-русской мифологии в 
языческом периоде, преимущественно в святи с народною поэзиею. 
Либідь. Київ. С. 257–259. 

Куманська Ю. (2020). Збірка есе Зірки Мензатюк “Український квіт-
ник”: екологічні аспекти. Вчені записки Таврійського національного уні-
верситету. 31 (70). 1. Ч. 3. С. 163–168.  

Літературознавчий словник-довідник, (2007). Академія. Київ. 752 с.  
Матіяш, Б. (2005). Щось на кшталт есеїстки. [Електронний ресурс]. 

Режим доступу: https://m.krytyka.com/ua/articles/shchos-na-kshtalt-eseyistyky. 
Мензатюк, З. (2020). Зелені чари: оповідання. Букрек. Чернівці. 120 с. 
Мирошкіна, Н. (2002). Українська есеїстика як феномен соціальних ко-

мунікацій. Київський національний університет ім. Тараса Шевченка. Київ. 
20 с.  

Нестеренко, Ю. (2014). Сучасна українська есеїстка: жанрові транс-
формації. Київський національний університет Київський національний 
університет ім. Тараса Шевченка. Київ. 18 с.  

Нечуй-Левицький, (1992). Світогляд українського народу (ескіз україн-
ської міфології). Обереги. Київ. 88 с.  

Осадча, Ю. (2006). Есеїстичне та романічне письмо як способи “мис-
лити” літературу. Слово і час. 2. С. 29–38.  

Сільман, К. (2019). Есей як жанр на перетині літератури та журналі-
стики. Чорноморський національний університет ім. Петра Могили. Ми-
колаїв. 227 с.  

Сільман, К. (2015). Письменницька інтернет-есеїстика як різновид ма-
сової літератури. Науковий вісник Миколаївського національного універ-
ситету імені В. О. Сухомлинського. Філологічні науки (літературознавст-
во. 2 (16). Миколаївський національний університет імені 
В. О. Сухомлинського. С. 261–265.  

Сільман, К. (2017) Есеїстика як перехідне жанрове утворення: теоре-
тичний аспект. Філологія. Літературознавство. Т. 301. Чорноморський на-
ціональний університет ім. Петра Могили Миколаїв.  С. 137–143.  



285 
 

Шебеліст, С. (2010). Трансформаційні процеси в системі журналістсь-
ких жанрів. Вісник Львівського університету. Серія теле- та радіожурналі-
стика. 9. Ч. 1. C. 274–280. 

Шевченко, Т. (2019). Есеїстика українських письменників як феномен 
літератури кінця ХХ – початку ХХІ ст. Видавничий дім Дмитра Бурого. 
Київ. 584 с.  
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
  



286 
 

ПЕРЕКЛАДАЦЬКА ТВОРЧІСТЬ ПОДРУЖЖЯ  
КОСТЕЦЬКИЙ-КОТТМАЄР НА ПРИКЛАДІ П’ЄСИ  

МИКОЛИ КУЛІША “НАРОДНИЙ МАЛАХІЙ” 
 

Олеся Лазаренко 
 

(Німеччина) 
 

Подружній і творчий тандем українського літератора, перекладача, 
видавця, редактора Ігоря Костецького та німецької поетеси і перекладач-
ки Елізабет Коттмаєр посідає важливе місце в історії української літе-
ратури ХХ століття, зокрема тієї, що розвивалася на еміґрації. Одним із 
перших завдань заснованого ними у Німеччині видавництва “На горі” ста-
ла трансляція читацькій публіці як творів зарубіжних митців українською 
мовою, так і найкращих зразків українського письменства німецькою. Се-
ред таких перекладацьких перлин перебуває і п’єса Миколи Куліша “На-
родний Малахій” (“Der Volks-Malachias”, 1972), машинописний примірник 
якого зберігається в Дослідницькому центрі Східної Європи у Бремені.  

Ключові слова: Ігор Костецький, Елізабет Коттмаєр, Микола Куліш, 
п’єса “Народний Малахій”, українсько-німецькі перекладацькі зв’язки 

 
 

THE TRANSLATION WORK OF THE KOSTETZKY-KOTTMEIER 
COUPLE ON THE EXAMPLE OF MYKOLA KULIŠ’S PLAY  

“PEOPLE’S MALAKHIJ” 
 

Olesja Lazarenko 
 

A marital tandem of the Ukrainian writer, translator, editor and publisher 
Eaghor Kostetzky and the German poet and translator Elisabeth Kottmaier 
played a significant role in the development of Ukrainian literature of the 20th 
century. Kostetzky -Kottmeier’s West Germany-based publishing house “Na 
hori” (On the Mountain) focused on both translating German literature into 
Ukrainian and Ukrainian literature into German. One of such projects was a 
German edition of Mykola Kuliš’s play “People’s Malakhij” (“Der Volks-
Malachias”, 1972). Its unpublished manuscript is held at the Research Centre 
for East European Studies at the University of Bremen. 

Key words: Eaghor Kostetzky (Ihor Kostec’kyj), Elisabeth Kottmeier, My-
kola Kuliš, the Play “People’s Malakhij”, Ukrainian-German translation con-
tacts. 
 

Історія української еміграційної літератури налічує понад 100 років і,  
як вважають дослідники, бере свій початок від подій після Першої світової 
війни: “Наша перша політична еміґрація, що до неї спричинився був 
нещасливий кінець славетних визвольних змагань 1917–1921 років, 



287 
 

лишиться в пам’яті українського народу щільно пов’язаною з великим 
піднесенням нашої національної літератури” (Державин, 169). Наступний 
період пов’язаний із завершенням Другої світової війни, коли особливо 
активними для розвитку української літератури в Західній Європі були на-
ступні чотири повоєнні роки: “Період це був короткий, але сповнений бур-
хливого й цікавого життя. Тепер він цілком у минулому, а історія подбала 
за те, щоб виразно відмежувати його в часі: початок – кінцем Світової вій-
ни, кінець – масовим виїздом української еміґрації з Европи, особливо з 
Німеччини й Австрії” (Шевельов, 480). Згодом цей період окреслять ще як 
“Література ДіПі”: “Немає сумніву, що еміґраційна література періоду Ді-
Пі, тобто, загально беручи, другої половини 1940-их років, становить 
окрему й чітко визначену добу” (Грабович, 47). 

Оскільки зацитовані перші дві праці Володимира Державина та Юрія 
Шевельова – свідків і безпосередніх учасників творення української літе-
ратури в нових історичних умовах – були написані в 50-х роках ХХ ст., то 
дозволимо собі, спираючись на подальші літературознавчі студії, хроноло-
гічно розширити і продовжити межі розвитку українського красного пись-
менства в еміграції. Як писав Григорій Костюк, “Український літературний 
процес поза межами рідного краю – факт реально існуючий” (Костюк, 38), 
і у своїй статті, присвяченій діяльності Об’єднання “Слово”, він предста-
вив таку періодизацію: 1921–1940 рр. (Львів, Прага, Париж, Варшава); 
1941–1945 рр. (окуповані місця України, Прага, Берлін);  1945–1954 рр. 
(час заснування МУРу, Мюнхен, Авґсбурґ, Штутґарт, Новий Ульм, Париж, 
Зальцбурґ, Інсбрук); від 1954 року до наших днів35 (Нью-Йорк, Філадель-
фія та околиці – О.Л.) (Костюк, 40). Згодом Юрій Луцький запропонує 
більш узагальнений поділ, описавши літературу української діаспори у 
двох розділах – “Western Ukraine end Emigration. 1919–1939” / “Західна 
Україна й еміґрація. 1919–1939” (Luckyj, 87–94) і “The Second Emigration 
and Diaspora. 1945–1990” / “Друга еміґрація і Діаспора. 1945–1990” 
(Luckyj, 95–103).  

Палітра діяльності українських письменників, поетів, перекладачів, лі-
тературних критиків, літературознавців, видавців, редакторів у повоєнні 
роки в еміграції як у Європі, так і в Америці чи Канаді надзвичайно яскра-
ва, багата і різноманітна. На розсуд і на втіху читачів були представлені усі 
жанри і стилі – проза, поезія, драматургія, критика, мистецтво перекладу, 
що органічно влилися у всесвітній літературний процес. 

Однак варто вказати, що ще одним аспектом діяльності українських лі-
тераторів в еміграції, окрім публікування своїх власних творів, літератур-
но-критичних, літературознавчих чи перекладацьких праць, видавництва 
архівних матеріалів, журналів, наукових збірників тощо, стало також пере-
видання українських першоджерел з 20–30-х років, зокрема роману “Міс-
                                                           
   

35
 Цей четвертий період розпочинається роком заснування Об’єднання українських письменників у 

діаспорі “Слово”, яке існувало протягом 1954–1997 років. Фраза “до наших днів” означає 1971 рік, тобто 
момент публікації Григорія Костюка. 
  



288 
 

то” В. Підмогильного,  листування членів ВАПЛІТЕ 1926–1928 рр. під на-
звою “Голубі диліжанси”, збірки есеїв Едварда Стріхи (Костя Буревія), 
драм, листів і статей Миколи Куліша тощо (Костюк 1971, 46). Такий інте-
рес до мистецької спадщини періоду, названого згодом польським публі-
цистом Єжи Ґєдройцем “Розстріляне Відродження”, серед діаспорних дія-
чів культури сучасні дослідники пов’язують передусім із ідеєю продов-
ження і відновлення творчих традицій того часу, а також із таким важли-
вим моментом, як збереження пам’яті про своїх колег, кому не вдалося 
врятуватися від страшної репресивної машини з боку радянської влади: 
“Чимало митців, котрі розпочали свою творчу діяльність у 1920–1930-х 
роках,  опинившись у таборах ДіПі, продовжили те, що не встигли зробити 
в радянській Україні, а найголовніше, намагалися реабілітувати своїх зни-
щених сталінською системою літературних колег” (Лущій, 52).  

Так, зокрема, у щотижневику “Українські Вісті”, що виходив друком з 
1945 року у Німеччині, була заснована рубрика “Перед світлою пам’яттю”, 
де публікувалися відомості про М. Хвильового, В. Підмогильного, М. Йо-
гансена, М. Зерова, Є. Плужника та інших (Лущій, 52). У часописі “Рідне 
Слово” за 1946 рік з’являється стаття  О. Кульчицького “Український те-
атр в дзеркалі психоаналізи (Спроба глибинно психологічної інтерпретації 
«Народного Малахія» Куліша і «Ворога» Косача)” (Кульчицький). Згодом 
на ІІІ з’їзді Об’єднання Українських Письменників “Слово” у м. Нью-Йорк 
18–19 травня 1968 року, приуроченому до 50-річчя відновлення українсь-
кої держави, темою однієї з панелей було “Літературне і театральне життя 
20-х років в Україні”, де прозвучали доповіді Петра Голубенка “Організа-
ційні форми літературного життя 20-их років”, Ігоря Губаржевського 
“Проблеми стилю літератури 20-их років”, Йосипа Гірняка “«Березіль» і 
проблеми театру 20-их років” та ін. (Костюк, 44–45). 

Наступним кроком стало сприяння публікації творів письменників 
1920–30-х років, передмови і рецензії до яких писали відомі діаспорні лі-
тературознавці Г. Костюк, І. Кошелівець, Б. Кравців, Ю. Лавріненко, Ю. 
Луцький, Ю. Шерех та ін. із закликами до еміґраційних дослідників вивча-
ти тогочасну українську літературу (Лущій, 53). Ще одним заходом попу-
ляризації творчих ідей і надбань цього періоду стали виступи Ю. Лавріне-
нка та І. Качуровського на радіо “Свобода” (Лущій, 53). Цікавими є також 
факти створення літературних фондів допомоги сім’ям репресованих пи-
сьменників, які опинилися в еміґрації. Так, зокрема, заходами діяча україн-
ського театру, актора театру “Березіль” Й. Гірняка і його дружини, керів-
ниці Українського театру в Америці О. Добровольської, був заснований 
“Комітет допомоги родині Миколи Куліша”, який “ефективно допоміг … 
родині великого українського драматурга” (Костюк, 50).  

Повертаючи із небуття імена заборонених в радянській літературі пи-
сьменників, еміграційні діячі намагалися познайомити із їхньою творчістю 
не тільки співвітчизників, але й також іноземних читачів. У зв’язку з цим у 
1959 році була, наприклад, опублікована антологія прозаїків “Розстріляно-
го Відродження”  у  німецькому  перекладі   відомої  культурної   діячки 



289 
 

А.-Г.  Горбач “Синій  листопад” (за назвою  новели  М. Хвильового):     
“А.-Г. Горбач вважала, що німецького читача особливо зацікавлять такі 
твори видатних прозаїків 1920-х років, як «Третя революція» В. Підмоги-
льного, «Сентиментальна історія» М. Хвильового, «Драконів суд» Б. Ан-
тоненка-Давидовича. Вона переклала німецькою мовою й новелу М. Хви-
льового «Я (Романтика)»” (Лущій, 55–56). Відомою є також її стаття у ча-
сописі “Osteuropa” за 1964 рік “Prosa und Drama in der sowjetukrainischen 
Literatur der Gegenwart”, де особлива увага приділена українським поетам і 
письменникам 20-х років – репресованим Григорію Косинці,  Миколі Хви-
льовому, Валер’янові Підмогильному, Михайлові Івченкові, Миколі Кулі-
шеві, Олексі Влизькові, Миколі Зерову, яких після смерті Сталіна було ре-
абілітовано (Horbatsch, 525–526). Важливою у цьому контексті є також ан-
гломовні літературні розвідки українського театрознавця В. Ревуцького 
про Миколу Куліша  1956 і 1971 років (Костюк, 79; Revutsky).  

Ще одним вкладом в ідею української діаспори представити мистецькі 
пошуки і традиції вітчизняної літератури 20–30-х, зокрема в драматургії, 
став німецький переклад п’єси Миколи Куліша “Народній Малахій”, здій-
снений у 70-х роках творчим подружжям Ігорем Костецьким та Елізабет 
Коттмаєр. Рукопис цієї праці зберігається нині у Дослідницькому центрі 
Східної Європи при Бременському університеті36 і ще не був опублікова-
ний попри титанічні старання перекладачів, про що ми скажемо трохи ни-
жче. 

У мистецькому багажі письменника, поета, перекладача, публіциста, 
критика, видавця і редактора Ігоря Костецького і його супутниці – поетеси, 
перекладачки, есеїстки, видавчині Елізабет Коттмаєр, що проживали непо-
далік від Штутґарта в Німеччині, налічується величезна кількість художніх 
робіт, як з власної творчості, так і з ретрансляції інтелектуальної спадщини 
найвідоміших постатей української і світової культури. Завдяки заснова-
ному цим тандемом видавництву “На горі” читачі дістали змогу відкрива-
ти для себе твори як тогочасних діячів української літератури, наприклад 
Василя Барки, Зиновія Бережана, Віри Вовк та ін., так і тексти В. Шекспі-
ра, Т. Еліота, О. Уайльда, С. Ґеорґа, Е. Павнда та ін., що зазвучали україн-
ською мовою (Павличко, 353).  

Ще одним важливим напрямком цієї літературно-мистецької діяльності 
Костецького і Коттмаєр, скерованим вже безпосередньо на німецькомовне 
середовище, стала публікація українських творів саме німецькою мовою. 
Так було у випадку із антологією сучасної української поезії (“Weinstock 
der Wiedergeburt”) чи виданням роману Олеся Гончара “Собор”37 (Hontsch-
ar).  

                                                           
     36 Forschungsstelle Osteuropa (https://www.forschungsstelle.uni-bremen.de/), Фонд Eaghor Kostetzky 
     37 Свого часу ми досліджували історію цього перекладу: Лазаренко, О. (2018). Роман Олеся Гончара 
“Собор” в німецькомовному просторі: історія перекладу.  / Acta Universitatis Palackianae Olomucensis, 
Facultas Philosophica. Ucrainica VIII. Současná ukrajinistika. Problémy jazyka, literatury a kultury. Olomouc. 
S. 185–190. 

https://www.forschungsstelle.uni-bremen.de/


290 
 

Для невтомних Костецького і Коттмаєр наступним перекладацьким за-
думом, як було згадано вище, стала творчість відомого українського дра-
матурга Миколи Куліша, зокрема його п’єса “Народній Малахій” – “одна з 
дорогоцінних перлин української літератури”, за словами Ю. Лавріненка 
(Лавріненко 1953, 3), що була написана у 1927 році. Далі літературний 
критик зазначає, що “… виставлений Курбасом у харківському «Березолі» 
1928 року, видрукований Хвильовим у 9-тій книжці «Літературного Ярма-
рку» 1929 року, цей твір Миколи Куліша спричинив був в Україні не мен-
шу бурю, ніж памфлети Миколи Хвильового. Хвильовісти вважали твір 
найбільшим шедевром, Москва – найбільш нахабною вилазкою проти 
компартії, тим часом, як харківські студенти деклямували по вулицях цілі 
монологи Малахія і Кума, намагаючись імітувати Крушельницького і Гір-
няка. Декому здавалося, що сталося щось надзвичайне, ніби народження 
нової ери відбулося на сцені і в душах людей” (Лавріненко 1953, 3).  

Основні теми у творчості Куліша були пов’язані із становленням люди-
ни на тлі епохальних змін:  “Темою Кулішевої творчости було ставання 
людини. Ця тема трагічна, і в усі епохи вона була й залишається такою. 
Куліш проніс її чесно. Він поставив її глибоко. … Він був великий, без пе-
ребільшення геніяльний письменник, і він знав чи відчував, що в деяких 
випадках велика безпорадність – двері до великого письменства. Він був 
також великий майстер, і тому він міг пропустити свою тему крізь різні 
жанри, від дон-кіхотіяни трагікомічного «Народнього Малахія», через 
грайливість і гумор «Мини Мазайла», і через гелікони «Патетичної сона-
ти» до елегії безнадійности в «Маклені Ґрасі»” (Шевельов, 65). Куліш опи-
сував і досліджував у своїх п’єсах психологію українських революціонерів 
і ставлення людини до революції, що не збігалося у своєму прагненні до 
правдивості із офіційним творенням образу соціалістичної України (Stekh, 
119).  

Зважаючи на вищевикладене, нам видається, що було кілька причин з 
боку українсько-німецького подружжя Костецький-Коттмаєр обрати для 
перекладу саме драматургію Куліша. Це було пов’язане насамперед із тен-
денціями української еміґраційної літератури повернути в історично-
мистецький контекст спадщину своїх колег з 20–30-х років, про що була 
мова на початку цієї статті. Окрім того, сам Ігор Костецький мав театраль-
ну освіту (свого часу він навчався у Москві в Державному інституті теат-
рального мистецтва ім. Луначарського (відомий як “ГИТИС”, сучасний 
“Российский институт театрального искусства”) і Ленінграді при школі 
Драматичного театру, а пізніше в 30-х роках працював режисером у театрі 
в Пермі), він добре орієнтувався в історії театру, написав монографію про 
театральну політику в Радянському Союзі (Костецкий), читачам відомі та-
кож його власні п’єси (Костецький).  Це все підготувало серйозний ґрунт 
для того, щоб німецькомовний світ побачив і оцінив драматургічний та-
лант Миколи Куліша.  

Насправді німецька читацька аудиторія вже мала змогу раніше відкрити 
для себе творчість Миколи Куліша ще за його життя – мова про п’єсу “Па-



291 
 

тетична соната”, яку в російському перекладі у Москві у постановці Олек-
сандра Таїрова побачив німецький письменник Фрідріх Вольф. Він  “пере-
клав … на німецьку мову, а берлінське видавництво Фішер видало її фото-
копією і поширювало серед німецьких театрів. Фрідріх Вольф писав у пе-
редмові до перекладу: «Форма патетичної сонати – цієї найбільшої україн-
ської драматичної поезії – в світовій літературі може бути порівняна тільки 
з драматичними поемами Фавст і Пер Гюнт. Прихід Гітлера до влади 
обірвав зацікавлення п’єсою в Німеччині»” (Лавріненко 1959, 653). Відома 
також повоєнна публікація цієї п’єси у перекладі Ґюнтера Яніхе при спів-
праці Райнера Кірша (Kulisch) і рецензія Йохенна Гляйса на постановку 
п’єси у 1968 р. у місті Путбус (Gleiß).   

Задум здійснити переклад і опублікувати Кулішеву п’єсу “Народній 
Малахій” склався у Костецького наприкінці 70-х років, про що можна про-
читати з його листів  до Юрія Лавріненка38:  

 
Дорогий Юрку! Тобі й усім рідним бажаю радісних свят Різдва і твор-

чого нового 1969. Головне: сил і здоров’я. Маю до тебе велике прохання. 
Мені надзвичайно потрібен текст тієї сцени на заводі “Малахія”, який не 
ввійшов у “Розстріляне відродження”. Ти або Костюк, безумовно, маєте 
число “Літературного ярмарку”, де ця сцена була опублікована разом з 
усім текстом. Тож якщо зможеш, зроби фотокопію тих сторінок і будь 
добрий надіслати мені. Буду тобі вельми вдячний. 

З привітом щиро твій К. (Лист від 22.12.1968).  
 
Але вже у наступному листі Костецький радісно повідомляє:  
 
У міжчасі надійшов і лист із Романенчуковим окремим виданням “Ма-

лахія”39. Дякую і за це сердечно. І тепер виявляється, що твої зусилля 
копіювати сцену на заводі були марні, бо книжка містить і цю сцену. 
Шкода мені, що завдав тобі труду (Лист від 24.3.1969). 

 
З тим, аби увиразнити німецький переклад “Малахія”, Костецький ви-

сунув ідею зробити магнітофонний запис однієї з фінальних сцен, де зіграв 
би Йосип Гірняк – відомий український актор і режисер, що працював у 
театрі “Березіль” Леся Курбаса. У постановці п’єси “Народній Малахій” 
1928 року йому дісталася роль Кума, про що він так згадує: “Приглядаю-
чись до проб цілий тиждень, я після вечірньої вистави залишався в театрі о 
2-3 годині ночі й намагався перевтілюватись у зовнішній образ Кума, який 
був зарисований і умонтований режисером у дію першої картини. Моїм 
                                                           

38 Цитати з листування подано за електронним ресурсом:  
http://1576.ua/uploads/files/5644/Kostetskyi_Igor.Lysty_do_Juria_Lavrinenka.1576.ua.txt. Підготовку 

до друку і коментарі здійснив Марко Р. Стех. 
39 Примітка Марка Р. Стеха: “Літературознавець і видавець Богдан Романенчук в 1950–1961 роках 

був редактором літературного журналу «Київ», у Філадельфії та видав низку книжок, включно зі згада-
ним тут виданням: Микола Куліш. Народній Малахій: трагедійне. – Філядельфія: Видавництво «Київ», 
1952”. 

http://1576.ua/uploads/files/5644/Kostetskyi_Igor.Lysty_do_Juria_Lavrinenka.1576.ua.txt


292 
 

завданням було скоріш усього засвоїти інтонаційну партію слова і мови 
Кума,  яка не сміла випадати з ритму й мелодії звукового дійства. … Текст 
ролі я засвоїв з усіма інтонаційними та вокальними звучаннями, згідно з 
гармонією режисерської партитури” (Гірняк 1982, 289, 290). 

Зацікавлення п’єсою М. Куліша серед української театральної публіки 
було величезне: “У призначений для перегляду день театр за багато часу 
до початку був обложений для перегляду такою масою публіки, як ніколи 
досі. Крім письменників, журналістів, мистців, делеґатів професійних спі-
лок, театр облягла молодь усіх інститутів та вищих шкіл Харкова” (Гірняк 
1948, 119). Сама прем’єра відбулася аж через місяць після важких дебатів 
між режисером Л. Курбасом, автором М. Кулішем і представниками влади 
з Комісаріату Освіти, Репертуарного комітету і Політбюро ЦК КП(б)У, але 
протрималася вистава всього два місяці: “П’єсу ставив Березіль кожного 
дня два місяці при повній залі і демонстративній реакції глядачів. Партія 
не могла довше терпіти не бажаного для себе явища і за два місяці остато-
чно заборонила п’єсу” (Гірняк 1948, 119).   

Неймовірний успіх усіх, без винятку, п’єс Куліша у постановках Курба-
са літературознавець і публіцист Віктор Петров пояснює так: “Чим був в 
галузі театру «Березіль», створений Лесем Курбасом, тим у галузі драма-
тургії був Микола Куліш. В особі Куліша «Березіль» знайшов свого драма-
турга, і Куліш в «Березолі» свій театр. Курбас і Куліш сполучилися, щоб 
визначити шляхи модерного українського театрального мистецтва” (підк-
реслення – автора)  (Петров, 681).  

Найімовірніше, що І. Костецький встигнув подивитися “Народнього 
Малахія” – “справжній трагедійний шедевр, що висміював комуністичну 
утопідю і став висловом української опозиції” (за Луцьким, 88) – і пройня-
тися його мистецькою силою. Звертаючись до Ю. Лавріненка по контакти 
до  Й. Гірняка щодо аудіозапису, він так це коментує: 

 
Зате прошу тебе про одну надзвичайно важливу річ. І то не прошу 

навіть, а благаю з усього серця й усіма фібрами душі. Ти – чи хто інший, 
якщо тобі було б заважко, – повинні вжити усіх моральних та практич-
них заходів, аби в Йосипа Йосиповича вирвати на тонфільм монолог Кума 
у фінальній дії в божевільні. Для можливих вистав у німецьких театрах 
ми підготували різні матеріяли (іконографічні, текстові тощо), які по-
легшили їм подолання такої важкої і геть незнаної на театральному За-
ході матерії. Тим-то почути голос того, хто колись у ритм українського 
традиційного і водночас модерного театрального мовлення, та ще й ви-
конанні єдиного на сьогодні живого виконавця з Курбасівської пра-
прем’єри, – воно було б і для сучасного, і для майбутнього ділом неоцінен-
ної культурної вартості. Не кажу вже про себе особисто, що означало б 
для мене почути знов (це ж уже понад сорок років проминуло) те, на чому 
сам пережив свого часу щось наче одкровення (підкреслення – О.Л.) (Лист 
від 19.2.1972). 

 



293 
 

Відповідь не забарилася: 
 
Дорогий Ігоре! … Бачу, не легко Вам дається цитаделя європейського 

театру для “Нар.[однього] Малахія”. І розумію самотність зусиль сміли-
вців. 

На жаль і з Нью-Йорку нема доброї вістки. Недавно підганяв через те-
лефон Йосипа Йосиповича. Він категорично заявив “капітуляцію”. Каже, 
пробував нераз і зробив, але забракував, як цілковиту невідповідність. … 

Але Ви обоє не складайте зброї, не капітулюйте перед труднощами. В 
крайньому разі доможіться нормального видання в якомусь звичайному 
німецькому видавництві… 

Сердечний привіт Вам обом! 
Твій Юрко Лавріненко40 (Лист від 10.V.1972) 
 
Наступного місяця у червні 1972 р. Костецький одержав листа вже від 

самого Й. Гірняка, який таки погодився зробити запис сцени під лікарнею з 
3-ьої дії “Малахія” на аудіоносії, хоча відповідь актора звучала трохи скеп-
тично:  

 
Юрко переслав мені Вашого листа…  На підкріплення своїх аргументів, 

які просив Юрка переказати Вам, особисто додаю, що займаючись запи-
сами на плівку живого слова, вже понад 20 років, я скептично ставлюсь до 
своїх вправ у тій ділянці. Ось чому я так холодно прийняв Вашу пропози-
цію, відносно запису сцени Любуні, Кума і санітара /без якого, в тому епі-
зоді, годі обійтись/. 

… Я постараюсь виконати Вашу волю. Однак є одне “але”: річ в тому, 
що днями мушу піддатись операції…Як тільки вилізу з цієї халепи, тоді і 
обіцяю все зробити… Любуню вже маю, санітар не проблема (Лист від 14 
червня 1972 р.)41. 

 
  На жаль, як ідея із аудіозаписом, так і з друком п’єси “Народній Мала-

хій” в Німеччині не втілилася в життя з різних причин. Уже підготовлений 
машинопис перекладу був розісланий у видавництва, але з’ясувалося, що 
соціально-політична “антирадянська” гострота твору Куліша залишилася 
актуальною і через сорок років після своєї появи не тільки в Україні, але, 
за словами самого І. Костецького, як це не дивно, і в Німеччині: 

Наш німецький “Малахій” готовий уже кілька років тому. Спершу був 
тут навколо нього видавничий рух, вмістили навіть резюме ітд. у про-
спекті. Ну, а потім почалася всім нам більш ніж відома історія, і так до 
нинішнього дня. … Кажуть: п’єса може дискредитувати соціялістичне 
будівництво (достотно!). Я кажу їм: навпаки, п’єса свідчить за свободу 

                                                           
40 З неопублікованих листів Юрія Лавріненка до Ігоря Костецького, які зберігаються в Архіві Дослі-

дницького центру Східної Європи у Бремені.   
41 Лист зберігається в Архіві Дослідницького центру Східної Європи у Бремені. 



294 
 

думки й дискусію на тому етапі соціалістичного суспільства. Але вони не 
вірять. Тож лишається нормальний наш випадок: чекати на чудо. 

Усього тобі й рідним доброго у новому році. І дякую тобі за все зазда-
легідь. 

Твій К. (Лист від 20.02.1977). 
 
У відповідь Юрій Лавриненко пише:  
 
Радію, що ваш німецький “Малахій” вирушив із вашої робітні в люди. 

Чи він доходить до чужинецького читача? Чи ні? Чи якийсь німецький 
режисер молодий не зацікавився б спробою поставити? Ох, політика ди-
ктаторствує і в поезії після ста літ антиполітичної револьти символіс-
тів.  

Твій Юрко Лавріненко  (Нью-Йорк, 16.ІІІ.1977) 
 
На нашу думку, чудо все-таки сталося, бо рукопис німецького перекла-

ду п’єси Миколи Куліша “Народній Малахій” не постраждав, не зникнув і 
зберігається нині, як про це згадувалося вище, в Архіві Дослідницького 
центру Східної Європи при Бременському університеті в архіві Ігоря Кос-
тецького і чекає на своє книжкове перевтілення.   

Машинопис складається з 87 аркушів тексту зі вступною статтею Ігоря 
Костецького обсягом 12 аркушів, до цього додається короткий переказ (ре-
зюме) твору обсягом 9 аркушів. Художню цінність перекладу Костецького 
і його дружини Елізабет Коттмаєр, у якій ми абсолютно переконані, ще 
належить описати літературознавцям і критикам, але зараз ми би хотіли 
звернути увагу на передмову Костецького, присвячену Миколі Кулішеві і 
його творові “Народній Малахій”. Надзвичайно цікавим, на нашу думку, є 
те, якими фактами і якими метафорами апелюють перекладачі до німецької 
аудиторії з тим, аби викликати у неї на прикладі творчості Куліша інтерес 
до літературного процесу в Україні в 20–30-х роках ХХ століття і пояснити 
особливості його перебігу. 

Розпочинається передмова зі згадки про працю радянського театраль-
ного критика й історика театру Костянтина Рудницького „Режисер Меєр-
гольд”42, яка була опублікована у Москві у 1969 році.  Костецький вказує с. 
447 цієї книги, де автор пише про особливий талант режисера ставити на 
сцені трагедії, і подає таку цитату: “Можна припустити, що якби Меєр-
гольд ставив тоді Погодіна (який посилав йому свою комедію “Сніг”), Ле-
онова, Куліша, то результати були б значні і цікаві” (Переклад з російської 
і підкреслення – О.Л.). Те, що Рудницький серед імен відомих радянських 
драматургів згадує також і Миколу Куліша, є найкращим доказом, на дум-
ку Костецького, того, яке важливе місце посідає український драматург в 
тогочасній літературі. Без сумніву, продовжує далі перекладач, тут мова 
про п’єсу “Патетична соната”, яку у російськомовній постановці Олексан-
                                                           

42 Рудницкий К. Режиссер Меерхольд. – М.: Наука, 1969. – 526 с.   



295 
 

дра Таїрова можна було побачити в Ленінграді, Костромі, Баку. Одночасно 
в Німеччині йшли п’єси “97” і “Патетична соната” (остання у перекладі Ф. 
Вольфа під назвою “Die Beethovensonate”43). 

У 1930 році у Харкові відбувалася Друга міжнародна конференція ре-
волюційних письменників, де, як припускає Костецький, могли зустрітися 
німецький письменник і перекладач Ф. Вольф і М. Куліш. Вже за рік укра-
їнський драматург пересилає текст “Патетичної сонати” до Німеччини ра-
зом із листом, де вказує на момент зустрічі і на свою обіцянку (очевидно, 
надіслати п’єсу – О.Л.). 

Презентуючи інтелектуальну біографію Куліша, Костецький розповідає 
про його переїзд з Одеси до Харкова і знайомство із Лесем Курбасом, що 
мало таке ж величезне значення для українського театру, як, скажімо, дія-
льність Меєргольда для російського.  Потім арешт і зіслання Куліша і Кур-
баса, яких посмертно реабілітували після ХХ з’їзду КПРС, – з того часу 
їхня творчість повертається в історію театру і на сцену – Куліша знову ста-
влять в різних радянських республіках, а про Курбаса готують наукову мо-
нографію. 

Далі Костецький розмірковує над п’єсою “Народній Малахій” і вказує 
на те, як Куліш описує у цьому творі виникнення нового соціалістичного 
суспільства у часи НЕПу. Згадує він також про працю української дослід-
ниці Наталії Кузякіної “П’єси Миколи Куліша: літературна і сценічна істо-
рія” (Київ, 1970) і аналізує кілька її цитат стосовно головних персонажів 
трагікомедії і труднощів, які виникають при відтворенні образу Малахія на 
сцені, про Леся Курбаса і становлення театру  “Березіль”, про співпрацю 
Куліша і Курбаса, про слушність використання терміну  “трагікомедія” для 
п’єси. Щодо останнього твердження про термінологію, то тут Костецький 
наводить приклад постановки п’єси  “Змова почуттів” (“Заговор чувств”) 
Юрія Олеші в 1929 році в театрі ім. Вахтангова (режисер Олексій Попов), 
яку представили як  “іронічну трагедію”. Обидві п’єси є трагедіями – чи 
комедійною, чи іронічною, але вони однаково піднімають  “тему людянос-
ті до трагічних висот” (за І. Костецьким).  

Цікавими є цитати зі спогадів Юрія Смолича, тогочасного  голови пра-
вління Спілки письменників України, про Миколу Куліша і його твори 
(“Розповідь про неспокій”, Київ 1968).  За ними слідують враження театра-
льного критика В. Хмурого про актора Йосипа Гірняка і про його роль Ку-
ма у п’єсі  “Народній Малахій” (Харків,  1931) та згадка про те, як Олек-
сандр Довженко – колега режисера Сєргєя Айзенштайна – окреслив виста-
ву одним словом  “геніальна”. 

Насамкінець І. Костецький розповідає про сам переклад, який базувався 
на оригіналі з журналу  “Літературний Ярмарок” (Харків, 1929). Згадує він 
про те, що дуже важливо було віднайти вилучені цензурою з п’єси сцени, 
оскільки вони були надзвичайно важливими для німецького глядача (реп-

                                                           
43 Про це згадує також Ю. Лавріненко в антології “Розстріляне Відродження”. – Париж, 1959. – С. 

653. 



296 
 

ліки, пантоміми). Особлива увага у передмові приділяється описові одягу 
дійових осіб (це пов’язано із труднощами перекладу і представленням ні-
мецькому глядачеві символізму  “моди” в тодішній столиці України: ска-
жімо, краватку у той час носили тільки непмани). Кожний елемент – кра-
ватка, чорні жакети, лляні сорочки, штани, сукні, блузи, спідниці, со-
лом’яний капелюх, ціпок – відігравали значущу роль у представленні ха-
рактерів героїв: наприклад, дружина Малахія мала бути одягнута як особа, 
що проживає у селі (Landfrau), але у жодному випадку не як селянка (Bäue-
rin) тощо.  

Загалом текст передмови справляє дуже позитивне враження – видно 
ерудицію автора, його глибокі знання з історії театру і орієнтування в су-
часній йому критичній літературі – як західноєвропейській, так і радянсь-
кій. Оці постійні паралелі і порівняння українського театру у Харкові із 
добре відомими на Заході театрами у Москві і їхніми не менш відомими 
режисерами і разом з тим чітке підкреслення самобутності української теа-
тральної традиції, безперечно, переконало би німецького глядача, що пе-
ред ним на сцені представлено геніальний і модерний твір високого мисте-
цького рівня, де загальнолюдські проблеми  представлено і осмислено че-
рез національний колорит, політично-соціальні реалії і радянський побут 
20–30-х років.   

   
Гірняк, Й. (1948). Двадцятиріччя  “Народнього Малахія”. Сучасник. Ч. 

1. Мюнхен. С. 114–122. 
Гірняк, Й. (1982). Спомини. Сучасність. Нью-Йорк.  
Грабович, Г. (1986). Велика література. Сучасність. 7-8 (303-304). С. 

46–80. 
Державин, В. (2014). Українська еміґраційна література (1945–1947). 

Mission Impossible. MUR i odrodzenie ukraińskiego życia literackiego w 
obozach dla uchodźców na terytorium Niemiec 1945–1948. Antologia tekstów. 
Część II. Warszawa. C. 169–204. 

Костецкий, И. (1956). Советская театральная политика и система 
Станиславского. Институт по изучению СССР. Мюнхен. 

Костецький, І. (1963). Театр перед твоїм порогом. На горі. Мюнхен. 
Костюк, Г. (1971). З літопису літературного життя в діяспорі. До 15-

річчя діяльности об’єднання українських письменників «Слово»: 1954–
1969. Сучасність. 9 (129). С. 37–63; 10 (130). С. 63–82. 

Лавріненко, Ю. (1953). Два Малахії. Свобода. Ч. 75 від 27-го березня. С. 
3. Електронний ресурc: http://www.svoboda-news.com/arxiv/pdf/1953/ 
Svoboda-1953-075.pdf]. [Дата останнього доступу 20.12.2020] 

Лавріненко, Ю. (1959). Розстріляне Відродження. Антологія 1917–
1933. Культура. Париж. 

Луцький, Ю. (2000). Драматург Микола Куліш (Розділ  шостий. Огляд 
нескореної літератури). Літературна політика в радянській Україні. 1917–
1934. Гелікон.  С. 87–91.  

http://www.svoboda-news.com/arxiv/pdf/1953/%20Svoboda-1953-075.pdf%5d.
http://www.svoboda-news.com/arxiv/pdf/1953/%20Svoboda-1953-075.pdf%5d.


297 
 

Лущій, С. (2017). Традиції “Розстріляного відродження” в художній та 
літературознавчій практиці діаспори. Слово і Час. 9. С. 52–60. 

Кульчицький, О. (1946). Український театр в дзеркалі психоаналізи 
(Спроба глибинно психологічної інтерпретації  “Народного Малахія” Ку-
ліша і “Ворога” Косача). Рідне Слово. Ч. 12. Мюнхен. С. 85–90. 

Павличко, С. (2002). Теорія літератури. Основи. Київ.  
Петров, В. (2013). Українська інтелігенція – жертва большевицького 

терору. Розвідки. Т. 2. Темпора. Київ. С. 655–714. 
Шерех, Ю. (2012). Шоста симфонія Миколи Куліша. Пороги і Запорі-

жжя. Т. 1. Фоліо. Харків.  С. 55–66. 
Шевельов, Ю. (2014). Українська еміґраційна література в Европі 

1945–1949. Ретроспективи й перспективи. Mission Impossible. MUR i 
odrodzenie ukraińskiego życia literackiego w obozach dla uchodźców na 
terytorium Niemiec 1945–1948. Antologia tekstów. Część II. Warszawa. С. 
480–515. 

Gleiß, J. (1968). Pathetische Sonate von Nikolai Kulisch in Putbus. Theater 
der Zeit. 1. 1968. S. 10–13.  

Horbatsch, A.-H. (1964). Prosa und Drama in der sowjetukrainischen Lite-
ratur der Gegenwart. Osteuropa. Vol. 14. No. 7/8. S. 524–532. 

Hontschar, O. (1970). Der Dom von Satschipljanka. Aus dem Ukrainischen 
von Elisabeth Kottmeier und Eaghor G. Kostetzky. Hoffman und Campe. Ham-
burg.  

Kulisch, N. (1967). Pathetique. Deutsch von Günter Jäniche. In der Bearbei-
tung von Rainer Kirsch. Henschelverlag. Berlin. 

Luckyj, G. S. N. (1992). Ukrainian Literature in the Twentieth Century. A 
Reader’s Guide. Toronto, Buffalo, London. 

Revutsky, V. (1971). Mykola Kuliš in the Modern Ukrainian Theather. The 
Slavonic and East European Review. Vol. 49. No. 116. Pp. 355–364. 

 Stefanowska, L. (2013). Mission Impossible. MUR i odrodzenie 
ukraińskiego życia literackiego w obozach dla uchodźców na terytorium 
Niemiec 1945–1948. Warszawa.  

Stefanowska, L. (2014) Mission Impossible. MUR i odrodzenie ukraińskiego 
życia literackiego w obozach dla uchodźców na terytorium Niemiec 1945–1948. 
Antologia tekstów. Część II. Warszawa. С. 169–303.  

Stekh, M. R. (2002). Personal Revolution in Mykola Kuliš’s Early Plays / 
Journal of Ukrainian Studies, nos. 1–2 (Summer–Winter). P. 107–124.  

Weinstock der Wiedergeburt. Moderne ukrainische Lyrik ausgewählt, über-
tragen und herausgegeben von E. Kottmeier. (1957). Kessler Verlag. Mannheim.  
 
 

 
 
  



298 
 

ПСИХОЛОГІЧНИЙ ПОРТРЕТ МИКОЛИ ЗЕРОВА 
У СПОГАДАХ СУЧАСНИКІВ 

 
Світлана Ленська 

 
(Україна) 

 
У статті проаналізований мнемонічний образ лідера київських неокла-

сиків М. Зерова, змодельований у спогадах відомого українського літера-
турознавця і громадського діяча у діаспорі Григорія Костюка “Зустрічі і 
прощання” та в мемуарній повісті маловідомої еміграційної письменниці 
Алли Цівчинської “Незабутнє, немеркнуче…”. Обидва автори роблять ак-
цент на високому інтелектові поета і перекладача, на його особистих 
якостях – шляхетності, витонченості, прекрасних педагогічних здібнос-
тях. Мемуаристи суб’єктивно виписують  живий і повнокровний  порт-
рет Миколи Зерова, відтворюють  атмосферу української культури 1920–
1930-хх рр. 

Ключові слова: “розстріляне відродження”, еміграційна література, 
мемуаристика, Микола Зеров, психологічний портрет. 

 
PSYCHOLOGICAL PORTRAIT OF MYKOLA ZEROV 

IN THE MEMORIES OF CONTEMPORARIES 
 

Svitlana Lensʼka 
 
In the article analyzes the mnemonic image of the leader of Kyjiv 

neoclassicists M. Zerov, modeled in the memoirs of the famous Ukrainian 
literary critic and public figure in the diaspora Hryhorij Kostjuk “Meetings and 
Farewell” and in the memoir of the little-known emigrant writer Alla 
Civčyns’ka “Unforgettable, unfading…”. Both authors emphasize the high intel-
ligence of the poet and the translator, his personal qualities – nobility, sophisti-
cation, excellent pedagogical abilities. Memoirists subjectively paint a vivid and 
full-blooded portrait of Mykola Zerov, recreate the atmosphere of Ukrainian 
culture of the 1920s and 1930s. 

Key words: “Executed Renaissanceˮ, emigration literature, memoirs, Myko-
la Zerov, psychological portrait. 

 
Серед пам’ятних дат 2020-го особливе місце посідає 130-та річниця від 

дня народження Миколи Зерова (1890–1937) – блискучого перекладача, 
оригінального поета, пристрасного оратора й полеміста, обдарованого пе-
дагога, глибокого вченого-філолога. Неперевершений знавець античної 
літератури, він здійснив низку високохудожніх перекладів (“Антологія 
римської поезіїˮ, 1920), а також утілив свої культурологічні й історіософ-
ські погляди у збірці оригінальних сонетів та олександрійських віршів 
“Каменаˮ (1924). Глибокі знання, широка ерудиція й наукова принципо-



299 
 

вість ученого й педагога втілилися у наукових працях “Нове українське 
письменствоˮ, численних статтях з української літератури. Лідер українсь-
ких “неокласиківˮ об’єднав навколо себе однодумців-поетів, залюблених у 
давньогрецьке й римське мистецтво, а також висловив власні погляди що-
до подальших шляхів розвитку нашого письменства у збірці статей “До 
джерелˮ (1926). 

Упродовж останніх двох десятиліть творча постать Миколи Зерова 
осмислювалася науковцями у різноманітних ракурсах: після низки публі-
кацій  довідкового, біографічного характеру, що з’явилися у 1990-х роках, 
розпочалося поглиблене вивчення творчої спадщини письменника, зокрема 
дисертаційні дослідження мово-, літературо- та перекладознавчого спря-
мування створили В. Башманівський, Орислава Бриська, Оксана Гальчук, 
Людмила Зіневич, Лариса Кравець, І. Сацик. На особливу увагу заслуго-
вують праці В. Брюховецького (Брюховецький, 1990) і Галини Райбедюк 
(Райбедюк, 2005). Важливими подіями у науковій рецепції життя і творчо-
сті лідера «неокласиків» стали публікації “Вибраних творівˮ Миколи Зеро-
ва (2015) та збірки “Київські неокласикиˮ (2015) у видавництві “Смолос-
кипˮ, а також вихід “Повісті про Миколу Зероваˮ (2018) В. Панченка. У 10-
томній “Історії української літератури: кінець ХІХ – поч. ХХІ ст.ˮ Ю. Ко-
валіва творчості письменника  відведено належне місце у 4 і 7 томах томах 
(Ковалів, 2015, 2020).  

До ювілейної дати на малій батьківщині письменника підготовлені на-
укові й педагогічно-виховні заходи, які, на жаль, були перенесені на осінь 
у зв’язку зі світовою пандемією й карантином. Однак кафедра української 
літератури Полтавського національного педагогічного університету імені  В.Г. 
Короленка все ж таки вшанувала пам’ять славного земляка й започаткува-
ла проведення щорічних Зеровських читань, організувавши Перші, в яких 
взяли участь викладачі, краєзнавці, студенти, громадськість. А завдяки зу-
силлям Полтавського регіонального відділення Малої академії наук був 
проведений науковий і творчий конкурс серед учнів шкіл і профтехучилищ  
“Відлуння заповітів земляківˮ, присвячений цьогоріч Миколі Зерову. 

 Відтак науковий дискурс сучасної зеровіани наразі досить розлогий і 
ґрунтовний, але постійно поповнюється новими розвідками про письмен-
ника й ученого. Однак, на нашу думку, цікавим і недостатньо вивченим є 
психологічний портрет письменника, створений його сучасниками і збере-
жений в їхніх мемуарах. У межах статті зупинимося на двох джерелах – на 
книзі спогадів відомого літературознавця в діаспорі Григорія Костюка “Зу-
стрічі і прощанняˮ і на мемуарній повісті Алли Цівчинської “Незабутнє, 
немеркнуче…ˮ.  

Григорій  Костюк (1902–2002) – відомий у діаспорі, а від 1990-х років і 
в материковій Україні “літературознавець, критик, громадський діяч, пуб-
ліцист, історик, політолог, текстолог, голова Комісії з охорони і збережен-
ня літературної та мистецької спадщини В. Винниченка, дійсний член 
УВАН і НТШ, член Міжнародного ПЕН-клубуˮ (Григорій Костюк). 



300 
 

Алла Цівчинська (1912–1997) – українська письменниця в діаспорі. У 
1930-тих роках навчалася у Київському ІНО (Київському університеті), де 
одним із викладачів працював професор Зеров. В роки Другої світової вій-
ни потрапила до Німеччини, звідки емігрувала до Австралії, а потім до 
США (Цівчинська Алла). 

Вибір двох книжок зумовлений кількома чинниками. По-перше, обидва 
автори особисто знали Миколу Зерова, вони були його студентами, тож 
мали можливість ближче пізнати характер, уподобання та інші особливості 
творчої особистості. По-друге, їхні спогади створювалися як данина 
пам’яті дорогої людини, тож вони позначені певним пієтетом. І Григорій 
Костюк, й Алла Цівчинська створили свої мемуари на чужині у повоєнний 
період. Часова віддаленість від описаних подій була незначною, що дозво-
лило обом авторам детально відтворити атмосферу доби “Розстріляного 
відродженняˮ, точно зафіксувати події та їх учасників. А перебування поза 
межами батьківщини дозволило обом бути максимально відвертими і не 
боятися цензурних обмежень чи інших переслідувань. 

Хронологічно раніше вийшла друком мемуарна повість Алли Цівчин-
ської. 1950 року вона була опублікована в Австралії, а 1962-го – в США. 
Як зазначила авторка у передмові до спогадів, її мета полягала “до немерк-
нуче яскравої ареолі навколо великої і мученицької постаті Миколи Зерова 
додати хоч малий-найменший промінчикˮ (Цівчинська 1962, 3). 

Автобіографічність повісті декларує сама авторка у передмові до аме-
риканського видання. Тож образ Лялі має цілком очевидного прототипа.  
Авторка прагне максимальної достовірності, що досягається з допомогою 
реалістичних деталей: вказівки на час (від ранньої осені 1933 року до вес-
ни 1935-го) і місце (Київ) подій. Розповідь у книзі ведеться від першої осо-
би, розкриває психологію молодої дівчини, скромної провінціалки. Ляля, 
головна героїня повісті й alter ego авторки, три курси вищої школи завер-
шила в Одесі, а на 4-й курс приїхала в Київський ІНО, як тоді йменувався 
університет. 

Знайомство з Миколою Зеровим відбулося у нього вдома, куди завітала 
юна студентка з рекомендаційним листом від свого дядька Михайла, прия-
теля молодих літ знаного професора.  

На першій же сторінці книги авторка подає власне враження від зовні-
шності Миколи Зерова: вона вважає його обличчя негарним, але це компе-
нсується виразом очей молодого професора: “Скільки натхненної, сливе 
наївно-дитячої віри було в цих блакитних, жвавих, молодих, променистих 
очах! Віри в перемогу ясних сил Прекрасного над темрявою Зла. А високе 
чоло, а відкинуте назад густе золотаве волосся!.. Саме силою цих натхнен-
них очей, чистого чола, гордо і строго відкинутої шевелюри – лице світи-
лося виразом високорозвиненого інтелекта, незрівнянного ерудита, що чи 
не на ціле століття переріс своїх сучасників, своє оточення, свою добу…ˮ 
(Цівчинська 1962, 12). 

Навчання в університеті молода дівчина мала поєднувати з роботою, 
оскільки стипендію отримала лише за два місяці до закінчення. Ляля при-



301 
 

гадує перше враження від лекцій професора Зерова: “Приголомшувала 
широчінь кругозору, чуття історичної перспективи, влучність наведення 
історико-літературних паралелів, багатство пам’яті Миколи Костьовича як 
лектораˮ (Цівчинська 1962, 18). Усе це справило величезне враження на 
молоду дівчину, змушуючи відчувати власну недосконалість і спонукаючи 
до пильної праці над книжками. “Скільки імен сучасників розгляданого 
автора, скільки назв творів і назв журналів, де вони друкувалися, скільки 
дат, коли ті журнали вийшли… Скільки анекдот, літературних і історич-
них, скільки паралелей, скільки цитат напам’ять всіма мовами… І про ко-
жного автора професор Зеров говорив так, ніби особисто його близько 
знав, його життя спостерігав власними очима і спеціально вивчав його 
психологіюˮ (Цівчинська 1962, 18-19), – згадує колишня учениця лідера 
неокласиків. Дівчина відчувала глибоку повагу до свого учителя, що тран-
сформувалася у пієтет. Подумки вона порівнювала його з сонцем, божест-
вом, гідним якнайпалкішого поклоніння: “Перед нею, перед її очима був 
лише він, Микола Зеров – учений, владар дум, поет і натхненний трибун, 
що кликав до найвищих ідеалівˮ (Цівчинська 1962, 19). 

Ляля зустрічалася з ученим не лише в аудиторіях, але і в бібліотеці, в 
кімнатах для самопідготовки. Вона відчувала дивовижну спорідненість 
душ, якийсь особливий зв’язок, що встановився між ними. Це призвело до 
нерегулярного листування після закінчення дівчиною вишу.  

Алла Цівчинська описує три зустрічі з Миколою Зеровим в його квар-
тирі: перша – знайомство завдяки рекомендаційному листові товариша мо-
лодих літ професора, котрий був рідним дядьком Лялі; друга, коли дівчина 
привезла лист-відповідь з Одеси від дядька Михайла і познайомилася з Ко-
тиком, сином Миколи Костьовича, і нарешті, третя – прощальна перед 
від’їздом на роботу. Те, як у найменших подробицях Ляля згадує ці прек-
расні моменти, свідчить про важливість та особливу емоційну забарвле-
ність цих подій.  

Перед від’їздом на роботу Ляля не тільки попросила Миколу Костьо-
вича залишити автограф на згадку на його фотографії, але й написала про-
щальний лист у стилі пушкінської Тетяни Ларіної. Так зав’язалося листу-
вання, щире спілкування двох залюблених у літературу особистостей. Од-
нак тривало воно недовго, оскільки Миколу Зерова невдовзі арештували. 
Цьому передувала низка трагічних подій: звільнення професора з вишу, 
потім смерть його десятирічного сина від скарлатини, тяжка хвороба дру-
жини. Лялі теж довелося нелегко – її дипломну роботу, яку на передзахисті 
було відзначено найвищим балом, вдалося захистити лише на “задовільноˮ, 
оскільки в ній бракувало цитат класиків марксизму. Це ще й виявилося добрим 
результатом, зважаючи на її взаємини з “контрреволюціонеромˮ Зеровим. 

Ляля наводить спогади свого дядька Михайла, що вияскравлюють риси 
характеру поета і вченого: “Так, він завжди був такий сонячний, діяльний, 
рухливий, завжди «несамовитий оптиміст», завжди обранець, сповнений 
віри у Воскресіння…ˮ (Цівчинська 1962, 25). Дівчина справедливо відзна-



302 
 

чала, що “це був Колосс Духа – і було в ньому щось дитяче, незаймано-
чисте і безпосередньо-щиреˮ (Цівчинська 1962, 32). 

Книга Алли Цівчинської додає деякі деталі до змалювання задушливої 
атмосфери початку 1930-х років, зокрема в ній згадується про Петра Коле-
сника, улюбленого і талановитого учня Миколи Зерова, який пізніше писав 
нищівні статті про свого вчителя. Авторка з гнівним осудом згадує цього 
колишнього студента.  

Прикметними деталями мемуарної повісті Алли Цівчинської є епізоди, 
де Микола Костьович розповідав про особисті зустрічі з Коцюбинським в 
київській “кардіологічній клініці проф. Образцоваˮ (Цівчинська 1962, 39), 
про Олександра Олеся. Авторка підкреслює естетизм як одну з головних 
рис особистості професора Зерова. Свою повість вона позиціонує як дани-
ну пам’яті непроминальній людині.  

Схожий емоційно-захоплений пафос властивий і сторінкам, присвяче-
ним Миколі Зерову, ще одного учня професора – Григорія Костюка. У дво-
томній книзі спогадів “Зустрічі і прощання” (1987) вісімдесятилітній уче-
ний повертається у пору своєї юності, у роки навчання в Київському уні-
верситеті, який тоді називався ІНО (інститут народної освіти).  

Попри часову віддаленість від описаних подій, з пошаною і вдячністю 
він згадує лідера неокласиків: “Серед цілого грона добрих професорів моїх 
студентських років постать Миколи Костьовича Зерова була найяскраві-
шаˮ (Костюк 2008, 128). Письменник-емігрант подає портрет свого вчите-
ля, який не затьмарився у пам’яті більш, ніж за півстоліття: “Широке, при-
ємне, відкрите обличчя. Високе ясне чоло, зачесане назад русяве волосся з 
слабо позначеним проділом з лівого боку. Блакитні, веселі, рухливі очі, 
пенсне, трохи завелика нижня губа, приємний горловий сміх, щирий, без-
посередній. Був людиною веселого характеру з нахилом до іронії, інколи 
колючої. <…> До аудиторії заходив з великою течкою, завжди наповне-
ною книжками і зошитами. Підходив до кафедри швидкими, ніби нерво-
вими кроками… Кидав на аудиторію веселий погляд, який супроводжувала 
підкуплива посмішка. Витягував потрібні для лекції матеріали, й одночас-
но кидав якийсь жарт, дотеп, веселе зауваження. І тільки після цього почи-
нав лекціюˮ (Костюк 2008, 129).  

Високий професіоналізм ученого виявлявся зокрема у тому, що “з кож-
ної лекції М. Зерова ми виносили щось нове, досі нам невідоме, що збу-
джувало допитливість, активізувало нашу пізнавальну свідомість. <…> 
Микола Костьович ніколи не розглядав історико-літературний процес ву-
зько, лише в аспекті української дійсності, а завжди брав його як частину 
інтегрального мистецького думання людства. Кожне українське літератур-
но-мистецьке явище він розглядав у порівнянні з подібними явищами ін-
ших народівˮ (Костюк 2008, 130). Подібний підхід у 1920-тих роках був не 
лише рідкістю, але й до певної міри викликом, адже укорінення 
ʻмарксистсько-ленінської ідеологіїʼ вимагало від педагогів протиставлення 
ʻмолодої радянської літературиʼ ʻкласово ворожим явищамʼ. А лідер неок-
ласиків усвідомлював і послідовно втілював принципи цілісності літерату-



303 
 

рно-мистецького процесу, інтегрованості вітчизняного красного письменс-
тва у загальноєвропейський та світовий контексти. 

Обʼєктивність і наукова принциповість ученого проявлялися також у 
тому, що “наші літературні факти, що були позначені провінціалізмом, ві-
дсталістю чи рабською залежністю та наслідуванням тих чи тих сусідів, 
Зеров ніколи з патріотичних чи якихось інших загумінкових міркувань не 
приховував і не пригладжував. Навпаки, ці явища він нещадно виводив на 
світло денне і давав їм найгострішу, але завжди дуже влучну  й добре ар-
гументовану характеристикуˮ (Костюк 2008, 130). Така позиція педагога 
аніскільки не принижувала національну самосвідомість студентів, навпаки, 
“ми відразу відчули в цьому велику мобілізуючу національну правду… Ми 
збагнули, що саме ця, хай і терпка та пекуча правда швидше і радикальні-
ше випалить хворобу нашої провінційності, обмеженості, рабського наслі-
дування й копіювання чужих зразківˮ (Костюк 2008, с. 130). Природній 
хист блискучого ритора доповнювався фундаментальними знаннями всес-
вітньої історії: “Його узагальнені, підсумкові або вступні лекції були особ-
ливо неперевершеніˮ (Костюк 2008, с. 131). У такі хвилини натхнення він 
був схожий, за спогадами Г. Костюка, на трибуна і проповідника. 

“Візійність лекцій-есе Зерова підсилювали… такі моменти: по- перше, 
його надзвичайна пам’ять і безконкуренційна здібність без джерел під ру-
кою, з пам’яті цитувати величезні уривки – чи то з літописів Граб’янки та 
Самовидця, чи то з Сковороди та Куліша, чи то з Овідія та Марціала, чи то 
з Красицького та Міцкевича; по-друге, його колосальна ерудиція і вродже-
ний талант синтетика; по-третє – його глибока віра у відродження україн-
ської духовності; по-четверте – його талант блискучого лектора-промовцяˮ 
(Костюк 2008, 131). Власне, ця характеристика відбиває і науковий стиль 
самого Григорія Костюка, дуже влучно характеризує лідера неокласиків як 
висококваліфікованого педагога. 

 Прикметною рисою індивідуальної манери Миколи Зерова була відк-
рита емоційність: “Я ніколи не бачив його спокійним, безпристрасним пе-
реповідачем давно набридлих йому самому історико-літературних фактів. 
Жест, дотеп, колюче зауваження, щира усмішка були постійними складни-
ками його лекцій чи доповідей. Нерідко в його голосі звучали обурення, 
сарказм, гордий пафос… Ще одне: у мене завжди залишалося враження, 
що кожну свою лекцію, навіть ту, яку читає вже в сотий раз, він глибоко і 
любовно по-новому переживав, кожний раз, не міняючи суті, подавав у 
відмінному ракурсі, а головне – твердо вірив у правду свого аналізу і дум-
киˮ (Костюк 2008, 131). 

Простота, відсутність позірного пафосу скорочували дистанцію між 
професором та його учнями. Невимушеність у спілкуванні, щира добрози-
чливість у стосунках перетворювала їх на справжніх друзів. 

Згадує Г. Костюк і про дискусію 1925-1928 років, в якій лідер неокла-
сиків підтримав позицію Миколи Хвильового: “Шанував його як людину 
великої духовної та моральної сили і відважної думки. Циклічну теорію 
культурного розвитку людства в інтерпретації Хвильового вважав великим 



304 
 

нашим інтелектуальним набуткомˮ (Костюк 2008, 134). Г. Костюк прига-
дує, з яким захопленням Микола Зеров підтримував цю теорію. 

Велике наукове значення мав цикл лекцій з історії української літера-
тури, прочитаний студентам Київського ІНО Миколою Зеровим на у 1924-
1926 роках. Письменник-емігрант розповідає, що на початку 1970-х років 
одна родина вивезла з СРСР примірник цих лекцій. Значення праці Мико-
ли Зерова Г. Костюк вбачає в тому, що “тут уперше було дано нову періо-
дизацію й ґрунтовно проаналізовано багато нових джерел. Уперше було 
розроблено і введено в історію української літератури «харківську школу 
романтиків»… Вперше було дано блискучу характеристику письменників  
передшевченківської доби в значно повнішому огляді, ніж це було зробле-
но в «Новому українському письменстві»…ˮ (Костюк 2008, 136). 

Ще однією гранню професійного таланту Миколи Зерова стало його 
керівництво “літературним семінаром підвищеного типуˮ (своєрідний фа-
культатив) і ГУКУСОМ (Гуртком культури українського слова), організо-
ваними в Київському ІНО в 1925 р. Останній мав лінгвістичне спрямування і 
торкався проблем перекладу мистецької термінології. “Микола Костьович, гли-
бокий знавець живої і літературної мови, як активний її удосконалювач і рефор-
матор, як один з найкращих майстрів поетичного перекладу завжди був високок-
валіфікованим порадником і бажаним гостем гуртка, зокрема його секції перек-
ладачівˮ (Костюк 2008, 139). Саме на семінарі підвищеного типу були за-
кладені основні підвалини наукової діяльності Г. Костюка – визначена на-
укова тема (“Франко і Драгоманов та критична спадщина Івана Білика”). 

Остання зустріч Гргорія Костюка і Миколи Зерова відбулася наприкін-
ці березня 1930 року під час сумнозвісного процесу СВУ, в якому профе-
сор був допитаний як свідок. Далі письменник-емігрант згадує тяжкі часи 
репресій, пояснює самовикриття Миколи Зерова на допитах засобами пси-
хічного впливу на нього. 

Отже, у двох зразках еміграційної мемуарної прози постає портрет не-
пересічної особистості, прекрасної людини, талановитого педагога і глибо-
кого науковця Миколи Зерова. Сторінки мемуарів Григорія Костюка й Ал-
ли Цівчинської про лідера неокласиків позначені особливою пошаною і 
любов’ю. 

 
Брюховецький, В. (1990). Микола Зеров: Літературно-критичний 

нарис. Київ.  
Київські неокласики (2003). Упоряд. В. Агеєва. Факт. Київ. 
Костюк, Г. (2008). Зустрічі і прощання: Спогади у 2 книгах. Кн. 1. Пе-

редм. М. Жулинський. Смолоскип. Київ.  
Райбедюк, Г.Б., Томчук, О.Ф. (2005). Неокласики: естетична система 

та персоналії. Навч. посібник. Ізмаїл. 
Цівчинська Алла Аполлонівна. Електрон. ресурс: https://uk.wikipedia. 

org/wiki/Цівчинська_Алла_Аполлонівна. [Дата остан. доступу 20.11.2020]. 
Цівчинська, А. (1962). Незабутнє, немеркнуче… (повість-спогади про 

Миколу Зерова). Нью-Йорк. 



305 
 

PLOT AND COMPOSITION FEATURES OF THE PLAYS 
“MAKLENA GRASA” BY MYKOLA KULIŠ  

AND “THE HAIRY APE” BY EUGENE O’NEILL 
 

Tetjana Marčuk  
Ella Mincys 

 Uljana Tycha 
 

(Ukraine)  
 

The plot and composition analysis of the plays “Maklena Grassa” by Myko-
la Kuliš and “The Hairy Аре” by Eugene O’Neill is conducted in the article. 
The conflict and system of artistic images of the plays are outlined, the peculiar-
ities of the development of the dramatic action are traced, the methods and de-
vices of creating emotional tension are indicated.  

Keywords: an expressionist drama, plot line, composition, dramatic action, 
conflict. 

 
СЮЖЕТНО-КОМПОЗИЦІЙНІ ОСОБЛИВОСТІ П’ЄС  

“МАКЛЕНА ГРАСА” МИКОЛИ КУЛІША 
ТА “ВОЛОХАТА МАВПА” ЮДЖИНА О’НІЛА 

 
Тетяна Марчук 

Елла Мінцис 
Уляна Тиха 

 
У статті здійснено сюжетно-композиційний аналіз п’єс “Маклена 

Граса” Миколи Куліша та “Волохата мавпа” Юджина О’Ніла. Окреслено 
конфлікт та образну систему п’єс, простежено особливості розвитку 
драматичної дії, проаналізовано принципи характеротворення, визначено 
прийоми та засоби творення емоційної напруги.  

Ключові слова: експресіоністка драма, сюжетна лінія, композиція, 
драматична дія, конфлікт. 

 
The works by M. Kuliš and E. O’Neill are in the focus of the present re-

search, as both writers have become the key figures of the national and world 
drama. Working in expressionism, the artists experimented at the level of con-
tent and form, trying to fully express their own moral, ethical, and aesthetic 
views. The plays “Maklena Grassa” by M. Kuliš and “Hairy Ape” by E. O’Neill 
are significant in this context. This, in particular, is pointed out in the works by 
Ukrainian and foreign scholars Y. Gai, J. Holoborod’ko, L. Zaleska-
Onyshkevych, S. Khorob, C. Bigsby, P. Gabriner, B. Gelb, J. B. Gidmark, D. 
Krasner and others. They highlight such features of the plays as psychological 
tension, lack of a clear plot line, abstract characters, the presence of short dia-
logues, extensive use of grotesque techniques and means, etc. Despite the obvi-



306 
 

ous affinity of the artistic principles of the playwrights, a typological analysis of 
their works has not been conducted so far. Therefore, the aim of the article is to 
draw a comparative-typological comparison between Mykola Kuliš’s play 
“Maklena Grassa” and Eugene O’Neill’s “Hairy Ape”, based on the genre crite-
ria of “scream drama” as a classic example of expressionist drama. 

In accordance with the tasks of the theater of that time and their own aesthet-
ic principles, M. Kuliš and E. O’Neill aimed to draw the audience’s attention to 
the current issues, enhance the consciousness of the contemporaries and impress 
the readers with the severity of conflict situations. Such genre criteria as time 
and place of action, conflict, the system of images, stylistic devices and means 
are subordinated to this purpose. According to the analysis, both playwrights 
paid attention to the events that took place against the background of a specific 
socio-historical reality: in “Maklena Grassa”, we find references to the econom-
ic crisis of the late 20s, while in “The Hairy Ape”, there are clear signs of the era 
of the economic prosperity of America. But the writers were not so much inter-
ested in the events themselves as in their echoes in the souls of ordinary people. 
E. O’Neill, for example, in his article “Theater and its Environment” (1924), 
formulated his own task as follows: “I tried to penetrate deeply into the soul of a 
man who is disturbed by the disharmony of his primitive pride and individual-
ism, incompatible with the mechanical development of society. This man is an 
American, a New York thug” (O’Neill, 1924). Owing to the high social visibil-
ity of the processes in which real human values were revealed, the playwrights 
advanced towards the psychological in-depth. And it was there that M. Kuliš and 
E. O’Neill achieved high dramatic skills. To realize their plans, the authors place 
the characters in a rather limited space. In “Maklena Grassa”, the major events 
take place in a house with a small courtyard. Readers find the main character of 
“The Hairy Ape”, Yank Smith, in the fire pit of a large ship, which he has no 
right to leave, and later his freedom is restricted by prison walls. It is evident 
that the limited space concept was deliberately used by both playwrights to pre-
sent the conflict in the souls of the heroes who find themselves in a hopeless sit-
uation.  

The significance of the place is not limited to this feature. The spatial organ-
ization of the plays touches upon social issues, thus becoming a vivid illustration 
and even a kind of model of contemporary reality. To depict the irreconcilable 
class antagonisms, Mykola Kuliš uses a longitudinal section of the house where 
the action takes place: on the second floor lives the factory owner M. Zaremb-
skyi, on the first floor – the family of a broker Zbrozhek, and in the basement – 
the unemployed and sick Grassa with two daughters. Demonstrating the depth of 
the conflict, the author allocates the characters to a certain floor as a symbol of 
their social affiliation. 

We find a similar spatial organization in Eugene O’Neill’s play: on the up-
per deck of the ship “in the shade of deck chairs” (O’Neill, 1922) travel wealthy 
Americans, while ordinary firefighters work “at the bottom”, where they live 
without access to the upper deck so as not to frighten the first-class passengers 
with their appearance. Moreover, the author gives a detailed description of the 



307 
 

fire pit, using expressive naturalistic details, which, according to the playwright, 
will be the key point of the drama: “[]… Tiers of narrow, steel bunks, three 
deep, on all sides. An entrance in the rear. Benches on the floor before the 
bunks. The lines of bunks, the uprights supporting them, cross each other like 
the steel framework of a cage” (O’Neill, 1922). 

The difference between the two plays is that the exposition of “Maklena 
Grassa” is the events on the second floor, and “The Hairy Ape”, on the contrary 
– in the fire pit, but the playwrights have one goal – to contrast the two worlds, 
therefore for both, it is important to intensify expression, and each of them 
chooses their way of achieving it. Eugene O’Neill differs significantly from M. 
Kuliš by using the author’s commentary, in which he provides a detailed de-
scription of the premises, thus resorting to naturalization. Although this ap-
proach was not typical of German expressionists, who deliberately rejected the 
detailing of images, aiming to show the inner nature of man. Therefore, denying 
the classical formula of “typical heroes in typical circumstances”, American re-
searchers conclude that the image of Yank Smith in “The Hairy Ape” is not “ab-
stract-generalized or faceless”. On the contrary, it is “quite detailed” (Krasner, 
2005). This is the expression of the American playwright’s style, who was not 
limited to one technique or genre but selected from the previous dramatic expe-
rience what appealed to him, thus forming his own creative manner. Therefore, 
his characters, in contrast to the faceless expressionist functions, are specific and 
full-blooded. 

As mentioned above, at the beginning of the play, we find Yank Smith in the 
fire pit of the ship. He behaves aggressively and confidently, trying to convince 
everyone, and especially himself in the extraordinary value of what he does: “I 
am steam and oil for de engines; I’m de ting in noise dat makes yuh hear it; I’m 
smoke and express trains and steamers and factory whistles” (O’Neill, 1922). 
Such behavior is just a convenient mask for him, which helps him to survive be-
cause without realizing his own importance, he is nobody but only a dirty and 
rude stoker. Yank’s true essence is deeply hidden not only from those around 
him but also from himself. His beliefs change dramatically after an encounter 
with Lady Mildred. She utters the phrase “Monkey!” which reveals the obvious 
and, at the same time, bitter truth. From this moment, a new stage in the life of 
the stoker begins, and it is his rebirth. He cries, “Can’t you see I’m tryin ‘to 
t’ink?” (O’Neill, 1922), which combines fear, despair and guilt. The reflections 
on the meaning of his existence lead Yank to a semi-crazy state: he is constantly 
haunted by the ghost of Lady Mildred, he hastily searches for the culprits and 
cherishes the hope to change humanity, destroying the root of trouble – the steel. 
According to the researcher N. Kutieieva, Yank is not experiencing progressive 
development, but a regression from the state of “a superman”, which he consid-
ered himself, to the state of “a reasonable person” who is able to think and ana-
lyze. At the same time, we can observe a process of spiritual evolution of the 
character: on the one hand, the process of thinking destroys the atmosphere of 
stability and confidence in his own invincibility. Contrary – the thought encour-
ages the hero to moral rebirth and exaltation. Although Yank Smith loses his 



308 
 

own physical strength and self-confidence, as a humiliated person he is able to 
understand the truth. The latter strikes him with its paradox: “Steel was me, and 
I owned de woild. Now I ain’t steel, and de woild owns me. Aw, hell!” (O’Neill, 
1922). True insight comes to the hero when people see a rough, uncouth creature 
with the signs of crazy delirium in him. 

The exposition of Mykola Kuliš’s play “Maklena Grassa” is a family scene 
in the house of Zbrozhek. The broker is trying to get rich, change his social sta-
tus and rise to the top, taking over M. Zarembskyi’s factory. He states, “In three 
hours I will go up to that high balcony” (Kuliš, 1990, 8). For him, money is the 
meaning of life because “a man without money is half dead, he smells of dis-
ease, hunger and death” (Kuliš, 1990, 8). M. Zarembskyi, realizing that he was 
facing complete bankruptcy and that the factory would be sold at auction, came 
up with an intricate plan – to marry the broker’s daughter, Miss Anela, to im-
prove his financial situation. However, the broker Zbrozhek goes bankrupt, and 
Zarembskyi immediately forgets his promise to marry the young lady. Mykola 
Kuliš, like E. O’Neill once again emphasizes the mental ugliness of people who 
are at the highest level of the social ladder, for whom human values are alien. 

These characters are contrasted with the image of an ordinary girl Maklena, 
who lives with her sick father and little sister in a dark basement, where the ceil-
ings are low and “the whole world seems without fire” (Kuliš, 1990, 13). Alt-
hough the broker Zbrozhek patronizingly reproaches the girl for poverty and il-
literacy, she appears before the readers as a childishly simple-minded dreamer 
who believes in fairy tales and goodness, singing her favorite children’s song: 
“[]… Geese, geese, goslings / take me on wings / and take… / gel-gel-gel where 
do you ask? / and take it there, there, / where I think…” (Kuliš, 1990, 9). 

 Then we learn that social conditions and constant lack of money forced 
Maklena to grow up quickly. Realizing the hopelessness of her situation and the 
responsibility for the fate of her younger sister and sick father, Maklena decides 
to take a desperate step – to sell her love for money. The scene on the street pre-
sents a classic example of expressionist poetics, striking with its deep drama and 
dialogical skill. According to I. Lysenko, the emphasis on tragic hopelessness 
makes it “difficult to find an analogue in world literature” (Lysenko, 2006, 15). 
Maklena must pay the rent, or otherwise, they will be evicted tomorrow. Peering 
into the faceless expressions of passers-by, the girl tries to attract their attention. 
Her thoughts are fragmentary and chaotic. The elements of rain and wind in-
crease the general tension of the drama, creating the effect of “negative parallel-
ism” (Lysenko, 2006, 13): “[H]ere and there lanterns. More people are passing 
by. Don’t pour out, rain! You, wind, don’t blow!” (Kuliš, 1990, 28). To empha-
size Maklena’s state of loneliness and despair, Mykola Kuliš resorts to the wide-
spread expressionism of masks: faceless and indifferent figures who have noth-
ing to do with the girl passing by. The author eloquently calls the man who is 
going to buy Maklena’s love “a gentleman”. He trades with the girl, pathetically 
declaring that for the money she wants to get from him, “now one can buy a 
foal” (Kuliš, 1990, 35). For this “sir” universal values have long lost their signif-
icance. 



309 
 

The girl’s inner feelings in this scene become especially acute and tense: on 
the one hand, she understands that the future of the family depends only on her, 
and therefore she needs to earn money at any cost (“… What did I become? Af-
ter all, I need it now! What, it’s dark? But it’s still burning inside my eyes: I’ll 
get it! I’ll get it!… I have to!.. You just have to want… very much…” (Kuliš, 
1990, 5)), on the other hand, she appears as a confused and lonely child seeking 
protection and consolation. It seems that Maklena will agree to the stranger’s 
proposal, but at the last moment, the girl changes her mind (“a sense of human 
dignity and aversion to the desecrators of all light and pure win” (Lysenko, 
2006, 16)) and rushes home in tears. 

A scene similar in its ideological, emotional, and figurative content is ob-
served in the analyzed play by E. O’Neill, when Yank Smith goes to Fifth Ave-
nue in search of Lady Mildred. He is driven by a sense of resentment for the 
humiliating honor and dignity on the ship, and he seeks revenge. Peering into 
the shop windows, the man sees monkey fur there, which arouses the most hor-
rible associations in him. It seems to Yank that this skin is specially exhibited so 
that he can see it and understand that his skin can also be sold! The man is mad, 
he tries to get even with capitalists for his humiliation, deliberately provoking 
passers-by to argue, but they, like in the scene with Maklena, “remain deaf and 
indifferent masks, who lost their souls and face” (Marchuk, 2017, 14). In con-
trast to the rainy, windy and cold autumn street presented by M. Kuliš, Fifth Av-
enue, as we learn from the author’s notes, is “clean and well -tidied” (O’Neill, 
1922). The events take place on a warm summer day: “a flood of mellow, tem-
pered sunshine; gentle, genteel breezes” (O’Neill, 1922). If M. Kuliš, as men-
tioned above, resorts to negative parallelism in this scene, Eu. O’Neill’s shiny 
environment is a contrast to the hatred and anger that gripped Yank’s soul. 

After the scene on Fifth Avenue, the police take Yank to prison, where he 
realizes that the culprit of all his troubles is not Mildred, but steel, personified by 
Mildred’s father, because he produces half of the world’s steel: “Steel − where I 
tought I belonged − drivin’ trou − movin’ − in dat − to make her − and cage me 
in for her to spit on! …He made dis − dis cage! Steel! It don’t belong, dat’s 
what! Cages, cells, locks, bolts, bars − dat’s what it means! − holdin’ me down 
wit him at de top! But I’ll drive trou! Fire, dat melts it! I’ll be fire − under de 
heap − fire dat never goes out − hot as hell − breakin’ out in de night (O’Neill, 
1922). 

Yank has to deal with the real and imagined steel cages that surround him 
throughout the play, but he is constantly confronted with a wall of misunder-
standings, kicks and insults. Having lost all contact with both nature and human 
society, the man goes to the zoo, trying to release Gorilla from the cage – the 
only creature that, in his opinion, lives in harmony with the world. However, 
here Yank is defeated, Gorilla does not recognize him as his mate. The hero pa-
thetically addresses God, asking him to show his place, but being in agony, he 
understands that it is necessary to “die in his own skin” (Marchuk, 2017, 14). 
According to the author, Yank “ain’t on oith and I ain’t in heaven, get me? I’m 



310 
 

in de middle tryin’ to separate ’em, takin’ all de woist punches from bot’ of 
’em” (O’Neill, 1922). 

The play’s tragic finale demonstrates a complete discrepancy between the 
national myth of the American dream and the real picture of the lives of ordinary 
Americans, who are doomed to constant failure in search of their own place in 
society. 

The embodiment of mechanical civilization in M. Kuliš’s play “Maklena 
Grassa” is the image of a factory, the ownership of which is disputed by the bro-
ker Zbrozek and the real owner, M. Zarembskyi. The factory is the cause of little 
Maklena’s troubles because her father once worked there, later the workers went 
on strike, the factory went bankrupt, and old Grassa lost his job. As a man who 
has not lost the ability to think analytically, old Grassa does not believe in polit-
ical slogans, considers them deceptive, and the struggle against the soulless 
world of manufacturers hopeless: “Capitalism is coming to an end. He will be 
buried by the proletariat. The proletariat is the graveyard of capitalism. Ceme-
tery and gravedigger. And so it happened. They went on strike and made the Za-
remb coffin factory. Stands like a coffin. But what should the proletariat do 
next? Their own coffin? … ” (Kuliš, 1990, 28). 

It should be noted that the poetics of Western European expressionism in-
volved the struggle of the characters often combined with elements of play, 
which is typical of “Maklena Grassa”. The game is played by broker Zbrozhek 
who arranges with Maklena to kill him, trying to provide insurance for his fami-
ly. However, even before the shot, the girl makes it clear to the broker that she 
outwitted him and the money has no value for her: “Here you are! Look and 
count! (Shreds and throws)” (Kuliš, 1990, 57). At this point, the main character 
is reborn – she tears the bills, kills the broker and runs away, but her thoughts 
and actions are chaotic, and the words are full of anxiety and uncertainty. The 
Grassa family’s hardships must end with the murder of the broker, but her per-
sonal tragedy in a disharmonious society is only gaining momentum. 

Thus, the peculiarity of the composition of both plays is that with the devel-
opment of the plot-plot line, the general tension of the dramas increases, culmi-
nating in the climax and the denouement. The significance of the climax in both 
dramas is crucial, as is clearly illustrated by the moment of choice between the 
material and the spiritual. Unlike O’Neill’s characters, with their primitive pride 
and inert thinking, Grassa and his daughter have not become absolute hostages 
of the mechanistic world, as they can critically assess the situation while remain-
ing in place without losing human dignity. Yank Smith is defeated and remains 
in a cage, as well as Lady Mildred. Maklena receives a spiritual victory, her 
consciousness is awakened because the girl never hid her essence behind a 
mask. 

The denouement of the plays is dictated both by the national peculiarities of 
the writers’ worldview and by the specifics of their artistic thinking. On the one 
hand, Eugene O’Neill’s choice was influenced by the social situation of the eco-
nomic boom of the period and, on the other, by an ancient tradition, including 
ancient fate, the key component of Greek drama. Mykola Kuliš, absorbing mod-



311 
 

ern tendencies, took advantage of the achievements of national drama, especially 
in terms of character drawing. The expressionist tendency in the play of the 
Ukrainian playwright is expressed more consistently, especially in the dialogues 
and remarks, which impress with psychological tension and sharpness. 

 
Krasner, D. (2005). A Companion to Twentieth-Century American Drama. 

Blackwell Publishing Ltd. Oxford. 
O’Neill, Eu. The Hairy Ape. Retrieved from https://www. gutenberg. org/ 

files/ 40 1 5/4015-h/4015-h.htm [Дата останнього доступу 06.08.2020]. 
Куліш, М. (1990). Маклена Граса : п’єса. Дніпро. Київ.  
Кутеева, Н. (2003). Концепция личности в драматургии Юджина 

О’Нила первой половины 1920-их годов. Диссертация на соискания учёной 
степени кандидата филологических наук. Башкирский государственный 
педагогический университет им. М. Акмуллы. Уфа. 

Лисенко, І. (2006). Поетика драматургії М. Куліша 1927-1932р. Авто-
реферат дисертації на здобуття наукового ступеня кандидата філологічних 
наук. Харківський національний університет імені В. Н. Каразіна. 

Марчук, Т. (2014). Жанрові модифікації “нової драми” у європейській 
літературі кінця ХІХ – початку ХХ століття. Наукові праці Кам’янець-
Подільського національного університету імені Івана Огієнка. Філологічні 
науки. Аксіома. Кам’янець-Подільський. 36. С. 164–169. 

Марчук, Т. (2017). Типологія та поетика драматургії М. Куліша та Ю. 
О’Ніла. Автореферат дисертації на здобуття наукового ступеня кандидата 
філологічних наук. Прикарпатський національний університет імені Васи-
ля Стефаника. Івано-Франківськ. 

О’Нил, Ю. (1985). Заметки, письма, интервью. Радуга. Москва. С. 456–
470. 

   
 

 
 
 
 
 
 
 
  



312 
 

АРХІВИ ТА СПОГАДИ ЯК ДЖЕРЕЛА ДОСЛІДЖЕННЯ 
 ЖИТТЯ Й ТВОРЧОСТІ ПАНТЕЛЕЙМОНА КУЛІША 

 
Наталія Міллер 

 
(Україна) 

У статті подано огляд не висвітлених раніше архівних матеріалів про 
воронізький період життя Пантелеймона Куліша, життя його рідних і 
близьких, репрезентовано спогади нащадків і місцевих жителів.  

Ключові слова: П. Куліш, Куліші, Вороніж, метричні книги, спогади.  
 

ARCHIVES AND MEMOIRS AS A SOURCE OF RESEARCH  
OF PANTELEJMON KULIŠ’S LIFE AND WORKS 

 
Natalija Miller 

 
The article offers an overview of previously uncovered archived materials 

about the Voroniž residence period and the entourage of writer Pantelejmon 
Kuliš and presents unknown facts about his family and friends based on ar-
chives, memoirs of descendants and locals. 

Keywords: P. Kuliš, the Kulišes, Voroniž, metric books, memoirs. 
 
2019–го року українська спільнота відзначила 200–ліття з дня наро-

дження славетного письменника, автора фундаментальних праць: першої 
фонетичної абетки української мови, яка стала основою для сучасного 
українського правопису, першого перекладу Біблії українською мовою, 
першого історичного роману українською мовою, – митця, який увійшов в 
історію світової літератури як перекладач українською творів зарубіжної 
класики, а ще визначного народознавця, мовознавця, літературознавця, ку-
льтуролога, публіциста, поета, письменника, видавця…, безперечно, однієї 
з найвидатніших особистостей наукового, літературного й громадського 
життя України ХІХ ст. – Пантелеймона Олександровича Куліша. Але, як 
писав ще на початку ХХ ст. історик-публіцист Степан Томашівський, Пан-
телеймон Куліш – це людина “найменше популярна, найменше оцінена і – 
мабуть – найменше зрозуміла в усьому українському письменстві” (Тома-
шівський 1922, 53). До цих правдивих слів можна додати: ще й  людина 
найменш досліджена, бо й досі більшість творів П. Куліша з часів його 
смерті не перевидавалися, відсутній і його повний життєпис, а питання ро-
доводу письменника потребує ще ретельного вивчення. 

У справі дослідження генеалогії П. Куліша за останні десятиліття но-
вих відомостей, окрім дублювання наявних, майже не було. Винятком мо-
же слугувати монографія Євгена Нахліка “Пантелеймон Куліш: особис-
тість, письменник, мислитель. Наукова монографія: у 2 т. Т. 1: Життя Пан-
телеймона Куліша: Наукова біографія” (Нахлік 2007, 463), перший том 



313 
 

якої містить уперше створену наукову біографію, побудовану на першо-
джерелах, значною мірою архівних та маловідомих; та робота Ігоря Ситого 
й Олеся Федорука “До родоводу Куліша” (Ситий, Федорук 2007, 129–139), 
у якій були подані витяги з метричної книги Трисвятительської церкви мі-
стечка Воронежа за 1815–1833 роки, до парафії якої належали Куліші, 
з новою інформацією про найближчих родичів П. Куліша. 

Автор цієї статті виявив нові матеріали стосовно родоводу письменни-
ка в архівах міст Суми, Чернігів та Київ і висвітлив їх у низці публікацій у 
науково-краєзнавчих виданнях України. Зокрема, 2017 року в науковому 
виданні “Сіверщина в історії України” було висвітлено метричні записи 
Державного архіву Сумської області про смерть матері Пантелеймона 
Олександровича Катерини Іванівни (в дівоцтві Гладкої), що дало змогу ку-
лішезнавцям визначити роки її життя. Також була віднайдена інформація 
про небожів письменника по рідному (по батькові) брату Миколі – Григо-
рія й Ганну.  

2018 року авторка статті взяла участь у Дев’ятому міжнародному кон-
гресі україністів (Круглий стіл “Життя і творчість Пантелеймона Куліша”), 
який відбувся у Києві, і подала роботу “Нові матеріали до життєпису та 
оточення Пантелеймона Куліша (воронізький період)” (Міллер 2018, 391–
402). Статтю опубліковано в електронному збірнику “ІХ Міжнародний 
конгрес україністів. Літературознавство. Збірник наукових статей (До 100-
річчя Національної академії наук)”. У цій роботі відображено відомості з 
церковних документів  містечка Вороніж, які суттєво доповнили родовід 
письменника. Було знайдено багато нових фактів про родину Пантелеймо-
нового діда Андрія Івановича, та дідового рідного брата Якова; про Панте-
леймонових батьків – Олександра Андрійовича та Катерину Іванівну, рід-
ного брата Миколу та небожів.  

Генеалоги виводять родовідну лінію письменника від Леонтія Куліше-
нка, що служив у чині військового товариша в Малоросійському Глухівсь-
кому полку (1663–1665 – роки існування полку) й за універсалом Мазепи 
отримав хутір Озеровський у Глухівському повіті. Син Леонтія Михайло, 
Пантелеймонів прапрадід, був військовим товаришем і мав землі у містеч-
ку Воронежі Глухівського повіту. Про нього повідомив у своїй розвідці 
“Предки П.А. Кулиша” історик Олександр Лазаревський (Лазаревський 
1898, 62–65). Автор подав низку документів (такі документи пред’являли 
новгород-сіверському депутатському зібранню на затвердження в дворянс-
тві)  про рід Кулішів.  

Михайло Кулішенко мав 3-х синів, принаймні про них знайшлося до-
кументальне підтвердження, – Дем’яна, Гната й Івана (прадіда письменни-
ка). За Дем’яна й Гната говорять нещодавно віднайдені й ніде не освітлені 
раніше записи зі Сповідальної книги церкви Соборної Архистратига Хрис-
това Михайла містечка Вороніж 1739 року. Під №52 у списку посполитих 
(до посполитих на той час належали міщани, селяни, підсусідки) значить-
ся: “Дем’ян Михайлович Куліш, 61 рік, дружина його Ганна Опанасівна, 
51 рік, їхній син Іван, 12 років.” Далі в цьому ж списку під № 58 знаходи-



314 
 

мо: “Гнат Михайлович Куліш, 51 рік, дружина його Євдокія Климівна, 51 
рік, їхні діти – Лук’ян (26 років), Лаврін (11 років), Григорій (10 років), 
Анастасія (7 років) і Лук’янова дружина Олена Федорівна (Держархів Чер-
нігівської області, ф. 679, оп. 4, спр. 507, арк. 5). Подальших даних про ро-
дини Дем’яна й Гната поки що не знайдено, окрім розвідки Олександра 
Лазаревського «Предки П.А. Кулиша», у якій він зазначав, що Дем’ян за-
ймав посаду воронізького курінного отамана у другій половині ХVІІІ ст.   
Фрагментарні відомості вдалося відшукати й про Пантелеймонового пра-
діда Івана. На відміну від своїх братів посполитих, він пішов стопами сво-
го батька Михайла, був козаком, що дало йому можливість зайняти посади  
наказного сотника та городового отамана.  Згадок про нього в сповідаль-
них книгах  містечка Вороніж за 1739 рік не знаходимо, бо в цей час Іван 
перебував у Кобизькій сотні (Київського полку), де був обраний наказним 
сотником (Лукомський, Модзалевський 1914, 88). Точної дати народження 
Івана Михайловича Куліша не знайдено, це може бути кінець ХVІІ чи поч. 
ХVІІІ ст.  

Інший спогад про нього бачимо знову ж таки в дослідженні Олександра 
Матвійовича Лазаревського “Предки П.А. Кулиша”, у якому є інформація 
про обрання 1759 року воронізьким сотенним отаманом Івана Куліша. Що 
Іван Куліш був воронізьким городовим отаманом підтверджують його під-
писи на купчих 1761–1762 років про придбання земель у воронізьких меш-
канців Генеральною артилерією для “Шостянского” порохового заводу 
(Центральний державний історичний архів України, ф. 580, оп.1, спр. 2082, 
арк. 23–24 зв.).  

У “Списках Черниговских дворян 1783 года: материалы для истории 
местного дворянства” О.М. Лазаревського (Лазаревський 1890, 91) знахо-
димо свідчення про те, що Єфросинія, дочка сотенного отамана Івана Ку-
ліша, була одружена з сином військового товариша села Ображіївка (ухо-
дило до складу Воронізької сотні) Василем Боровиком.  

Останню згадку про Івана Куліша почерпуємо з праці воронізького 
краєзнавця Івана  Абрамова (1874–1960) “Розшуки про П.О. Куліша й його 
батьківщину” (Абрамов 1931, 45–46). З неї стає відомо, що 1792 року Івана 
Куліша вже не було серед живих, а за ним залишився борг церкві села Бог-
данівка (належало до Воронізької сотні), який повинні були сплатити його 
нащадки, сини Яків та Андрій. Старший із синів Івана Дем’ян, про якого 
вперше дізналися з цієї ж розвідки, на той час помер. У сотенного вороні-
зького отамана Івана Куліша було троє синів – Дем’ян, Яків, Андрій. 
Дем’ян помер ще при малолітстві Якова та Андрія, й нічого про нього бі-
льше не відомо. Андрій – це дід Пантелеймона. Саме про нього та дідового 
брата Якова вдалося знайти не оприлюднені раніше факти. 

Зокрема, стало зрозуміло зі Сповідальної книги воронізької Трисвяти-
тельської церкви за 1787 рік, що на той час Андрій Куліш належав до стану 
козаків, мав 26 років і був одружений на Єфимії Григорівні 25-и років. По-
дружжя Кулішів виховувало 3-х дітей: Олександра – 6 р., Романа – 3 р., 
Назара – 1 р. Андрій Куліш був заможний козак, бо мав 8 найманих робіт-



315 
 

ників. Уже 1793 року Андрій Іванович Куліш перейшов у стан дворян. 
Тобто його рідний брат Яків все-таки домігся, щоб їхній рід унесли в дво-
рянські списки. Також доповненням до офіційної біографії Пантелеймона 
Куліша стали ще такі дані про родину його діда Андрія: окрім відомих до-
слідникам двох його синів – Олександра (батька письменника) та Романа, 
знайдено відомості про народження 19 березня 1893 року дочки Дарії та 
сина Василя, який  помер 22 жовтня 1893 р. у чотирилітньому віці. Зафік-
сована й точна дата смерті Андрія Івановича Куліша – 25 травня 1893 року. 

Автор статті знайшов й уперше висвітлив записи метричних книг Ми-
хайло-Архангельської церкви 1796 року про Кулішів хутір (знаходився 
приблизно за 7-8 км від містечка Воронежа), власником якого значився рі-
дний брат Пантелеймонового діда – Яків. Віднайдені матеріали констату-
ють близькі родинні стосунки Якова саме із небожем Олександром (бать-
ком Панька). Крім того, що Яків Іванович був свідком на його весіллі (дру-
гий шлюб із Катериною Гладкою), хутір теж успадкував Олександр Андрі-
йович.  

Із дітей Андрія Івановича Куліша найдовше прожив Олександр (батько 
письменника). Дати народження й смерті Олександра Андрійовича були 
приблизно відомі. Опрацювавши воронізькі метричні й сповідальні книги, 
було зафіксовано точні дані про його життя. За сповідальними книгами 
1787 року мав 6 літ, отож він 1781 р. н. (так, як і подавалося раніше). Від-
найдений запис про смерть за 1847 рік свідчить, що Олександр Куліш по-
мер 14 січня 1847 року, хоча до цього часу датою його смерті вважали 8 
січня (так сповістив Пантелеймону в листі воронізький друг дитинства Пе-
тро Чуйкевич). Донині побутує думка, що Олександр Андрійович похова-
ний у Кулішевому хуторі. Дійсно, незадовго до смерті він жив у хуторі з 
жінкою, з якою зійшовся поза шлюбом після смерті дружини Катерини 
Іванівни (померла 1840 року). Пантелеймон відвідував його там у грудні 
1846-го. Письменник повідомляв у одному з листів, що батько не захотів 
жити в одній хаті зі своїми родичами у Воронежі й назавжди перебрався в 
хутір. Про те, що Олександр Андрійович покоїться саме в хуторі, писав у 
своїх дослідженнях авторитетний воронізький краєзнавець, учений Іван 
Абрамов. Він навіть із воронізькими гуртківцями-краєзнавцями доглядав 
за могилою в 20-х роках минулого століття. Але документальних підтвер-
джень, що то могила саме Олександра Куліша, немає. Місцеві ж мешканці, 
взагалі, говорили Івану Абрамову, що то поховання письменника Куліша. 
Вважаємо, що Олександр Андрійович похоронений (як це й записано у ме-
тричній книзі) на кладовищі парафії. Де ж воно знаходилося те парафіяль-
не кладовище? Місцевий священнослужитель-старожил, виходець із відо-
мого воронізького козацько-старшинського роду Пішовців, розповів, що 
парафіяльним кладовищем Трисвятительської церкви завжди була північна 
частина воронізького центрального Миколаївського (у народі Нікольсько-
го) цвинтаря. Він сам і зараз доглядає там за могилами своїх предків Пішо-
вців (парафіян Трисвятительської церкви), які померли ще в ХІХ ст. Та й 
логічно вважати, що не процесія з Воронежа у складі священників, півчих, 



316 
 

родичів, сусідів, погребальників поїхала по бездоріжжю серед зими у глу-
хий хутір за 7-8 км від Воронежа хоронити бідного дворянина Олександра 
Куліша; а привезли його звідти в рідну хату, де жив його старший син Ми-
кола з родиною, й поховали 16 січня (ця дата поховання вказана в метрич-
ній книзі), як-то кажуть, по-людськи. 

Олександр Андрійович Куліш офіційно перебував у двох шлюбах. 
Першою обраницею була дівчина із заможної родини Марія Криско. Знай-
ти записи про одруження Олександра Андрійовича з Марією Криско не 
вдалося. Від цього шлюбу 1803 року народився син Микола. Про Марію 
донині не було жодних конкретних відомостей, навіть прізвище її писалося 
не правильно. Хто ж вона така, за словами Пантелеймона Олександровича, 
“значного роду дворянка”? Дещо вдалося прояснити. Дослідивши родовід 
Криськів (мешканці з таким прізвищем, правда, додався ще м’який знак піс-
ля «с», й тепер проживають у Воронежі), вийшли на нащадків тих Крисків, 
з роду яких походить Марія. Сповідальні книги Преображенської церкви 
містечка Воронежа за 1787 рік показали, що парафіянином цієї церкви був 
39-річний осавул сотенний Іван Денисович Криско, мав за дружину Варва-
ру Павлівну 32 років. Подружжя ростило трьох дітей: Софію (12 р.), Марію 
(9 р.), Степана (4 р.). Ось ця Марія, приблизно 1778 року народження, 
й стала першою дружиною Олександра Куліша, молодшого за неї років на 
три. Хоча запису про їхній шлюб не знайдено, але, дослідивши воронізькі 
дворянські роди Крисків (їх було два), можемо констатувати це як факт. 
Нагадаємо, що родовідна лінія Крисків-Криськів (нащадків сотенного оса-
вула Івана Денисовича Криска) чітко прослідковується до наших днів. 
З представниками цього роду, які допомагають нам у дослідженні, підтри-
муємо тісний зв’язок. 

1808 року Олександр Куліш одружився вдруге, невдовзі після смерті 
своєї першої дружини, маючи на руках малолітнього сина Миколу. Запис 
про шлюб із метричної книги Покровської церкви, до парафії якої належав 
рід його другої дружини Катерини Гладкої, наведений у моїй роботі “Нові 
матеріали до життєпису та оточення Пантелеймона Куліша (воронізький 
період)” (Міллер 2018, 391–402). Друга дружина Олександра Андрійовича 
Куліша, Катерина Іванівна Гладка, теж, як і перша, походила з відомого 
воронізького шляхетського роду. Про цей рід подавав відомості 
Г. Милорадович в “Родословной книге Черниговского дворянства” (Мило-
радович 1901, 19) та в довіднику “Неурядова старшина Гетьманщини” 
В.В. Кривошея, І.І. Кривошея, О.В. Кривошея (Кривошея 2009, 81). Інфор-
мація в цих джерелах дещо різниться. Тому вирішено було знайти істину. 
Виявилося, що й Милорадович, і Кривошеї мали рацію, тільки подавали 
різні дати народження Івана Івановича Гладкого й кількість його дітей. Але 
це, дійсно, одна й та сама особа. Жоден з цих дослідників не зміг довести 
наявність доньки Катерини в Гладких. Нам це вдалося.  Покази сповідаль-
них книг Покровської церкви за 1786–1787 роки підтверджують її існуван-
ня.  На той час Катерині було 7 років, отже, вона приблизно1780 року на-
родження. Дату смерті Катерини Іванівни автор цього дослідження пода-



317 
 

вала в науковому виданні “Сіверщина в історії України” у статті “Таємни-
ці кулішезнавства (З нагоди 120-ї річниці від дня смерті П.О. Куліша” 
(Міллер 2017, 89–91). Нагадаємо, що померла вона 2 березня 1840 року у 
60-річному віці від сухот. 

Зовсім мало було відомостей про сина Олександра Андрійовича Кулі-
ша від першого шлюбу з Марією Криско – Миколу. Пошуки додаткових 
фактів теж принесли успіх воронізьким краєзнавцям. Як зазначалося вище, 
були знайдені й опубліковані дати народження дітей Миколи у шлюбі з 
Мотроною Онопрієнко – Григорія (18.11.1831–?) й Ганни (02.02.1834–
16.02.1895). Також нещодавно, до 200-літнього ювілею П. Куліша, було 
досліджено подальшу долю Миколиної доньки Ганни (1834–1895). Вона 
вийшла заміж за воронізького дворянина Андрія Артемовича Новика 
(13.08.1834–19.09.1915) й народила з ним у шлюбі п’ятеро дітей. Нащадки 
по синах Василю (08.04.1872–?) та Григорію (1858–до 1927) до цього часу 
проживають у Воронежі там, де жили  Куліші, на кутку, у народі, Трисвя-
щина. Праправнук Ганни Миколаївни Новик (Куліш) Іван Арсенович Сви-
стун (1961 р. н.) передав воронізьким краєзнавцям спогади своєї бабусі 
Христини Герасимівни (1896–1980), дружини внука Ганни Новик (Куліш) – Ни-
кифора. Никифор, син Григорія, на жаль, помер молодим у 1927 році. Але Хрис-
тина Герасимівна зберегла чудову пам'ять і розказувала молодшому внукові Іва-
ну бувальщини зі свого життя. Розповіла вона про те, що її свекор Григорій, 
як старший син Ганни та Андрія Новиків, після одруження відділився від 
батьків і жив зі своєю сім’єю неподалік. А її чоловік Никифор отримав у 
спадок найбільше батьківської землі, бо саме він повинен був за українсь-
кою традицією догодовувати батька до смерті. Розміщення цих земель 
(піль, луків, лісів) співпадає з описаними в спогадах П. Куліша. Це ще раз підт-
верджує правдивість наших досліджень. Нині на місці старої хати, яку збудував 
Григорій, знаходиться хлів, а поряд нащадки (Свистуни) звели новий дім. Ціка-
во, що прізвище Христини Герасимівни за чоловіком Новик, але поки вона була 
жива (померла 1980 року), її називали по вуличному Кулішихою. Так само 
називали Кулішихою й Лідію Петрівну Солошенко (1933–2012), у дівоцтві 
Новик, нащадка по молодшому сину Ганни – Василю. Теж жила на кутку 
Трисвящина, навпроти того місця, де колись знаходилася церква Трьох 
Святителів. Вона завжди розповідала сусідам, що родичка письменника 
Куліша (їй, звісно, не вірили), і доглядала за пам’ятним знаком (садила чо-
рнобривці й барвінок), установленим на місці зруйнованого Трисвятитель-
ського храму, у якому далекого 1819 року 27 липня за старим стилем 
приймав святе хрещення маленький Панько Куліш.  

Родовід Григорія, небожа Пантелеймона Куліша, поки що дослідити не 
вдалося. Як зазначають кулішезнавці, закінчивши Новгород-Сіверську гі-
мназію, він працював судовим чиновником спочатку в Чернігові, потім у 
Харкові. Далі його сліди губляться. На батьківщину у Вороніж він не по-
вертався. Удалося також знайти дату смерті Пантелеймонового брата – 
Миколи Олександровича Куліша, це 26.05.1848 р., та його дружини Мот-
рони  Симонівни – 01.01.1866 р. 



318 
 

В автобіографічній повісті “Жизнь Куліша” Пантелеймон Олександро-
вич  писав, що поруч з двором Олександра Андрійовича Куліша жила ро-
дина його покійного брата Романа – мати з двома дочками. Письменник зали-
шив теплі спогади про своїх сестер у перших, особливо старшу на чотири роки 
Олександру, на колінах якої, поклавши буквар, учивсь він азбуки й складів цер-
ковної печаті. Деякі відомості з життєпису цієї родини були кулішезнавцями до-
сліджені, а саме: дати народження Пантелеймонових сестер, Олександри та 
Наталії, і дати життя дядька Романа. Знову ж таки дізнатися про подальші 
їхні долі вдалося тільки після тривалого опрацювання актів культової ре-
єстрації, тобто метричних і сповідальних розписів. Із них стало відомо, що  
Олександра вийшла заміж за дворянина села Ображіївка (за 15 км від Во-
ронежа) Василя Лукича Боровика. Нагадаємо, з військовим товаришем Ва-
силем Автанасійовичем Боровиком із цього села була одружена Єфроси-
нія, донька її прадіда, сотенного воронізького отамана Івана Куліша. 

Наталія Романівна побралася з нащадком давнього воронізького коза-
цько-старшинського роду  – Шкурою  Йосипом Івановичем. Рід Шкур був 
(і є, тільки зараз вони не Шкури, а Шкуро) дуже розгалужений. Куліші з 
давніх-давен перебували з ними в родинно-кумівських зв’язках (про це не-
одноразово говорять нам записи воронізьких метричних книг).  Ці матеріа-
ли були опубліковані в моїй праці “Нові матеріали до життєпису та ото-
чення Пантелеймона Куліша (воронізький період)”. Але є ще й нові знахі-
дки про Пантелеймонових сестер у перших, ніде не освітлені. Прослідку-
вавши за метричними книгами подальшу долю Наталії Романівни Куліш 
(Шкура) (23.08.1819–09.12.1871), дізналися, що в шлюбі з чоловіком вона 
народила двох дітей – сина Івана (26.01.1840–02.07.1840), який помер, не 
проживши й року, й доньку Анастасію (22.10.1841–19.03.1909). Нащадки, 
яких ми знайшли по лінії Анастасії, до цього часу проживають у Воронежі 
й надають нам спогади своїх пращурів. Доля ж Олександри Романівни Ку-
ліш поки що залишається не дослідженою через відсутність метричних 
книг по селу Ображіївка. Тому ми й не можемо дізнатися, чи справді життя 
її склалося так, як писав П. Куліш у своїх автобіографічних спогадах: “… а 
Леся його тим часом одружилась із якимсь панком-п’яницею, – той швид-
ко уложив її в домовину” (Шокало 2005, 98). 

Отже, воронізьким краєзнавцям на цей час удалося майже повністю ви-
вести родовідну лінію Пантелеймона Куліша по його пращурах та частково 
по деяких нащадках: по лініях небоги Ганни Миколаївни Куліш (у заміжжі Но-
вик) та сестри у перших Наталії Романівни Куліш (у заміжжі Шкура). Банер із 
зображенням цього родоводу було виготовлено до 200-літнього ювілею пись-
менника за сприяння Воронізької селищної ради (див. Додаток 1). Як один 
з експонатів, він знаходиться в Кулішевій світлиці, яка була відкрита ста-
раннями воронізьких краєзнавців  2019 року при Шосткинській централь-
ній районній бібліотеці для дітей селища Вороніж. 

Здавалося б, через 200 років, які пройшли після народження Пантелей-
мона Олександровича Куліша, уже не можна відшукати про нього нічого 
нового, зокрема про недовгий період його проживання в містечку Вороне-



319 
 

жі. Але це не так. Копітка праця, бажання знайти істину, любов до рідного 
краю і віра дали воронізьким краєзнавцям сили й наснаги на декілька років 
архівних досліджень, опитувань місцевих жителів, пошуків  і спілкувань з 
нащадками, які увінчалися успіхом й розвіяли багато міфів із біографії на-
шого видатного земляка  – Пантелеймона Олександровича Куліша. Тепер 
справа за кулішезнавцями – увести ці дослідження в науковий обіг.  

 
Абрамов, І. (1931). Розшуки про П.О. Куліша й його батьківщину. Нау-

ковий збірник Ленінградського товариства дослідників української історії, 
письменства та мови. Т. 3. Київ. С. 45–51.  

Державний архів Чернігівської області. (1739). Ф. 679. Оп. 1. Спр. 1534, 
13. Чернігів. 

Кривошея, В. Кривошея, І. Кривошея, О. (2009). Неурядова старшина 
Гетьманщини. “Стилос”. Кїив. С. 81. 

Лазаревский, А. (1898). Предки П. А. Кулиша . Киевская стари-
на. Сентябрь. Отд. ІІ. Киев. С. 62–65. 

Лазаревский, А. (1890). Списки Черниговских дворян 1783 года: мате-
риалы для истории местного дворянства. Чернигов. С. 91. 

Лукомский, В. Модзалевский, В. (1914). Малороссийский гербовник. 
Издание Черниговского дворянства. Санкт-Петербург. С. 88. 
       Міллер, Н. (2018). Нові матеріали до життєпису та оточення Пан-
телеймона Куліша (воронізький період). ІХ Міжнародний конгрес україні-
стів. Літературознавство. Збірник наукових статей (До 100-річчя Націона-
льної академії наук). НАН України; ІМФЕ ім. М. Т. Рильського. Київ. С. 
391-402. Електронний ресурс, режим доступу:  http://www.etnolog.org.ua/ 
index.php?option=com_content&task=view&id=2034&Itemid=468. [Дата 
останнього доступу 19. 12. 2020]. 

Міллер, Н. (2017). Таємниці кулішезнавства (З нагоди 120-ї річниці від 
дня смерті П.О. Куліша). Сіверщина в історії України. Вип. 10. Глухів–
Київ. С. 89–91. 

Милорадович, Г. (1901). Родословная книга Черниговского дворянства. 
Губернская типография. Санкт-Петербург. Т. 1. Ч. 1–2. С.19.  

Нахлік, Є. (2007). Пантелеймон Куліш: особистість, письменник, мис-
литель. Т. 1: Життя Пантелеймона Куліша: Наукова біографія. Українсь-
кий письменник. Київ. 463 с. 
       Ситий, І., Федорук, О. (2010). До родоводу Куліша. Український архео-
графічний щорічник. Нова серія. Київ. В.15. С. 129-139. 
       Томашівський, С. (1922). Куліш і українська національна ідея. Під ко-
лесами історії. Нариси й статті. Українське слово. Берлін. С. 53–57. 

Центральний державний історичний архів України. ф .580, оп.1, спр. 
2082, 23-24.  

Шокало, О. (2005). Куліш Пантелеймон. Моє життя. Український світ. 
Київ. С. 98 

 
 

http://www.etnolog.org.ua/%20index.php?option=com_content&task=view&id=2034&Itemid=468
http://www.etnolog.org.ua/%20index.php?option=com_content&task=view&id=2034&Itemid=468


320 
 

ДОДАТКИ 
 
Додаток 1 

       Рис.1. Родовідне дерево П.О. Куліша 
 
 
 
 
 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
  



321 
 

СИМВОЛІКА УКРАЇНСЬКИХ НАРОДНИХ ДУМ ЯК ЗАСІБ  
ВИРАЖЕННЯ ІДЕЇ СПРОТИВУ ТА БОРОТЬБИ 

 
Марина Набок 

 
(Україна) 

 
У статті окреслено джерела, особливості творення, вираження зміс-

ту образів-символів у різних словесно-художніх структурах українських 
народних дум. Зважаючи на жанрові особливості дум, указано на змісто-
ве наповнення художнього образу, що слугує своєрідним поясненням ідеї 
та є символом певного образу, а образ – символом ідеї.  

Ключові слова: дума, символ, ідея, світогляд, національна самосвідо-
мість. 
 

SYMBOLS OF UKRAINIAN FOLK DUMAS AS A MEANS  
OF EXPRESSING THE IDEA OF RESISTANCE AND STRUGGLE  

 
Maryna Nabok 

 
The report deals with the sources, features of creation, expression of the 

content of images-symbols in various verbal and artistic structures of Ukrainian 
folk dumas. Based on the genre features of the dumas, the emphasis is given to 
the content of the artistic image, which is as an explanation of the idea and is a 
symbolof a certain image, and the image – a symbol of the idea. 

Key words: duma, symbol, idea, worldview, national identity. 
 

Символіка – поняття загальної національної свідомості народу. Етимо-
логія слова ‘символʼ бере початок від грецького іменника unmbolon, що 
означає ‘знакʼ, ‘прикметаʼ, а дієслово з таким же коренем у перекладі 
означає “з’єднувати, зіштовхувати, порівнювати” (ЕССКУ-5 2015, 738). 
Таке потрактування свідчить про те, що навколишній світ людина сприй-
мала не лише у видимих формах, але й порівнювала, уподібнювала його 
певним явищам, предметам, які її оточували. Власне, у символі відображе-
но певні уявлення, почуття, думки, ідеї народу. Символіка, як поняття ет-
ноґенетичне, у фольклорних творах допомагає нам зрозуміти спосіб мис-
лення наших пращурів, їх моральні, духовні, етичні й естетичні ідеали. В. 
Кононенко, зокрема, підкреслює, що такі морально-етичні ідеали, що їх 
передає символ, часто набувають яскраво вираженого національного хара-
ктеру, адже “саме в символах нерідко відбиваються народні традиції, зви-
чаї, обряди, вірування тощо, а зрештою – і національні риси характеру, рі-
вень національної свідомості. Словесна символіка народу виступає важли-
вим чинником творення національно-культурної картини світу; навіть ін-
дивідуальні символи, характерні для художньо-творчого осмислення дійс-



322 
 

ності, звичайно зумовлені особливостями національного мовного типу, 
мовної особистості” (Кононенко 1991, 31).  

В українській фольклористиці питанню вивчення природи, теорії сим-
волу та його вираженню в уснопоетичних творах присвячені роботи 
М.Максимовича, О. Бодянського, І. Срезневського, А. Метлинського, М. 
Костомарова, О. Потебні, М. Сумцова, О. Братко-Кутинського, О. Вертія, 
М. Дмитренка, Я. Гарасима, С.Пилипчука, Т.Шестопалової, О. Кузьменко 
та ін. Так, М. Костомаров виходив з народознавчої концепції розуміння 
символу. У працях “Історичне значення руської народної поезії”, 
“Слов’янська міфологія” вчений надавав символіці філософського, поети-
чного, історичного та етнографічного значення. Він підкреслював, що оду-
хотворення навколишнього світу було суттю уявлень наших предків. У 
процесі освоєння світу і себе в ньому, людина відповідно до своїх потреб 
надавала предметам своє розуміння, значення і це було природним відо-
браженням внутрішнього світу людини. Така символізація навколишньої 
дійсності була першою реакцією людини на шляху до естетичного пізнан-
ня світу. В одній із своїх праць М. Костомаров писав: “Характерною і па-
нівною рисою поетичного уявлення в наших народних піснях є символіза-
ція природи. Під символом ми розуміємо образний вияв моральних ідей за 
допомогою деяких предметів фізичної природи, причому цим предметам 
надається більш-менш визначена духовна властивість” (Костомаров 1994, 
64–65). Таку народознавчу концепцію, ‘народний духʼ, ‘моральну ідеюʼ, 
положення вченого ми розвиваємо і в нашому дослідженні символічної 
системи українських народних дум.  

Походження символу О.Потебня пояснював через закономірності роз-
витку мови. “Тільки з погляду мови, – писав дослідник, – можна привести 
символи до порядку, що відповідають уявленням народу” (Потебня 1860, 
8). Саме уявлення для вченого є основною ознакою, завдяки якій слово ви-
ражає зміст думки. У розвідці “Про зв’язок деяких уявлень в мові” О. По-
тебня наголошував, що значення слова повністю не показує зміст думки, а 
лише символічно відтворює цю думку. Зміна значень слова та утворення 
від нього нових слів встановлює зв’язок уявлень і вже потім усього того, 
що ми розуміємо під уявленням. Тому, розробляючи методологічну основу 
символу, О. Потебня вказував на його багатозначність.  

Про глибоко предковічну основу в потрактуванні символу писав О. 
Братко-Кутинський у праці “Феномен України”. Зокрема, він наголошував 
на енергетичних, просторових, часових, психологічних, релігійних, світо-
глядних, етичних чинниках формування національного символу. Аналізу-
ючи та порівнюючи наші національні символи із символами інших народів 
(німців, росіян та ін.), вчений вбачав у їх змісті не агресивну енергетику та 
ідеологію завоювання світу, а життєтворчу енергію розбудови та розвитку. 
Ґрунтовно досліджував О. Братко-Кутинський і символіку кольорів, зок-
рема символіку барв воїнів (запорозьких козаків). Вчений зазначав, що жо-
вто-блакитно-червона енергетика кольорів для наших предків була тісно 
пов’язана з енергетикою національної психології. Ці та інші положення 



323 
 

вченого ми розвиваємо у нашій роботі та на цій основі з’ясовуємо особли-
вості творення символічної системи дум героїчного циклу.  

Я. Гарасим у монографії “Національна самобутність естетики українсь-
кого пісенного фольклору” поетичну систему української народнопісенної 
творчості розглядає крізь призму етноестетичних вимірів, де основною 
домінантою була категорія ‘добропрекраснеʼ, що виражає “оригінальний 
синтез морально-етичних настанов (ідея) та естетичних світовідчувань” 
(Гарасим 2010, 199). Аналізуючи, наприклад, твори колядково-
щедрівкового циклу, вчений наголошує на своєрідному родичанні людини 
з небесними світилами: батько – місяць, мати – сонце, зорі – діти. Така по-
етична символізація дійсності, підкреслює Я. Гарасим, базувалася не на 
уявленнях про грубі надприродні фантастичні істоти та поклонінні їм, а на 
“тихо-мрійливому” спогляданні навколишнього світу нашими предками. 
Естетичну сакралізацію небесних світил, як писав вчений, «підхоплюють» 
весільні пісні (уявлення про щасливий шлюб, що укладається на небі, ві-
дображені у формі весільного короваю; ясненьке сонечко, ясна зоря симво-
лізують дівочу красу тощо). Таке відчуття краси, виплекане при спогля-
данні небесних світил, вплинуло також і на сприйняття природних стихій і 
явищ – вітру, дощу, грому, блискавки, морозу, хмар, туману. В українських 
народних думах також наявні символічні образи сонця, місяця, зірок, віт-
ру, туману, проте вони неоднорідно представлені у різних циклах дум. На-
приклад, для дум невільницького циклу характерні більше образи зірок, 
туману, для дум героїчного циклу – сонця, вітру.  

Питанню національної самобутності світогляду українського народу 
присвячені й доповіді учасників щорічної Міжнародної науково-
практичної Інтернет-конференції “Діалог мов – діалог культур. Україна і 
світ”, яку організовує Iнститут слов’янської філології Університету 
Людвіга-Максиміліана в Мюнхені. За результатами конференції, крім еле-
ктронної версії щорічника, у 2018 році за редакцією О. Вертія та О. Нові-
кової було видано й друкований збірник наукових праць “Формування на-
ціональних основоположних підстав сучасного народознавства та літера-
турознавства”. У статтях, розвідках та рецензіях йдеться про українську 
національну ідею, національний світогляд, національний дух, а це скеровує 
дослідників на розвиток наукових ідей М. Костомарова, О. Потебні, І. 
Франка, Є. Маланюка, Олега Ольжича, Д. Донцова, Д. Чижевського та ін.. 
Деякі положення розвідок І. Набитовича, В. Азьомова, О. Вертія, П. Іва-
нишина, О. Гольник, Х. Катаоки, О. Тиховської  ми розвиваємо і у нашому 
дослідженні.    

Символ як категорія поетики, що виражає саме героїчний характер ста-
влення до навколишнього світу (символічний світогляд) в українських на-
родних думах, ще належно не досліджений. Тому на матеріалі дум героїч-
ного циклу “Козак Голота”, “Іван Коновченко” та “Сірчиха і Сірченки” ми 
спробуємо з’ясувати змістове наповнення художнього символу, що вира-
жає ідею спротиву та боротьби. Дослідження символічної системи цих дум 
нерозривно пов’язане з низкою концептуальних мотивів боротьби за свій 

http://uk.wikipedia.org/wiki/%D0%9C%D1%8E%D0%BD%D1%85%D0%B5%D0%BD%D1%81%D1%8C%D0%BA%D0%B8%D0%B9_%D1%83%D0%BD%D1%96%D0%B2%D0%B5%D1%80%D1%81%D0%B8%D1%82%D0%B5%D1%82
http://uk.wikipedia.org/wiki/%D0%9C%D1%8E%D0%BD%D1%85%D0%B5%D0%BD%D1%81%D1%8C%D0%BA%D0%B8%D0%B9_%D1%83%D0%BD%D1%96%D0%B2%D0%B5%D1%80%D1%81%D0%B8%D1%82%D0%B5%D1%82


324 
 

простір, за незалежність власного Я-буття, де немає місця жалю, тузі й 
плачу. Найбільш виразно вмонтованими у художньо-образну систему дум 
є образи Степу, Шляху, Дому, які  поглиблюють ідейний зміст та слугують 
поштовхом до розвитку низки мотивів та художньо-естетичного змісту 
українських народних дум. Щодо цього  О. Потебня писав:  “… складний 
художній твір є такий само розвиток одного головного образу, як складне 
речення – одного чуттєвого образу” (Потебня 1985, 54). Такими ключови-
ми фразами в думах є “Слави, лицарства козацькому війську зазнавати!”, 
“Слава не вмре, не поляже Отнині до віка!”: в героїв дум на ґенному рівні 
закладено ‘аристократію духу’, виховану на спадкоємних традиціях непо-
кори перед ворогом, захисту чести і гідности. Зокрема, у язичницьких на-
становах воїнові-козакові читаємо: “Честь воїна свята, бо там, де вмирає 
честь, вмирає і воїн. Будь чесним.   Чесність творить славу роду воїна. Хай 
життя воїнів палає, як іскри. Такі воїни покликані до жертовного служіння 
Богам. Будь ввічливим, стримуй свою гарячковість. Пам’ятай, Орел може 
спуститися до мишей, але миша ніколи не підніметься до висоти польоту 
Орла у височині. Відвага, героїзм, жертовність, чесність – це священні 
якості Воїна. Пам’ятай, життя людей досягає праведності при єднанні з ро-
дом. Виховуй в собі честь воїна, твори своє цілісне нетлінне “Я”, що не раз 
переживе тимчасове тіло. … За честь держави і роду свого, воїн-козак по-
винен бути готовий покласти своє життя. …Кожен козак воїн повинен ви-
ростити синів і дочок, і добре навчити їх військовому мистецтву, щоб мог-
ли вони оборонити себе, народ, і землю нашу” (Режим доступу: 
https://spadok.org.ua/ukrayinske-kozatstvo/yazychnytski-nastanovy-voyinu-
kozaku). Тому, власне, Степ у думах мислиться як власний простір, що не 
терпить пасивності, рабської покори, мрійливого споглядання. Степ – це 
символ боротьби за власне незалежне Я-буття. Саме безкраї простори сте-
пу породили в українській психіці свободолюбство, соціальну рівність, не-
хіть до збагачення. Так, наприклад, у думі “Козак Голота” (варіант записа-
ний П. Кулішем від лірника А. Никоненка) козак вільно гуляє полем, би-
тим шляхом. Цей простір чітко окреслений як свій, тому він не терпить на 
ньому чужинця-татарина:  

Ой полемъ, полемъ Килиімським, 
То шляхомъ битимъ Гординськимъ, 
Ой тамъ гулявъ козакъ Голота. 
Не боітця ні огня, ні меча, ні третёго болота. 
То козакъ Голота добре козацький звичай  

знае, – 
Ой на Татарина скрива, якь вовкъ, поглядае. 
(Українські народні думи 1931, 9). 
Символіка поля та битого шляху нерозривно пов’язана з козацькими 

звичаями і це є традиційною формою сакралізації ідеї непокори та вкорі-
нення її у народні маси на засадах єдності лицарського духу та основ наці-
онального світосприйняття та світорозуміння. У варіанті думи, записаної 

https://spadok.org.ua/ukrayinske-kozatstvo/yazychnytski-nastanovy-voyinu-kozaku
https://spadok.org.ua/ukrayinske-kozatstvo/yazychnytski-nastanovy-voyinu-kozaku


325 
 

Лукашевичем від невідомого кобзаря з Полтавщини, простір степ (поле) 
поглиблено образами долини та Савур-могили: 

Да на Савуръ могилѣ, гулявъ козаченько, 
гулявъ, 
Да не якого дива не видавъ: 
“Ой долино-Ялино! сколько я на тобѣ гулявъ, 
Да не якого дива не видавъ!” 
Ой на полъ на Киліяньскомъ, 
На шляху Ордыньскомъ: 
То не ясный соколъ лѣтае, – 
То козакъ Голота, сердечный, добрымъ ко- 
немѣ гуляе.  
(Українські народні думи 1931, 8). 
Тріада Савур-могила – Долина – Степ (поле) у думі є символічним ге-

нетичним кодом нації в якому поєднано минуле, теперішнє й майбутнє. 
Так, в архетипі могила відображені уявлення українського народу про по-
тойбічне життя, згідно з якими душа після смерті покидає тіло. Проте існу-
вали й протилежні уявлення – душа лишається в тілі померлого і продов-
жує жити в могилі (Братко-Кутинський 1996, 137). Згідно з цими уявлен-
нями в українській мові є усталене слово “домовина”, тобто новий дім для 
померлого, де продовжуватиме жити його душа, тому туди кладуть гроші, 
речі першої необхідності. За однією з легенд образ Савур-могили 
пов’язаний з предком козака Мамая, який був у ній похований та у важкі 
часи оживав, і разом зі своїм конем допомагав своєму народові. За іншою 
легендою, назву цього кургану пов’язують зі старим характерником Саву-
ром, який колись врятував своє поселення від чужинських зайд (Войтович 
2014, 442). У думі “Козак Голота” образ Савур-могили генетично вкоріне-
ний у вірування народу та постає як “ідеальний образ”, що формує мотив 
спротиву та пророкує герою подальшу щасливу долю:  Савур-могила (сим-
вол захисту з минулого, де перемагає життя, а не смерть) – Долина (доли-
на=доля) – Степ (ідеальний простір для спротиву в теперішньому і майбу-
тньому). У цьому просторі Голота теж постає як ідеальний герой, бо ж іде-
альне завжди породжує ідеальне.  Степ не терпить неволі, Степ усуває 
покірних. Тут не місце хліборобу і тихому, мрійливому українцю. Тому 
естетизація ідеального в думі вивершується у вчинку козака, його нетер-
пимості до ворога, який  зазіхає на козака на його ж просторі. Підсилюєть-
ся це емоційним темпоритмом виконання кобзарем думи, у якому відобра-
жуються ментальні сфери його світосприйняття, світорозуміння і світови-
раження. У кінцівці думи цей темпоритм особливо виразний, бо саме в ній 
виголошено ідею спротиву не лише на теперішнє, але й на майбутнє: “Ой 
ты Савуръ могило! Сколько я гулявъ, / Да такои добычи не добувавъ!”; 
“Ой поле Килиімське! / Бодай же ти літо й зіму зеленіло, / Якъ ти мене при 
нещасливій годині сподобало / Дай Боже, щобъ козаки пили та гуляли, / 
Хороші мислі мали, / Одъ мене більшу добичу брали, / И неприятеля підъ 
нозі топтали, / Слава не вмре, не поляже, / Отнині до віка!/ Даруй, Боже, на 



326 
 

многі літа!”, варіант записаний Кулішем від лірника Никоненка (Українсь-
кі народні думи 1931, 8–10). За цього Степ, як ідеальний символічний об-
раз, що виражає ідею спротиву та боротьби, генетично пов’язаний з обра-
зом Шляху, який теж визначає подальшу долю героя думи, бо ж спрямовує 
козака Голоту не у селянську хату, а у Запорізьку Січ, що символічно є для 
нього Домом: “Бархотний шликъ издиймае, / На свою козацьку голову на-
дівае; / Коня Татарського за поводи взявъ, / У городъ Січи припавъ” (Укра-
їнські народні думи 1931, 10). 

У думах “Іван Коновченко”, “Сірчиха і Сірченки” образ Степу постає 
як чинник “селекції” (Янів 1993, 55). Суспільство, яке пасивно спостеріга-
ло та визискувало перед ворогом, передавало таку ж модель поведінки сво-
їм нащадкам, активна ж частина народу чинила опір та  гинула в боях. У 
всіх варіантах думи “Іван Коновченко” мати не хоче відпускати єдиного 
сина на війну, проте молодий козак вважає за честь краще воювати, ніж 
вирощувати хліб. Тому на заклик полковника Філоненка “Гей козакы, па-
нове молодци! / Ще которимъ не хочецца по вынныцяхъ горилокъ курыты, 
/ Ще которимъ не хочецця по броварняхъ пывъ варыты, / А ще которимъ 
не хочецця за чарку горилкы шинкарци воза дровъ порубаты, / То ходите 
зо мною, / До  Хвылона, корсунського полковныка / На Черкень-Долыну 
погуляты / И славного лыцарства козацького-молодецького зажываты” 
(Українські народні думи 1931, 44), козак вибирає не розгульне життя, а 
козацьку честь і славу. Естетизація вищої ідеї у думі символічно зображена 
у порівнянні із життям хлібороба, яке є принизливим для молодого Конов-
ченка. Зокрема, він не хоче, щоб його бабієм, гречкосієм, а коня приблу-
дою називали, бо ж “Тяжко мені, мати, по боронах ходити, / Сапйанові чо-
боти топтати, / Закоблуки викривляти,  / А честь би то мені, мати, / Піти 
міждо друзи панове погуляти” (Українські народні думи 1931, 42), – гово-
рить Іван Коновченко матері. Тож, для козака ідеальний світ – це шлях у 
степ, поле, бо саме там його дім. Якщо у багатьох переказах та казках на-
скрізним образом є образ трьох доріг (хто поїде прямо – той буде в голоді, 
хто поїде праворуч – той буде живий, але кінь загине, поїде ліворуч – буде 
вбитий, але кінь залишиться живий і т. д.), то у думах героїчного циклу до-
рогу (шлях) герой визначає сам: шлях в степ постає для нього як цінність 
буття, бо він самою своєю природою вкорінений у цю землю. Тому й мо-
тив козака Коновченка піти “слави доставати” теж потрактовуємо як цін-
ність, що формує “образ самого себе” й визначає подальші дії і вчинки ге-
роя думи. “Образ самого себе” має свої іманентні (властиві, притаманні) 
закони – культурні ідеали, культурну поведінку, родове ідеальне. У думі 
“Іван Коновченко” вони зображені крізь призму символічного образу До-
му, але не як символу сімейного благополуччя й багатства, а як сакрально-
го ідеального простору, в якому виховується, утверджується та передаєть-
ся ідея боротьби від покоління до покоління. Ця ідея у думі символічно 
втілена у батьківській зброї, що знаходиться у кімнаті. Тому цілком при-
родно, що тут не пахне хлібом:  

Ивась Коновченко одъ сна пробужае, 



327 
 

По двору похожае 
И смутку соби превелыку мае. 
У хату вхожае, 
Кимнату видчыняе, 
Батькивську шаблю зь килка здыймае. 
 (Українські народні думи 1931, 45). 
У варіанті думи, записаної від кобзаря І. Крюковського в Лохвиці 20 

травня 1876 р., Іван Коновченко входить до світлиці, як сакрального родо-
вого простору, де мати попередньо заховала від сина батьківську зброю, 
але яку він все ж таки знаходить у запічку, і це теж символічно вказує на 
вкорінення та невикорінення духу воїнства у родині: 

То Йвась Коновченко од сна встає, 
У світлицю вхожає, 
По стінах поглядає, 
Що вже батьківської рушниці на стіні ні 

одної немає, 
Тілько в запічку семип’ядная пищаль сіяє. 
То він то коло неї собі козацький звичай  

добре знає, 
Та до Корсунського полковника  
На Черкень долину за сімсот верст поспішає. 
(Українські народні думи 1931, 59). 

Дім, світлиця – психологічні синоніми у вираженні особливостей наці-
онального світосприйняття і світорозуміння. Поняттям світла пройнята ни-
зка фундаментальних понять українського менталітету: СВІТ, СВІТлиця, 
всеСВІТ, СВІТогляд, СВІТозарний, СВІТочолий тощо. Світло символізує 
першотворення світу, життя, істину, джерело достатку (Войтович 2014, 
497–498). Тому світлиця у думі – символічний образ зображення і вира-
ження життєдайного простору, у якому виховуються на козацьких звичаях 
і традиціях. Особливим і незамінним атрибутом цього простору є зброя, 
яка теж випромінює світло (у варіантах дум “семип’ядная пищаль сіяє”, 
“на стіні аж отечеськая шабля висить аж сяє” та ін.).  

Крізь призму Роду в думі “Сірчиха і Сірченки” зображені образи Сте-
пу, Шляху, Дому. Двоє синів вдови Сірчихи Петро і Роман від’їжджають з 
дому. Бажають вони дізнатися про батька Івана Сірка,  де він свою “голову 
козацьку поклав”. Тому для них традиційний шлях пошуку – це козацький 
курінь, три зелені байраки. Від’їзд за такого мотиву з материного дому в 
степ, долину, байраки у думі є символічним кодом вкорінення козацького 
волелюбного та бунтарського духу в родові цінності. Мотив сповідування 
однакових цінностей у сім’ї розширює й розуміння та потрактування обра-
зів Степу, Шляху, Дому. У думі вони насичені героїко-моральним імпера-
тивом  відданості ідеї родової боротьби без страху смерті, що є ідеологі-
чною у своїй суті.  

Отже, крізь призму пізнання зовнішнього через внутрішнє, образи 
Степу, Шляху, Дому в українських народних думах “Козак Голота”, “Іван 



328 
 

Коновченко”, “Сірчиха і Сірченки” поглиблюються у змістовій, ідейній 
формі. За цього Степ символічно потрактовано як: а) безмежний простір 
для організації спротиву та боротьби за власне самовираження. Тому обра-
зи Шляху та Дому символічно вмонтовані у цю ідею й спрямовують героя 
на той Шлях, що веде у Запорізьку Січ (Дім); б) чинник “селекції”, що 
унеможливлює знаходження у цьому просторі хлібороба чи гречкосія, то-
му герой цього простору – це ідеальний герой часу; в) вираження ідеї ро-
дової боротьби без страху смерті. Образ Дому тут символічно виражений 
сакральним ідеальним простором, у якому виховується та передається ідея 
боротьби від покоління до покоління. Саме на таких національних підста-
вах ми маємо виховувати молоде покоління, щоб не допустити морально-
го, духовного та ідейного винародовлення.   

 
Братко-Кутинський, О. (1996). Феномен України. Вечірній Київ. Київ. 
Войтович, В. (2014). Українська міфологія. Енциклопедія народних ві-

рувань. ФОП Стебеляк. Київ. 
Гарасим, Я. (2010). Національна самобутність естетики українського 

пісенного фольклору. НВФ “Українські технології”. Львів. 
Енциклопедичний словник символів культури України, (2015). Видавни-

цтво В.М. Гавришенко.  Корсунь-Шевченківський.  
Кононенко, В. (1991). Словесні символи в семантичній структурі фра-

земи.  Мовознавство. 6. С. 30–36. 
Костомаров,  Н. (1994). Историческое значение южнорусского народ-

ного песенного творчества. Словянская мифология. Исторические моног-
рафии и исследования. Чарли.  Москва. 

Потебня, А. (1860). О некоторых символах в славянской народной поэ-
зии. Университетская типография. Харьков. 

Потебня, А. (1864). О связи некоторых представлений в языке. Типо-
графия В. Гольдштейна. Воронеж. 

Формування національних основоположний підстав сучасного народоз-
навства та літературознавства. (2018). Українська літературна газета. 
Випуск 1. Київ. 

Янів, В. (1993). Нариси до історії української етнопсихології. Україн-
ський Вільний Університет. Мюнхен. 

Язичницькі настанови воїнові-козакові. Електронний ресурс: 
https://spadok.org.ua/ukrayinske-kozatstvo/yazychnytski-nastanovy-voyinu-
kozaku [Дата останнього доступу 21.09.2020] 
  

https://spadok.org.ua/ukrayinske-kozatstvo/yazychnytski-nastanovy-voyinu-kozaku
https://spadok.org.ua/ukrayinske-kozatstvo/yazychnytski-nastanovy-voyinu-kozaku


329 
 

“ФІЛІЯ ПЕКЛА НА ЗЕМЛІ”: ГОЛОДОМОР У РОМАНІ                 
С. ТАЛАН “РОЗКОЛОТЕ НЕБО” 

 
Валентина Ніколаєнко 

 
(Україна) 

 
Об’єктом дослідження є роман сучасної української письменниці 

С. Талан “Розколоте небо”. Предметом – представлена авторкою худо-
жня модель осмислення найтрагічнішої як з точки зору суспільно-
побутової, так і моральної сторінки в історії української нації ХХ ст. – 
Голодомор 1932–1933 рр. У роботі закцентовано увагу на поведінці люди-
ни в умовах панування політики тотального знищення, засобах реалізації 
авторського творчого завдання та його специфіці.  

Задекларована тема цілком відповідає сучасним науковим напрямам 
досліджень як у царині постановки загальнотеоретичних, так і соціогу-
мантарних та філософських проблем. 

Ключові слова: історія, Голодомор, роман, тема, образ.  
 

“A PART OF A LIVING HELL”: HOLODOMOR  
IN S. TALAN’S NOVEL “THE SPLIT SKY” 

 
Valentyna Nikolajenko 

The object of investigation is the novel of modern Ukrainian writer S. Talan 
“The Split Sky”. The subject of investigation is the author’s literary model of 
reflection of Holodomor (Holocaust) 1932–1933. This is the most tragic page of 
Ukrainian history of XX century from the social and moral points of view. The 
main attention refers to human’s behavior in the atmosphere of total extermina-
tion, the ways of realization the author’s literary aim and its specificity. 

The declared theme accords to modern scientific research areas in the light 
of general theoretic, social, humanitarian and philosophical problems. 

Key words: history, Holodomor, novel, theme, image. 
 
Сучасна українська письменниця Світлана Талан прийшла в літературу, 

напередодні 50-літнього життєвого рубежу. Та, не зважаючи на це, дебют 
виявився вдалим. Після трирічних творчих пошуків, поданий нею на 
Міжнародний літературний конкурс “Коронація слова 2011ˮ роман “Щастя 
тим, хто йде даліˮ, відомий переважній більшості читачів під назвою “Ко-
ли ти поручˮ, не лише став лауреатом конкурсу й був відзначений 
спеціальною нагородою фонду Олени Пінчук АНТИ-СНІД “За кращий ро-
ман на гостросоціальну тематикуˮ, а й упродовж року розійшовся тиражем 
у 80000 примірників. Наразі лише українською мовою видано шістнадцять 
романів авторки (“Не вурдалакиˮ (2013), “Помилкаˮ (2014), “Оголений 
нервˮ (2015), “Повернися дощемˮ (2016), “Замкнене колоˮ (2017), “Мату-



330 
 

син оберігˮ (2018), “Я захищу тебе…ˮ (2019), “Де живе свободаˮ (2020) 
тощо). Сьогодні авторка належить до когорти “Золотих письменників 
Україниˮ, оскільки сумарний наклад тиражів її творів вже давно подолав 
позначку 100000 примірників.  

Пишучи в жанрі “true storyˮ, Світлана Талан черпає творчі ідеї з життя, 
що за допомогою уяви переростають у цілісні гостросоціальні художні по-
лотна, головними героїнями котрих є “жінка-українка, сильна духом, зво-
рушлива, ніжна, чуттєва, яка інколи помиляється…ˮ (Феномен 2014, 20), 
але завжди йде вперед і веде її любов до чоловіка, дітей, вітчизни. 

Однією з таких історій є й роман “Розколоте небоˮ, у якому авторка по-
рушує питання причин Голодомору 1932–1933 рр.  

Тема масового знищення людей у період сталінізму сьогодні набула 
особливого значення в мистецькій і соціогуманітарній сферах. Актуаль-
ність цього напрямку дослідження набуває все питомішої ваги у зв’язку з 
потребами суспільства відновити історичну правду, осягнути питання 
пам᾽яті й постпам᾽яті, травми й посттравми, їх функціонування й 
наслідків, які накладають свої відбитки на механізми існування сучасного 
суспільства. Тому в контексті осмислення тоталітаризму особливе місце 
належить Голодомору 1932–1933 рр., що панував на території України й 
був “витісненийˮ як з її офіційної історії, так і з пам᾽яті переважної біль-
шості громадян на десятиліття.  

Наукове вивчення Голодомору 1932–1933 рр., підвалини рецепції якого 
було закладено зусиллями українських емігрантів у 30-х рр. минулого 
століття (Гудзь 2019, 8; Марочко 2003, 125–128), розвивалося поетапно. 
Першою ґрунтовною статистичною розвідкою Голодомору українська на-
укова громадськість вважає статтю “Правда про голод на Україні в 1932–
1933 рокахˮ (1942), а її автора – С. Соснового – першим дослідником цієї 
трагічної сторінки історії України. Саме дані С. Соснового, які згодом бу-
ли популяризовані його братом-емігрантом Т. Сосновим за кордоном, “се-
ред української діаспори… стали майже канонічнимиˮ (Джулай 2018). В 
історичній науці одним із перших до теми Голодомору звернувся 
Д. Соловей, який, опираючись на дослідження В. Мудрого й 
М. Ковалевського, “обґрунтував згубну антиукраїнську політику Кремля у 
1921–1923 і 1932–1933 рр.ˮ (Гудзь 2019, 977). Його розвідки високо 
цінувалися спеціалістами, хоча й не були широко відомими. 

Черговий якісно новий виток у цьому науковому дискурсі набрав 
обертів у 80-х роках ХХ ст., коли світова громадськість підтримала ідею 
української діаспори про відзначення 50-річчя трагедії українського наро-
ду, що стало поштовхом до створення Комісії США з питань Голоду в 
Україні (науковий керівник Дж. Мейс), а вихід монографії Р. Конквеста 
“Жнива скорботиˮ (1986) й “однойменного фільму, приуроченого до 50-
річчя голодуˮ (Гудзь 2019, 18), розпалили дискусії вченої спільноти.  

Цей етап у дослідженні Голодомору В. Марочко вважає одним із най-
важливіших, оскільки він голодом 1932–1933 рр. в Україні підштовхнув 



331 
 

західноєвропейських науковців до активізації вивчення геноциду (Марочко 
2003, 131). 

Долучення українства до теми, що понад п’ятдесят років була позначе-
на грифом “цілком таємноˮ, відбулося наприкінці 80-х рр. минулого 
століття. Під час перебудови під тиском інформації, що просочувалася з-за 
кордону, очільник ЦК КПУ В. Щербицький 1987 р. у доповіді з нагоди 70-
річчя встановлення радянської влади на території України вперше “згадав 
про Голодомор. Хоча згадування було побіжним і причиною голоду було 
визнано «посуху», принципово новим було визнання самого фактуˮ (Ісако-
ва 2012, 137), що відзначила й Комісія США з питань Голоду (Сидорук 
2007). 

Сам термін “Голодоморˮ закріпився в українському лексиконі завдяки 
І. Драчу, який уперше в 1986 р. публічно вжив лексему, котрою послуго-
вувалися представники української діаспори в Канаді й США з 1978 р. 
(Пам’ятаємо 2019), й О. Мусієнку, з легкої руки якого з 1988 р. спочат-
ку  ̔приживається᾽ в публіцистиці, а згодом – і в науковій історичній 
терміносистемі (Методичні 2007), витіснивши поняття “труднощі з продо-
вольствомˮ, застосовуване радянологами. Тож кінець 80-х рр. ХХ ст. озна-
чено “руйнуванням ізоляції зарубіжної історіографії в царині науково-
документального висвітлення причин і наслідків голоду в Україні. Ця тема 
стала пріоритетною для української історичної науки, яка «зголодніла» від 
довготривалого й вимушеного мовчанняˮ (Марочко 2003, 132).  

Упродовж усього часу й особливо останніх сорока років світова 
історіографія, поступово розширюючи горизонти й занурюючись у питан-
ня дослідження, напрацювала чималий доробок з окресленої проблеми, 
який за підрахунками фахівців перетнув межу у двадцять тисяч публікацій 
(Гудзь 2019, 946), до формування якого причетні сотні (а може, і тисячі) 
фахівців з історії, серед яких найвідомішими є Г. Боряк, В. Васильєв, 
А. Граціозі, Л. Гриневич, К. Горбунов, В. Гудзь, В. Данилов, Т. Демченко, 
Г. Касьянов, В. Кондрашин, Р. Конквест, С. Кульчицький, С. Куртуа, 
В. Марочко, Дж. Мейс, Я. Папуга, В. Петренко, С. Плохій, В. Савельєв, 
В. Сергійчук, Р. Сербин, Ф. Сисин, Т. Снайдер, О. Стасюк, Ф. Турченко, 
М. Царинник, Ю. Шаповал, М. Шитюк, О. Юркова, О. Ярещенко та ін.  

Тема Голодомору 1932–1933 рр. в Україні знайшла своє художнє 
втілення в різних жанрах і видах мистецтва. Мистецька рецепція людомо-
ру постає насамперед в літературі, й перші твори з’являються вже в 1933 
р.: це відомий широкому загалу роман У. Самчука “Маріяˮ (1933) й 
оповідання О. Любченка “Костригаˮ (1933), які вперше були опубліковані 
за кордоном. Поступово зарубіжна й українська бібліотека про геноцид 
голодом поповнюється поемами Ю. Клена “Прокляті рокиˮ (1937), 
О. Коржа “Степова доляˮ (1940), І. Качуровського “Село в безодніˮ (1960), 
М. Руденка “Хрестˮ (1976), Н. Баклай “Лубниˮ (2008); оповіданнями 
Н. Ауски “Голодоморняˮ (1993), Р. Наваковича “Остання Паскаˮ (2013); 
повістями Т. Осьмачки “План до дворуˮ (1950), О. Мак “Камінь під косоюˮ 
(1973), А. Дімарова “На коні і під конемˮ (1973), Є. Гуцала “Сльози Божої 



332 
 

Матеріˮ (1990); романами В. Барки “Жовтий князьˮ (1961), В. Гроссмана 
“Все течеˮ (1963), В. Бедзика “Гіпсова лялькаˮ (1989), В. Захарченка “Довгі 
присмеркиˮ (2002), Л. Кононовича “Тема для медитаціїˮ (2005), Р. Рижки 
“Лани людожерівˮ (2008), О. Мотиля “Солодкий снігˮ (2013), Н. Доляк 
“Чорна дошкаˮ (2014), Г. Ткаченко “Голгофа козацьких нащадків. Терно-
вий вінокˮ (2015), Ю. Вовк “Доки смерть не розлучить насˮ (2016), 
Т. і О. Литовченків  “Від війни до війниˮ (2018), Л. Підгірної “Під чужим 
прапором. Пригоди Марка Шведаˮ (2019) тощо. 

Живопис, музика, скульптура, анімація, кіно також збагачені творами, у 
яких митці презентують власне сприйняття, переживання, осмислення й 
переосмислення великої української трагедії. Наприклад: полотна 
В. Цимбала “Рік 1933ˮ (1936), К. Білокур “Цар-Колосˮ (1947); серія 
В. Франчука “Розгойдані дзвони пам’ятіˮ, перший твір якої “Свята печальˮ 
з’явився на початку 1990-х рр., нині складається з живопису, графіки й 
скульптур, над якою автор працює понад 24 роки (на сьогодні нараховує 
близько 200 робіт).  

Перший пам’ятник жертвам Голодомору “Розірване кільце життяˮ ро-
боти скульптора Л. Темерті було встановлено в 1983 р. в м. Едмонтон (Ка-
нада, провінція Альберта); “Ангел, що плачеˮ роботи О. Костюка – у Жи-
томирі (2006), “Гірка пам᾽ять дитинстваˮ авторства М. Обезюка й 
П. Дроздовського – у Києві (2008) тощо.  

1990 р. О. Яковчук на текст В. Юхимовича написав ораторію “Тридцять 
третійˮ, на початку 90-х рр. ХХ ст. Г. Сасько на вірші М. Ткача створив 
“Думу про тридцять третійˮ, Є. Станкевич на слова Д. Павличка – реквієм 
“Панахида за померлими з голодуˮ (1993), а 2008 р. у Сведенборзькій кап-
лиці неподалік Гарвардського університету відбулася прем’єра опери 
В. Балея “Червона земля. Голодˮ (м. Кембридж, штат Массачусетс, США). 

Перший художній фільм “Голод-33ˮ зняв 1991 р. режисер О. Янчук за 
сценарієм С. Дяченка й Л. Танюка, написаним за мотивами роману 
В. Барки “Жовтий князьˮ. Після тривалої перерви, майже через чверть 
століття, з’являється нова художня стрічка “Поводирˮ (2014), режисером і 
сценаристом якої є О. Санін. Перший англомовний художній фільм поба-
чив світ 2017 р. в Канаді. Робота режисера Дж. Менделюка, котрий спільно 
з Р. Бачинським-Гувером написав сценарій, відома глядачам під назвою 
“Гіркі жниваˮ, мала й робочу – “Врожай дияволаˮ. Минулого року вийшов 
на екрани фільм режисерки А. Голланд за сценарієм А. Халупи “Ціна 
правдиˮ (робоча назва “Гарет Джонсˮ, 2019), спільного виробництва По-
льщі, України й Великобританії. До 85 роковин Голодомору українські 
аніматори презентували короткометражний фільм “Голодний духˮ (ре-
жисер К. Федоров, автор сценарію А. Грицай, 2018).  

Широко представлено тему Голодомору 1932–1933 рр. в історико-
документальних фільмах зарубіжного, українського й спільного вироб-
ництв: “Незнаний Голодˮ (режисера Т. Гукала, 1983, Канада), “Жнива 
розпачуˮ (С. Новицького, 1984, Канада), “33-ій, свідчення очевидцівˮ (М. 
Локтіонова-Стезенка, 1989, Україна), “Під знаком бідиˮ (К. Крайнього, 



333 
 

1990, Україна), “Час темрявиˮ (С. Дудки, 2003, Україна), “Братиˮ 
(Т. Каляндрука, 2004, Україна), “Великий Голодˮ (режисер П. Овечкін, 
2005, Україна), “Голодомор. Українаˮ (В. Дерюгіна, 2005, Україна), “Таєм-
ниця зниклого переписуˮ (Ю. Заніна й М. Катушкіна, 2005, Росія), “Радян-
ська історіяˮ (Е. Шнора, 2008, Латвія), “Голодомор. Забутий геноцидˮ (Б. 
Бане, 2014, Україна-Франція), “Голод на правдуˮ (А. Ткача, 2017, Канада), 
“Голод націїˮ (А. Горової, 2017, Україна) тощо. 

Уже цей далеко неповний перелік мистецьких творів є свідченням не-
вичерпності теми Голодомору 1932–1933 рр., який мав місце на теренах 
України, а отже, й наукової продуктивності її осмислення. Тож мета нашо-
го дослідження полягає в аналізі художньої реальності Великого Голоду, 
презентованої С. Талан у романі “Розколоте небоˮ, що розширить уявлення 
як про творче  ̔обличчя᾽ письменниці, так і про специфіку художньої ре-
алізації осягнення трагізму подій початку 30-х рр. ХХ ст. в Україні, їх при-
чин і наслідків у поведінці людини в умовах політики тотального знищен-
ня, засобах втілення авторського завдання та його особливостях. Об’єктом 
дослідження є роман сучасної української письменниці С. Талан “Розколо-
те небоˮ. Предметом – представлена авторкою художня модель осмислен-
ня найжахливішої як із точки зору суспільно-побутової, так і моральної, 
сторінки в історії української нації ХХ ст. – Голодомор 1932–1933 рр.  

У літературознавстві різні аспекти теми Голодомору в українській літе-
ратурі студіювали Н. Горбач, Г. Драненко, С. Журба, Т. Конончук, 
М. Кудрявцев, Ю. Ласкава, Ю. Логвиненко, І. Набитович, О. Пухонська, 
В. Пахаренко, В. Пушко, Л. Романенко, І. Руснак, Яр Славутич, О. Томчук, 
Т. Хом’як, Т. Шарова, С. Шевчук та ін. Проте констатуємо, що об᾽єкт цьо-
го дослідження – роману С. Талан “Розколоте небоˮ – ще неосягнутий нау-
ковою спільнотою, хоча вже й маємо кілька публікацій, у яких проаналізо-
вано особливості трансформації історичної правди в художню (Ласкава 
2016), явище масовізації українського населення (Пухонська 2016); у студії 
образу жінки у творах про Голодомор, до аналізу залучено й роман 
С. Талан “Розколоте небоˮ (Романенко 2018). 

Події твору, що розгортаються впродовж літа 1929 – 13 вересня 1933 р., 
розпочинаються ідилічною картиною нічної Підкопаївки, мешканцями якої 
є центральні герої роману С. Талан “Розколоте небоˮ – члени заможної й 
шанованої в селі родини Чорножукових. Крізь призму зображення історії 
жахливих голодних поневірянь цієї сім᾽ї авторка, змальовуючи шлях села 
до ̔нового світлого майбутнього᾽, в яке влада заганяє українців залізною 
рукою, відтворює долю не лише Луганщини, до якої територіально нале-
жить село, а й усієї України. 

Хронологічно описувані події охоплюють роки найбільших випробу-
вань, які випали на долю України, тож підкопаївцям загрожує колек-
тивізація, лягаючи важким каменем на душі справжніх господарів у перед-
чутті невідворотних змін. Тим паче, нова влада вже на перших зборах, 
намагаючись “донести до свідомості людей, що прийшли нові часи, коли 
треба відходити від одноосібних хазяйств та створити нове, спільне, більш 



334 
 

перспективне господарствоˮ (Талан 2015, 35), обіцяючи нове щасливе жит-
тя, заявила про готовність вживання радикальних заходів, які не забарили-
ся у зв’язку із прискореним курсом партії на суцільну колективізацію й 
оголошенням ліквідації куркульства як класу, що ставав на заваді створен-
ню суспільної власності й втіленню в життя проєкту “великих перетворень 
п’ятирічного плану, ухвалених партієюˮ (Талан 2015, 61).  

Небажання селян (членів роду Чорножукових: Павла, Гордія, Федора 
Серафи́мовичів; Ольги (дочки Павла Чорножукова), Василя Морозенка 
(зятя Павла Серафи́мовича), Трохима Мовчана, Одарки та ін.) добровільно 
віддати власні землі, худобу й реманент у колективні господарства авторка 
подає крізь призму болісних роздумів-спогадів Павла Чорножукова: “хліб 
– це життяˮ, виплекане “для свого ж добробуту, для своїх рідних людей. І 
ось усе це потрібно за так комусь віддати? Не буде цього ніколи!.. Хай 
уб’ють його, нехай закопають на своїй землі, а не на суспільній власності!ˮ 
(Талан 2015, 50). 

Ключовим поняттям цієї простої й зрозумілої життєвої філософії є по-
няття  ̔свій᾽, закладене в ментальній карті українця, що окреслює 
індивідуалізм як одну із провідних рис характеру, оскільки “Бути господа-
рем на своїй землі – стратегічна мета українця впродовж не одного 
століття. Віддати землю і йти до колгоспу, як усі, – для героя роману 
С. Талан означає втратити відчуття власної гідності, зрештою, втратити 
себеˮ (Пухонська 2016, 94). Тож селяни, для яких земля є засобом існуван-
ня, геном духовного єства і сенсом життя, не бачать жодних перспектив у 
колективному господарстві, що позбавить їх не лише власних наділів, а й 
волі, яку вони знаходять у вільній праці на своїй землі. Тому, не сприйма-
ючи політики партії, комуністичних облудливих гасел, кожен по-своєму 
боронить право бути незалежним (Пухонська 2015, 94). Так, Федір і Окса-
на Чорножукови за категоричну відмову вступати в колгосп розкуркулені 
й репресовані, загинуть при спробі втечі; Гордій Чорножуков, надавши пе-
ревагу смерті перед покорою, згорить у своїй хаті разом із дружиною Ка-
териною, двома синами-близнюками й худобою, власноручно вчинивши 
підпал по трьох днях облоги під час розкуркулення; дружина Павла Надія 
Чорножукова, на знак протесту проти безчинств влади, під час реквізиції 
їхнього майна накладе на себе руки у щойно відібраній хаті.  

Намагаючись врятувати власне добро, селяни вдаються до незаплано-
ваного продажу  ̔зайвої᾽ худоби, перепису землі на родичів, намагаючись 
перевести в гроші надбане кривавим потом і мозолями господарство, 
ховають зерно. Але це не врятувало, оскільки конфісковано майно, хліб, 
землю – колись справжні господарі залишилися з двадцятьма сотками 
землі (колгоспникам залишено по п’ятдесят соток) й непомірними подат-
ками та відчаєм. Нові порядки й закони “змусили людей покинути рідні 
гнізда і цілими родинами їхати у світи, шукаючи нового життя… і Бондар-
чуки, і Пономаренки, і Сидоренки – були добрі господарі, але не мали 
змоги сплатити непосильні податки, тож не чекаючи покарання, тихенько 



335 
 

розпродали свої господарства й поночі втекли з села разом із дітьмиˮ (Та-
лан 2015, 159). 

Досягнення стратегічної мети молодої тоталітарної держави передбача-
ло “позбавлення людини відчуття індивідуальної вартості, права і можли-
вості самовизначенняˮ (Пухонська 2016, 94), яке протікало кількома 
напрямками: колективізація, розкуркулення, репресії, Голодомор, знищен-
ня віри, родинних і духовних цінностей тощо.  

Оскільки віра – хліб духовний, то насильницька ліквідація церкви й 
арешт священника стали засобами приборкання незговірливих і норовли-
вих селян, які не хотіли стати частиною впокореної маси й добровільно 
записуватися в колгосп, не поділяли ставлення влади до релігії, не сприй-
мали нових порядків: “Батюшку Ігната вивели в рясі, з хрестом на грудях, 
не дали вдягнутися. Руки його були заведені назад… Лупіков підійшов до 
нього, різким рухом зірвав з шиї позолочений хрест… Люди в натовпі зав-
мерли від несподіванки. – Люди добрі! – кричав батюшка Ігнат... 
Пам’ятайте, що Бог є… Навіть тоді, коли ці нелюди знищать всі церкви! А 
комуняки будуть горіти в пеклі! Будьте ви прокляті… 

Це було останнє, що почули люди. Чоловік у шкірянці вдарив панотця 
наганом по голові. Заюшила кров, а тіло священика одразу обм’якло. Чо-
ловіки потягли його до саней, а на білому снігу залишилися червоні, як 
ягоди калини, краплі. Люди мовчки хрестили панотця… Ніхто не нава-
жився навіть рипнутися, бо на натовп був націлений наган Лупіковаˮ (Та-
лан 2015, 124). 

Та найжахливішим виявляється не саме закриття храму, а наруга над 
церковними святинями: “Цілковиту тишу розірвав звук дзвона, який тужно 
дзвякнув, важко впавши на мерзлу землю. Натовп зойкнув одним подихом. 
За мить Михайло (син Павла Чорножукова, комсомолець – В. Н.) спритно 
здерся на вершечок купола. Він кинув мотузку на великий позолочений 
хрест… Хрест востаннє блиснув позолотою на верхівці, перевернувся у 
повітрі і впав, увіткнувшись у кучугуру снігу… А комсомольці, як коти, 
спустилися донизу і вже за мить виносили з церкви образи́… Сміючись, 
вони скидали старовинні ікони в купу, ніби сміттяˮ (Талан 2015, 124). 

Руйнується усталений спосіб життя, суспільні моральні цінності, рід і 
сім᾽я, що показується авторкою на прикладі родини Павла Чорножукова. 
Нещодавно великий, дружний і заможний рід важко переживає нові часи, 
втрачаючи однин за одним своїх близьких. Першим завдає удару батькам і 
роду син Павла й Надії Михайло, який, вважаючи родичів “пережитками 
минулогоˮ, котрі “всі ніби павутиною зрослися з усім своїм «я» та «моє»ˮ 
(Талан 2015, 56), не хочуть змінюватися на вимогу життя, вступає в ком-
сомол і колгосп. Бере участь у всіх акціях: закритті церкви, розкуркулен-
нях (навіть рідних батьків і дядьків), роботі продзагонів. У жорна репресії 
потрапляє розкуркулений брат Федір із дружиною, згодом під час розкур-
кулення самоспалює себе із сім’єю інший – Павло. Гине дружина Надія. У 
душі старшого Чорножукова поселяються пустка, розпач, біль і безнадія: 
“Смуток ліг на широкі плечі Павла Серафимовича… У душі – суцільна 



336 
 

темна прірва. Здавалося, ще один крок – і та прірва поглине, проковтне йо-
го назавжди. Навіть не вірилося, що три роки тому вся родина Чорножуко-
вих була міцною, дружньою та щасливою, і вірилося, що порушити звичне 
життя не зможе ніщо. Нововведення змусили зникнути, але не здатися бра-
та Федора та його дружину Оксану. Гордо, незламно, не бажаючи сліпої 
покори, пішов із життя разом з усією родиною Гордій Чорножуков. Потім 
Надія. Вона не змогла так легко відмовитися від того, що по праву належа-
ло їм. Між покірним життям та вільною смертю обрала друге. Син Михай-
ло живий, але для батька він теж помер, принаймні у душі. А Павло Сера-
фимович, найстарший у родині (якщо не брати до уваги немічну матір), – 
живе. Та чи можна назвати це життям, коли знаєш, що прийде весна і вже 
не буде того відчуття свята у душі, коли плуг розріже землю, яка відпочила 
за зиму… Здається, ніби сам вріс віковими коренями у ту рідну землю, а 
тепер вирвали живцем, із корінням. Десь там все одно залишаться рештки 
коренів. Вони ніколи не дадуть парості, бо мертві. У своїй землі, але вже 
не живі. Так і у нього – залишився клапоть землі з мертвим корінням, зі 
скаліченою душею…ˮ (Талан 2015, 197–198). 

Наступним кроком, що став і логічним продовження колективізації, 
став Голодомор, а першим його підготовчим етапом – припинення гро-
мадського харчування, що викликало спротив селян, котрі почали виходи-
ти з колгоспів і намагалися повернути худобу, реманент та інше майно, 
здані в спільну власність (Талан 2015, 165). На виконання постанови ВЦВК 
і РНЛ СРСР від 07.08.1932 р. “Про охорону майна державних підприємств, 
колгоспів і кооперативів та про зміцнення суспільної (соціалістичної) 
власностіˮ, названої в народі “про п’ять колосківˮ, на полях виставлено 
охорону, але обібрані голодні люди йшли в поля шукати їжі, посилали 
дітей збирати колоски, що залишилися на полях після збору урожаю. Після 
таких нічних вилазок діти часто поверталися побитими (“на животі ле-
жав… дванадцятирічний…Василько. Уся спина хлопця була пописана ба-
тогом. Довгі полоси ран кровоточили, і хлопець тихенько стогнавˮ (Талан 
2015, 171)). Навіть покарання, передбачене законом: розстріл із 
конфіскацією чи, за пом’якшуючих обставин, позбавлення волі від десяти 
років із конфіскацією майна не лякали, оскільки наближалася зима, а запа-
си хліба вичерпувалися (“А їсти що взимку будемо? Нема ніде нічого! Те, 
що дали на трудодні, незабаром доїмо, а тоді що? Посівне зерно молотити 
на борошно? Зараз працюємо за «галочку» в обліковому зошиті, бо вже й 
грама зерна на трудодні не дають… То хоча б старших дітей годували в 
школі, а тепер ні… Хотіла сама вночі піти порізати колосків, але щось 
лячно. Думаю, як мене посадять, то пропадуть діти. Отож і посилаю стар-
ших на поле збирати колоскиˮ (Талан 2015, 171), – говорить батькові Оль-
га). Авторка прямо чи опосередковано оперує законами, постановами, ука-
зами (закон про спекуляцію, постанова “Про занесення на «чорну дошку» 
сіл, які злісно саботують хлібозаготівліˮ, указ Генпрокуратури УРСР і 
наркома юстиції про репресії як один із “потужних засобів подолання кла-
сового супротиву хлібозаготівліˮ (Талан 2015, 230), перелік компенсацій-



337 
 

них харчів, які підлягають вилученню, податок на кущі й дерева), за пору-
шення чи невиконання яких селянам загрожують конфіскація, позбавлення 
волі чи розстріл, щоб оприявнити всю глибину антигуманних дій влади, 
котра будує світле майбутнє злочинними методами, й обґрунтовано про-
демонструвати цілеспрямованість знищення найпотужнішої соціальної 
верстви – селянства – голодною смертю.  

Лютий голод виявляє глибини людської сутності кожного індивіда і не-
важливо, до якого соціального прошарку належить (належала) особа. Від-
чайдушне прагнення вижити штовхало людей на зради, підступи, крадіж-
ки, вбивства і навіть канібалізм. Суцільна недовіра до інших, страх і голод 
керують людськими вчинками, тож головною фігурою у творі є жертва, 
котра позначена як універсальними, так й індивідуальними рисами.  

Як зазначалось вище, в центрі авторської уваги родина Чорножукових, 
через призму зображення життя якої переважно й постає моторошне 
існування Підкопаївки. Проте письменниця не випускає з поля зору й ін-
ших селян, картини страждань яких поглиблює трагізм ситуації. У меш-
канців села рейд за рейдом (про що повідомляла Павлу Серафимовичу 
онука Олеся) вилучаються залишки хліба, а згодом й інші продукти харчу-
вання (“Комнезамівці… Мов вороняча зграя, нишпорили по хатах, хлівах, 
коморах, вишукуючи зерно. Хліб забирали у всіх без винятку: і у колгосп-
ників, і у одноосібників, і у старих людей, і у хворих. У кожній хаті знали, 
що прийдуть і до них, але не всі вірили, що заберуть останнєˮ (Талан 2015, 
201)). Люди, які звикли жити власним трудом чесно й відкрито, змушені 
критися: “люди знаходили все нові й нові схованки. Навчилися їсти за за-
чиненими дверима і готувати вночі. Перевертні могли винюхати запах 
страви, яка готується, по-собачому вчувати свіжовипечений хліб…ˮ (Талан 
2015, 289). Жінки опанували вміння готувати з усього, що лише можна бу-
ло жувати: полови, кори, листя тощо. Наприклад, старша сестра Ольга 
ділиться з Варею Чорножуковою рецептом нової страви: “…лушпиння пе-
ретерти, додати початки з качанів кукурудзи, потовкти все це разом, і 
можна пекти ліпники. Щоправда, вони розпадаються і гіркуваті на смак, 
але ж можна липкої кори липи додати, а якщо потерти хвостик буряка, то 
вийдуть солодкі оладки… їх називають… Тошнотики!ˮ (Талан 2015, 289).  

Жіноче майно було одним із засобів виживання родини: люди були 
змушені вимінювати одяг, речі, прикраси, родинні реліквії на харчі. Так, 
Павло Серафимович їде в Росію, де населення не розкошувало, але й не 
голодувало, й повертається з трьома пудами борошна, чотирма буханцями 
чорного справжнього хліба й десятьма кілограмами крупи, якою годували 
скотину в колгоспі. Ці запаси, які є мізерними для тринадцяти осіб двох 
сімей (Ольжиної і Вариної), було виміняно на вибілене домоткане полотно, 
вишиті сорочки, нові спідниці, вишивані рушники, хустки. Згодом у тор-
синг будуть здані обручки, натільні хрестики, столове срібло.  

Приречені на смерть люди, байдужі до мук ближнього, втрачають віру, 
більшість навіть не намагається “шукати порятунку з безвиході. У людей 
споконвіку був страх смерті, наразі був страх життяˮ (Талан 2015, 321).   



338 
 

Тотальний голод доводить людей до стану повного збайдужіння, 
смерть стає звичним і масовим явищем, тож повне фізичне й духовне вис-
наження призводить до неспроможності дотримання поховального обряду, 
одного із головних в українській культурі. Трупарі виносили з хат, підби-
рали по дорозі, попідтинню тощо мертвих, скидали на віз і прикопували в 
ямах чи ровах на кладовищі, часом на  ̔вози смерті᾽ потрапляли (свідомо чи 
насильно) й ті, що часували: “Під’їхала підвода. Пантьоха спинився біля 
жінки на дорозі. – Тобі куди? – спитав. – Туди, – байдуже відповіла тітка 
Фенька. Він підсадив жінку на воза, всадовивши прямо на тіла померлих. 
Жінка похилилася набік, покірно лягла. Пантьоха поклав скривавлене тіло 
Марічки поруч… виніс дитину, кинув, як мішок з половою, поверх 
трупів… підвода смерті поскрипіла даліˮ (Талан 2015, 287).   

Мати і дитина – ця проблема постає в романі надзвичайно гостро й бо-
люче, оскільки кожній жінці доводилося боротися за життя своїх дітей, ча-
сом приймаючи вкрай складне рішення. Так, Ольга Чорножукова віддає 
заміж свою старшу шістнадцятирічну дочку Олесю за неробу комсомольця 
Йосипа Пєтухова, бажаючи їй заможного й спокійного життя; два-
надцятирічного сина Василька – у поводирі кобзареві Данилу Перепелиці, 
сподіваючись на те, що з ним дитина виживе, оскільки в місті, де переваж-
но в час голодного лихоліття перебуває старець, люди ще подають проха-
чам; чотирирічну Оксанку залишає під стінами дитбудинку, зважившись 
на такий вчинок, коли побачила, як дитина видовбує недоїденого сухарика 
з рота мертвої баби і їсть. Ольжина подруга, вдова Одарка, втративши двох 
дітей, залишає немовля в товарному вагоні потяга, вірячи в те, що малюк 
виживе.  

Матері, потерпаючи за своїх дітей, усе ж зважуються  ̔викинути̔ їх у 
жорстокий світ, керуючись логікою виживання: “Краще вже так, ніж знати, 
що твоя дитина ніколи не стане дорослоюˮ (Талан 2015, 298).  

Відсутність харчів, безвихідь штовхали жінок на ризик (Одарка, в якої 
на руках залишилося ще троє дітей,  ̔відьмачить᾽ (доїть чужих корів), що 
закінчується трагічно: “Довідьмачилася. Напевно, хтось упіймав за «робо-
тою» і забив до смерті. Вранці знайшли її в одній сорочці, босу, простово-
лосу, з проломленою головоюˮ (Талан 2015, 319)); нестандартні рішення 
(Ольга ховає зерно на кладовищі, закопавши у свіжій могилі, й радить та 
допомагає вчинити так само Варі й батькові: “– У вас на городі своє кладо-
вище… Труна матері ще ціла, тож можна поставити на неї корито і все там 
сховатиˮ (Талан 2015, 219); Варя знаходить схованку для городини на го-
рищі сільради: “– На горищі! Тільки не на нашому, а на горищі сільради!... 
Ніхто не здогадається шукати чужий буряк у себе!ˮ (Талан 2015, 222)); 
вбивство, часом умисне (Ольга, коли діти злягли від недоїдання, аби 
врятувати їх, невагаючись, приймає рішення забрати золото, яке сестрин 
чоловік мав нести в торсинг, убивши Василя. Але, реалізуючи свій план, 
жінка не передбачала, що тато піде з ним. Тож бере на душу ще й гріх 
батьковбивства). 



339 
 

Проте авторка виводить не лише образ відчайдушної сильної жінки, 
здатної взяти гріх на свою душу, поруч із Ольгою Чорножуковою й Одар-
кою постають жінки тонкої душевної організації. Скажімо, Варя, на 
відміну від сестри, так і не змогла залишити свого сина, в останню мить 
забравши його з-під воріт сиротинця; туманиться розум у Марічки Мов-
чан, котра відмовляється сприймати факт, що донечка Софійка опухла від 
голоду, й зі смертю дитини жінка остаточно втрачає розум (“Дитина 
вп’ялася зубчиками у свою ручку. Ротик і ручка у неї були у власній 
крові… (вона) вже заклякла… Почулося якесь гарчання, схоже на собаче… 
Із-за стола навкарачки вилізла Марічка. Волосся розтріпане, мокре… Вона 
підвела голову, вишкірила зуби і у якомусь нападі божевілля почала гризти 
ніжку стільця… Очі у неї були червоні, налиті кров’ю, з нездоровим блис-
комˮ (Талан 2015, 285–286)); Улянида, збожеволівши від голоду, вбиває 
свого нещодавно народженого сина й готує з нього страву (“Улянида, 
доївши, поклала ложку, витерла рота рушником. – І буде своя плоть най-
смачнішою, – сказала загадково).  

До свідомості Варі не встигли дійти дивні слова, бо вона… повернула 
голову до розтопленої печі… На припічку стояв чавунок, у якому ще буль-
кав окріп. Великі бульки підстрибували вгору, підіймаючи з собою… ма-
ленькі пальчики дитячої ручки. Варя зойкнула і побачила посеред столу 
макітру, з якої виглядала голова немовляти… вона витягла за світле волос-
сячко дитячу голівку з широко розплющеними оченятами на обличчі, по-
дивилася безтямним поглядом, опустила її назадˮ (Талан 2015, 292)). 

Тему канібалізму у романі С. Талан “Розколоте небоˮ розгорнуто до-
волі широко, раз по раз наголошуючи на тривожному стані головної ге-
роїні Варі, бо діти залишилися вдома самі. Тож страх за життя дітей зму-
шує матерів остерігатися й по можливості не залишати їх без нагляду, не 
пускати голодних, виснажених і замерзлих прохачів до хат, оскільки не-
можливо передбачити наміри чужих нежданих гостей. Це дає підстави го-
ворити про масштаби людоїдства, яке мало місце в період Голодомору не 
лише в селі, а й у місті. Проте траплялися випадки, коли, дичавіючи від 
голоду, люди їли мертвих родичів (наприклад, від природи несповна розу-
му Іващенко Пантьоха, якому захотілося м’яса, частину відрубаної ноги 
мертвої матері засолив, а решту – спожив) чи трупи непохованих людей 
(на кладовищі “лежала мертва жінка… біля неї невеличка купка соломи… 
сидить у лахміттях прохач, ще живий, але вже такий чорний, пухлий, із 
виряченими очима… напевно, щоб зігрітися підпалив солому… Труп об-
пекло вогнем, запахло смаженим м’ясом… чоловік лежав і гриз підгорілі 
ноги жінки… Ледь відтягли чоловіки від ноги. Його тягнуть, а він гризе 
весь у попелі, забруднився кров’ю…ˮ (Талан 2015, 316–317). Мали місце й 
випадки викрадання та вбивства чужих дітей із метою порятунку власних: 
“Розказували, що одна жінка купила у спекулянтів мисочку холодцю, по-
чала їсти, а там маленький дитячий пальчик… жінка злякалася – побігла в 
міліцію з тим холодцем, знайшли ту спекулянтку, заарештували. Вона тоді 
й зізналася, що вже п’ятеро дітей зарізала, варила з них холодець і задеше-



340 
 

во продавала на базарі, щоб рятувати своїх дітей. Навіть дитячий одяг пра-
ла і вимінювала на харчіˮ (Талан 2015, 256). Ці страшні картини підсилю-
ються авторкою сценою, коли голодні діти, розуміючи, що людина, як і 
тварина, може стати продуктом харчування, чекають ствердної відповіді 
учителя на питання: “Правда, що можна їсти людське м᾽ясо? Кажуть, воно 
солодке і смачнеˮ (Талан 2015, 253). 

Отже, хоч головним локусом твору є Підкопаївка, Голодомор у романі 
зображено на загальноукраїнському тлі, що досягається авторкою за допо-
могою слів і словосполучень узагальнювального характеру: “у деяких кол-
госпахˮ, “у селахˮ, “у містіˮ, “люди говорятьˮ, “кажутьˮ тощо. Уведенням 
образу сліпого бандуриста Данила, давнього доброго знайомого старшого 
Чорножукова, С. Талан долає межі інформаційної ізоляції села. Саме ву-
стами старця постають страшні картини, які межують з апокаліптичними 
(“У деяких колгоспах ще навесні не було чим засівати поля, тож вилучили 
у людей все до крихти. Залишилися людські наділи без жита. Городина не 
встигала дозрівати, як усе поїдалося… У містах хліб за картками, крамниці 
порожні, жебраків сила-силенна!ˮ (Талан 2015, 211–212)), й сягають най-
вищої напруги в розповіді чоловіка Варі Чорножукової Василя, котрий по-
вернувся з невдалих заробітків із Лисичанська: мертві села, місто, де під 
ногами трупи, на які ніхто не звертає уваги, міліція, що ганяє місцевих, 
“щоб не бачили, скільки тіл на вокзалі і скільки померлих витягають з ва-
гонівˮ (Талан 2015, 305); на території Луганського содового заводу в 
штучне озеро каустичної соди скидаються трупи, де “за півгодини нічого 
від людини не залишаєтьсяˮ (Талан 2015, 306), спеціальні команди підби-
рали людей, у яких ще тліло життя, й скидали їх в озеро для відходів заво-
ду. І переказами-епізодами про страшні способи виживання за рахунок 
дітей. 

Важливу роль в осмислені теми Голодомору відведено зображенню ви-
конавців наказів, розпоряджень, постанов, а отже, тих, чиїми руками 
здійснювалися безчинства. Представники нової влади виступають антипо-
дами жертв, оскільки вони, реалізовуючи задекларовану програму розвит-
ку новоствореної держави, перебувають у привілейованому становищі й за 
свою  ̔роботу᾽ отримують “нагороду, відсотки від вилученогоˮ (Талан 
2015, 195). Очолювані Кузьмою Петровичем Щербаком (парторг), Іваном 
Михайловичем Лупіковим (уповноважений від ДПУ, якого селяни охре-
стили Залупіков) і Григорієм Тимофійовичем Биковим (представник рай-
кому партії, якого направили для укріплення села), підкопаївці Максим 
Гнатович Жаб᾽як (голова сільради), Семен Семенович Ступак (голова кол-
госпу), Йосип та Семен Пєтухови, Ганна Теслюк, Михайло Чорножуков 
(комсомольці) агітують людей вступати в колгосп, розкуркулюють, прова-
дять хлібозаготівлю, пильно дотримуючись розпорядчих документів ви-
щих державних органів управління. Сліпі виконавці (окрім Щербака) упи-
ваються своїм положенням, доводячи людей до отупіння, вистежують і до-
носять на підкопаївців, які не згодні з новими розпорядками, змушені по-
злодійськи збирати колоски й примерзлі буряк та картоплю на колгоспних 



341 
 

ланах, ховати жменю зерна, щоб нагодувати голодних дітей, ховати власні 
продуктові запаси, щоб якось дожити до весни; безчинствують, бенкету-
ють, наживаються на людському горі. 

Особливу увагу авторка приділяє особам, близьким до родини Чорно-
жукових: Михайлові, Ганні Тесленко й Щербаку. Саме стараннями першо-
го потрапляє під розкуркулення його дядько Гордій; ув’язнено й заслано 
на 10 років на Соловки Тимофія Мовчана за зібраних пів мішка картоплі, 
приораної на колгоспному полі; доносить й бере участь Михайло й 
у  ̔покаранні᾽ Карпа Синицього тощо. 

Михайло, який завжди в дружній селянській родині був сам по собі, не 
мав природного потягу до ведення господарства, та й, на думку батька, 
нічого не вмів, як грати на гармоніці, перейнявся комуністичними ідеала-
ми, вбачаючи можливість звільнитися від щоденної необхідності працюва-
ти на землі, реалізувати себе деінде, але не на полі, не як  ̔людина землі᾽. 
Така позиція персонажа “значною мірою відповідала нігілістичним прин-
ципам покоління, якими вдало користувалася партіяˮ (Пухонська 2016, 95). 
Поведінка й вчинки молодого чоловіка не лише завдають сліз і горя близь-
ким людям, а й викликають презирство й ненависть у односельчан, які йо-
го проклинають, називають стукачем-перевертнем і, врешті, вбивають. 

Народившись у бідній сім᾽ї, Ганна Теслюк свої комплекси й затаєні об-
рази виміщає на односельцях і особливо на колишній подрузі Варі, у ро-
дині якої до дівчини ставилися як до рідної. Реквізуючи куркульське доб-
ро, вона поводиться грубо й жорстоко: добре знаючи хазяйство Чорожуко-
вих, керує роботою продзагону в садибі колишніх господарів, принижує їх, 
позбавляючи мізерних запасів продуктів, які залишилися, часом її девіант-
на поведінка шокує: “Ганна полізла у піч, рогачами дістала горщик з мо-
лочною кашею для Сашка. Знайшла ложку, почала сьорбати прямо з гор-
щика… Комсомолка показово вилила кашу з горщика на долівку. – Що ж 
ти робиш?! Чим я буду дітей годувати? – тремтячим голосом спитала Варя. 
– А ти заріж одну дитину і нагодуй нею другу! – зло пожартувала Ганна… 
– Що там? … Квашена капуста? … Капусточки хочеться? … залишу! Я ж 
добра!  

Ганна вилізла на діжку, задерла спідницю, присіла. Присутні спочатку 
навіть не зрозуміли, що вона хоче робити. І лише коли задзюрчало, зро-
зуміли, що вона мочиться прямо в діжку з капустою! 

– Оце вам, куркуляки! Ось вам! – сміялася комсомолка. – Їжте тепер, 
хоч задавіться!ˮ (Талан 2015, 240).  

Жорстока й дволика, як і сама епоха, Ганна веде розпутне життя, яке 
скінчить, харкаючи кров’ю.  

Названий брат Павла Серафимовича Чорножукова Кузьма Петрович 
Щербак повернувся в рідне село за дорученням партії провести колек-
тивізацію й виконати план хлібозаготівлі. Комуніст, на відміну від своїх 
колег і соратників, стриманий і поміркований у словах і діях. Небажання 
селян вступати в колгосп пояснює як недоопрацювання активу. Незважаю-
чи на відданість Щербака ідеалам революції, він людина мисляча й небай-



342 
 

дужа, тому й переймається болючими проблемами: відкрито говорить, що 
смертність від голоду є результатом державних планів хлібозаготівлі й ро-
боти продактиву: порушує питання про поховання померлих; дав надію на 
порятунок не одному підкопаївцю, роздавши селянам по кілограму пше-
ниці й пів кілограма гречки. Саме від нього люди дізнаються правду про 
безчинства влади, результатом яких є мільйони голодних смертей: “У той 
час, коли у вас вилучали останній буханець хліба, в Херсоні, у портовому 
місті, тоннами вантажать зерно для відправки в Туреччину! Коли шторм 
розбивав баржі об берег і хвилі прибивали до берега зерно, його обливали 
бензином і палили… зерно доходило до метра завтовшки, і коли його па-
лили, то горів увесь берег. А в Польщі українськими буряками годують 
свиней… І це в той час, коли один такий буряк міг би врятувати чиєсь 
життяˮ (Талан 2015, 277). За ҅розбазарювання᾽ державного майна Щербак 
загине в Соловецькому таборі. 

У процесі осмислення трагічної сторінки історії, яка відлунює в україн-
ському суспільстві донині, С. Талан за допомогою екстрадієгетичного на-
ратора констатує: “переважно селянами правив страх, вони страждали 
мовчки, знаючи, що вже ніяка сила не зупинить розгульних швидьків…ˮ 
(Талан 2015, 225), тож великого опору, на її думку, вдалося уникнути, час 
від часу завбачливо пом᾽якшуючи утиски на початкових етапах упокорен-
ня українського населення, остерігаючись селянської війни, а ослабивши 
колись потенційно найпотужніший суспільний клас, завершити розпочату 
акцію.  

Уповні реалізувати творче завдання письменниці вдалося за допомогою 
використання певних сюжетних ходів і засобів. Готуючи реципієнта до 
розгортання розвитку дії, уже від епіграфів, узятих із поеми Є. Плужника 
“Галілейˮ й твору Є. Мовчана “Дума про голодˮ (Талан 2015, 9), заявлено 
головну ідею роману. Тож читач цілком свідомий того, що початкова 
ідилія нічної Підкопаївки короткочасна й слугує контрастом до подальшої 
жахливої дійсності, яка незабаром очікує село. Підсилює це переконання 
пророцтво дивної відлюдькуватої Уляниди, що час від часу звучатиме ре-
френом упродовж твору: “Хмари, чорні хмари нависли над селом… в них 
горе та сльози, сльози та горе… І плакати за померлими нема вже сил… 
стільки горя навколо… Мерці під ногами, а їх нема кому ховати – всім 
байдуже, всі хочуть жити… І піде брат на брата, сина батько прокляне, а 
сини відречуться від батьків. Так буде. Скоро. Незабаром. Своя плоть буде 
найсмачнішою… І рідною кров’ю дітей годувати будуть. А хліб стане і 
життям, і смертю… І небо розколеться навпілˮ (Талан 2015, 30). Функції 
рефрену виконують і варіації на зразок “Меншає нашого родуˮ (Талан 
2015, 311) та опис жінки з пишним довгим волоссям на  ̔возі смерті᾽, котрі, 
як і попередній, підкреслюють глибину трагізму подій, а також на підтек-
стовому рівні є проєкцією на долю України, до того ж ще й виступають 
контрастом до колись спокійного й ситого життя. 

Отже, роман С. Талан “Розколоте небоˮ, цілком відповідаючи кри-
теріям твору, у якому осмислюються травматичні сторінки історії україн-



343 
 

ського суспільства, репрезентує візію затяжної суспільної кризи, характер-
ною рисою якої була дезорієнтованість мас, що спричинилася до руй-
нування старих ідеалів, поширення ідеї соціальної рівності й утвердження 
тоталітаризму. Селянство, підпавши під категорію “особливо небезпечніˮ, 
підлягало ліквідації, що стала пріоритетним питанням радянської влади, 
яке вирішувалося жорстокими методами: розкуркуленням, репресіями, 
вбивством голодом. Наслідки  ̔вирішення᾽ цього питання резонують ще й 
досі не лише на фізичному, але й на моральному та ментальному рівнях. 
Тож, як із мистецької, так і наукової точок зору потребує подальшого 
вдумливого осягнення й вивчення. 

 
Гудзь, В. (2019). Історіографія Голодомору 1932–933 років в Україні. 

ФОП Однорог Т. В. Мелітополь. 
Джулай, Д. (2018). “Сталін – кровожерливий песˮ. Унікальна історія 

вченого, який першим довів штучність Голодомору. Електронний ресурс: 
https://cutt.ly/Cfn8N78 [Дата останнього доступу 25.08.2020]. 

Ісакова, Н. (2012). Історіографія проблеми Голодомору 1932–1933 рр. в 
українській та зарубіжній літературі. Сторінки історії. Вип. 33. 
Політехіка. С. 135–146. 

Ласкава, Ю. (2016). Голодомор українського народу в романі С. Талан 
“Розколоте небоˮ. Вісник Запорізького національного університету. Філо-
логічні науки. № 2. Запорізький національний університет. С. 127–131. 

Марочко, В. (2003). Концептуальні підвалини західноєвропейської та 
російської історіографії голодомору 1932–1933 рр. в Україні. Український 
історичний журнал. № 5. С. 125–145. 

Методичні рекомендації щодо проведення в навчальних закладах те-
матичних уроків, лекцій, виховних заходів “Голодомор 1932–1933 років в 
Україніˮ. (2007). Електронний ресурс: https://cutt.ly/bfUnDkM [Дата остан-
нього доступу 10.07.2020]. 

“Пам’ятаємо кожне зерня 33-гоˮ: як вчиняли Голодомор в Україні. 
(2019). Електронний ресурс: https://cutt.ly/HfUnjs3 [Дата останнього досту-
пу 10.07.2020]. 

Пухонська, О. (2016). Втеча в несвободу, або Народження масової лю-
дини (за романом Світлани Талан “Розколоте небоˮ. Літературний про-
цес: методологія, імена, тенденції. Філологічні науки. № 8. Київський 
університет імені Бориса Грінченка. С. 94–98. 

Розрита могила: Голод 1932–1933 років у політиці, пам’яті та історії 
(1980-ті–2000-ні), (2018). Фоліо. Харків. 

Романенко, Л. (2018). У голоду не жіноче обличчя: жіночі образи у 
творах про Голодомор. Науковий журнал Львівського державного універ-
ситету безпеки життєдіяльності “Львівський філологічний часописˮ. № 3. 
Львівський державний університет безпеки життєдіяльності. С. 215–218. 

Феномен жіночої прози, (2014). Полтава. 
Сидорук, А. (2007). Голодомор: коли Україна й світ визнають правду? 

Україна молода. 06.02. 

https://cutt.ly/Cfn8N78
https://cutt.ly/bfUnDkM
https://cutt.ly/HfUnjs3


344 
 

Талан, С. (2015). Розколоте небо. Книжковий Клуб “Клуб Сімейного 
Дозвілляˮ. Харків. 

Юренко, О. (2012). Соловей Дмитро Федорович. Енциклопедія історії 
України : у 10 т. Т. 9. Наукова думка. Київ. С. 700. 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

  



345 
 

ПЕРЕСЛІДУВАННЯ УКРАЇНСЬКОГО ПИСЬМЕННИКА ІВАНА 
ЧЕНДЕЯ В 1969–1975 РОКАХ ЗА ВІДСТУП  

ВІД СОЦІАЛІСТИЧНОГО РЕАЛІЗМУ 
 

Роман Офіцинський 
 

(Україна) 
 
Художні твори Івана Чендея є культурним надбанням України. За збір-

ку “Березневий сніг” його звинуватили в паплюженні радянської дійсності. 
Шестирічні гоніння (від березня 1969-го до травня 1975 року) Івана Чен-
дея стали літературно-політичним конфліктом регіонального масштабу. 

Ключові слова: тоталітаризм, комуністична партія, повість, персо-
наж. 

 
THE PERSECUTION OF UKRAINIAN WRITER IVAN ČENDEJ  

IN 1969–1975 FOR DEVIATING FROM SOCIALIST REALISM 
 

Roman Oficynsʼkyj 
 

Literary works of Ivan Čendej are the cultural heritage of Ukraine. After the 
publication of the collection “The March Snow”, he was accused in the crip-
pling of Soviet reality. The six-year persecutions (from March 1969 to May 
1975) of Ivan Čendej became a literary-political conflict of a regional scale. 

Key words: totalitarianism, the Communist party, novella, character. 
 
Нині доля привітна до спадку Івана Чендея (1922–2005), чиє життя 

пройшло на українському Закарпатті протягом чотирьох історичних періо-
дів: чехословацького (до 1939 р.), угорського (1939–1944), радянського 
(1944–1991), незалежності України (від 1991 р.). Завдячуючи Міжнарод-
ному благодійному фонду імені Івана Чендея, себто стараннями родини 
письменника, щороку проводиться Всеукраїнський конкурс малої прози 
імені Івана Чендея. 

Про сучасні зацікавлення його біографією та творами свідчать публіка-
ції Сидора Кіраля і Михайла Носи, колективне видання “Іван Чендей у колі 
сучасників” (2017). Зі свого боку, розглядаючи найдраматичніший етап у 
життєдіяльності письменника, відсіваємо принагідні домисли, неточності, 
перебільшення, критично перевіряємо фактичне підґрунтя поширених тве-
рджень, пропонуємо посутні інтерпретації. 

Іван Чендей народився і початкову освіту здобув у селі Дубове, навчав-
ся в гімназії міста Хуст, отримав університетський диплом українського 
філолога, трудився та відійшов у позасвіти в місті Ужгород – адміністра-
тивному центрі Закарпатської області України. Його роман “Птахи поли-
шають гнізда” (1965), збірка оповідань і повістей “Березневий сніг” (1968) 
стали культурним надбанням України в осмисленні радянської пори, рід-



346 
 

ного краю, сучасників. Твори Чендея населені носіями родової та націона-
льної пам’яті. 

Нинішня перехідна доба історії України трактує актуальною поборни-
цьку постать Івана Чендея з непроминальними ознаками жертовного прав-
долюбства. Зрештою в осамітненому нонконформізмі плекає одвічні цін-
ності кожна епоха. Наперекір спроквола чи дзвінко все промовляють 
сміливці. І Франсуа Рабле у Франції першої половини XVI ст., й Олесь 
Гончар в Україні (в складі СРСР) другої половини XX ст. По останньому 
вдарили ‘психічною атакоюʼ в березні 1968 р. Завчасу пролунав триво-
жний дзвінок, а Чендей не злякався, не сховався в мушлю. 

Роман Олеся Гончара “Собор” вийшов у січні 1968 р. Спочатку рецензії 
були схвальними. Проте перший секретар Дніпропетровського обласного 
комітету Комуністичної партії України (КПУ) Олексій Ватченко упізнав 
себе в негативному художньому образі Володьки Лободи. Тож на березне-
вому пленумі центрального комітету КПУ він заявив, що О. Гончар пока-
зав радянське суспільство ‘в найчорніших фарбахʼ. Після пленуму 
О. Ватченко розпочав переслідування й організував звільнення з роботи 
всіх тих, хто в Дніпропетровській області прихильно й відкрито відгукнув-
ся на роман “Собор”. Його підтримав голова Комітету державної безпеки 
СРСР Юрій Андропов. 

Невдовзі за “однобоке висвітлення тіньових моментів життя” постраж-
дали декілька українських письменників, зокрема Іван Чендей – за збірку 
оповідань і повістей “Березневий сніг” (Литвин 2004, 150-154). 

Загалом же за будь-яких політичних режимів в умовах стагнації суспі-
льних перетворень не стільки у ‘верхахʼ, але в ‘низахʼ, художні твори зда-
тні сколихнути заскорузлу інерцію. 

Коли за два десятиліття після погромної вийшла нова збірка, І. Чендей 
занотував: “Вміщеними в «Калині під снігом» творами з «Березневого сні-
гу» я повністю реабілітувався як автор не тільки з тяжкою історією 1969 
року аж до виключення з партії”. Твердо стояв на тому, що “Березневий 
сніг” – це “книга найкраща і серцю моєму дитина найдорожча” (запис 18 
квітня 1976 р.). 

У “Калині під снігом” вміщено й сатиричну повість “Житіє Антона Ку-
курічки” (1987) – про доцента і поета, що готувався відзначити піввіку. 
Вона продовжила розпочату тему в утричі меншій за обсягом повісті 
“Іван” (1965). Міський витончений кар’єрист Кукурічка бачився спад-
коємцем грубуватого сільського начальничка Каламара (Кіраль 2013, 9). 
Літературно-художня антропонімія витворена на мовному реалізмі певної 
локації, а прототипи – ужгородці 1980-х (Чижмар 2012, 195-198). Автор 
характеризує персонажів фактами з біографій реальних письменників, 
працівників університету, посадовців. 

Іван Чендей належав до цільних натур із високим больовим порогом, 
здатних витримати багатократні удари з різних боків. Рік виходу “Березне-
вого снігу” в світовій історії запам’ятався ‘Празькою весноюʼ, а для май-
стра красного письма позначений трагічною міткою. 10 січня 1968 р. 



347 
 

двадцятилітнім студентом загинув старший син Мирослав. На нього наїха-
ла вантажівка. Поховали на ужгородському цвинтарі. 

Що подальші книжкові митарства порівняно з такою непоправною 
втратою?! 

У житті Чендея 1968-й промайнув не тільки чорною смугою. До появи 
“Березневого снігу” творами звідти зацікавилось широке коло читачів. 
Фрагменти повісті “Іван” надрукувала газета “Літературна Україна” (Київ) 
11 жовтня, оповідання “Пілюлі з-за кордону” – журнал “Жовтень” (Львів). 
Родинне повсякдення розворушила радість. 16 грудня 1968 р. народилася 
донька Марія. “Бог забрав од нас золото [сина], та дав нам срібло [донь-
ку]”, – примітив батько (Письменник Іван Чендей 2006, 157). 

Ніщо не віщувало бурі. Іван Чендей перебував у зеніті письменницької 
слави. До друку прозову збірку “Березневий сніг” підписано в жовтні 1968-
го. Вийшла чималим для України накладом – 30 тисяч примірників. Тоді ж 
із всесоюзним розмахом у Москві тричі надрукували роман “Птахи поли-
шають гнізда” у перекладі російською: у видавництвах “Художественная 
литература” (як число журналу “Роман-газета” накладом 2 млн 100 тис. 
прим.) і “Молодая гвардия” (65 тис.), у журналі “Дружба народов” (у дру-
гому і третьому числах, тиражем 50 тис. прим. кожне). 

“Березневий сніг” завдав кривди, приніс нужду авторовій родині. Пере-
пало на горіхи літературному редактору книжки Ніні Тищенко з Києва, яка 
за ‘недоглядʼ у видавництві “Молодь” втратила роботу, відтак пра-
цевлаштувалася у видавництво “Веселка”. 

Першого року опали книжок І. Чендея не друкували. Проте в 1970-му в 
київському видавництві “Дніпро” вдруге випустили роман “Птахи поли-
шають гнізда” із повістю “Луна блакитного овиду”. Наступного разу окре-
мо твори Чендея вийшли 1975 р. – збірка “Зелена Верховина” у тому ж 
“Дніпрі”. Протягом чотириріччя (1971–1974) спостерігалось книжкове за-
тишшя. Раніше Чендей видавався майже щороку. Пізніше – щодва-щотри 
роки. 

Опального письменника не викреслили повністю з літературного про-
цесу. У 1972-му дещо з його прози подали журнал “Дукля” (Пряшів, Сло-
ваччина) і газета “Закарпатська правда” (Ужгород), а “Літературна Украї-
на” (Київ) розмістила ювілейну статтю до півстоліття. Це не попередній 
темп. Погіршилося матеріальне становище: Чендей втратив місце праці 
(посаду секретаря обласної організації Спілки письменників України), 
стрімко зміліли гонорари, за які в Ужгороді заможно жив із сім’єю у влас-
ній садибі. Багатьом невтямки було, як міг іменитий митець спіткнутися на 
рівній стежці. 

Дехто б відніс подібне на карб психоемоційної поведінки через підви-
щений у крові адреналін. Сам постраждалий 26 червня 1971 р. відзначив у 
колеги Юрія Керекеша “інколи аж занадто помірковану мудрість і такт (їх 
не вистачає мені)” (Юрій Керекеш у спогадах 2018, 206). Втім, коли ж 
постійно озиратись на червоні прапорці, то пофортунить на ситі, але сірі 



348 
 

будні. Покірність і посередність не для великих у будь-яку епоху – і то-
талітарну, і посттоталітарну. 

Непосвячені часто потрапляють у заручники гіберболізації, гло-
рифікації, містифікації. Іван Чендей сам уже став художнім образом у ме-
муаристів, учених, шанувальників. От і читаємо, що за “Березневий сніг” 
його “звинувачено в паплюженні радянської дійсності, виключено з ком-
партії, проскрибовано як «письменника-націоналіста» й було заборонено 
до друку майже 10 років” (Кіраль 2018(1), 154). Отака легенда, вигадане 
допасували до правдивого. 

Насправді в паплюженні звинуватили, з партії виключили, однак при-
людно таврували не націоналістом, а за відступ від ленінських настанов у 
літературі та принципів соціалістичного реалізму. І. Чендей мав чоти-
рилітню книжкову перерву, а не публікувався цілком лише два роки (1973, 
1974) (див.: Письменник Іван Чендей 2006). 

Власне, автором неточного твердження про “десятиліття заборони дру-
куватися” був сам постраждалий. Іван Чендей в листі до головного редак-
тора щотижневої газети “Літературна Україна” Петра Перебийноса від 11-
12 вересня 1980 р. зауважив, що після виключення з партії за повість 
“Іван” він не мав можливості друкуватися “впродовж ледве не цілих деся-
тьох літ”. Крім того, зняли з друку два його твори (у всесоюзному журналі 
“Дружба народов” перекладену російською повість “Луна блакитного ови-
ду” та вступну статтю до книжки Петра Лінтура в Ужгороді). Через те він 
із сім’єю опинився в матеріальній скруті: “І при всьому треба було не тіль-
ки жити, але й сідати за письмовий стіл” (Носа 2020). 

Гоніння Чендея відлунило в семи просторових площинах: сільській, ра-
йонній, міській, обласній, республіканській, союзній, міжнародній. У сіль-
ському вимірі (в рідному селі Дубове) задіяно школу й учителів, будинок 
культури для осудливих зборів, дрібну номенклатуру; районному (Тячівсь-
кому) – службовців, газету “Дружба”; міському (Ужгородському) – універ-
ситет (філологів, партійний комітет), міський комітет КПУ; обласному – 
письменницький осередок, обласний комітет КПУ, газету “Закарпатська 
правда”; республіканському – центральний комітет КПУ (партійна комісія, 
секретар з ідеології), правління Спілки письменників України, газету “Мо-
лодь України”; союзному – журнал “Дружба народов”; міжнародному – 
співчутливу українську діаспору. 

Відомі три ієрархічні щаблі радянської літературної критики, що від-
дзеркалювали адміністративно-територіальний устрій СРСР та коригува-
лись КПРС і КДБ. У Чендеєвому випадку прицільний вогонь відкрили ре-
гіональні обструкціоністи, у Києві журили знехотя, у Москві від містечко-
вих розбірок відмахнулись поміркованими відгуками про опальника. 

Чому обласні проводирі натиснули на спусковий гачок і присвятилися 
гонінню Івана Чендея, мимовільно уквітчавши його ореолом громадянсь-
кої мужності? Побутують різні версії, навіть конспірологічна (Іван Чендей 
у колі сучасників 2017, 205, 230, 268, 324). Усі мають право існувати. 



349 
 

По-перше, всерйоз виділено ‘первородний гріхʼ ворожого за радянсь-
кими мірками Ватикану, що похвалив повість “Іван”, порадів за привабли-
вий образ пароха, хоч і православного, а не католицького. Вислужливі ра-
дянські цербери відреагували на ту похвалу співзвучно до крилатого вис-
лову вигаданого росіянина Козьми Пруткова: “Лучше перебдеть, чем 
недобдеть”. 

По-друге, очільник обласного комітету КПУ Юрій Ільницький (1924–
2016) виказав імовірнішу причину, дорікаючи авторові в особистій розмові 
за те, що в “Іванові” обгидив місцевих комуністів. 

По-третє, ще в опальній книжці примостилося оповідання “Пілюлі з-за 
кордону”, де неприглядним уздрів себе вихідець із Дубового Іван Бігунець 
(1923–2018), голова обласного комітету народного контролю – дошкульної 
установи в радянський час. Його порив помститись теж важливий. Аби за-
пустити машину цькування, потрібно натиснути на важелі комусь із прав-
лячого гурту. Це аксіома для всіх різновидів ідеологічних кампаній. 

Те, що переслідування Івана Чендея стало виключно місцевою ініціати-
вою, не викликає сумніву. Саме так на це дивилися тоді в Києві. 20 травня 
1972 р. голова Спілки письменників України Юрій Смолич, розмовляючи 
про літераторів-шістдесятників із заступником голови КДБ при Раді 
міністрів УРСР полковником Василем М’якушком, примітив, що осо-
бистість Івана Чендея знає мало, а про його погляди зовсім нічого, за ви-
нятком відомостей про виключення з КПРС. Одначе книжку І. Чендея (на 
жаль, не зазначив яку), котру надрукували і не поширювали, Ю. Смолич 
прочитав й оцінив позитивно. За його даними, днями (в травні 1972 р.) 
центральний комітет КПУ пустив Чендеєву книжку в продаж, незважаючи 
на заперечення Закарпатського обкому партії (Цимбал 2020). Напевне, 
йшлося про вихід у 1970 р. в Києві роману “Птахи полишають гнізда” із 
повістю “Луна блакитного овиду”. 

Найгірше І. Чендея ганила закарпатська преса під узгодженим началом 
ідеологічного апарату комуністичної партії. Погрому відведені сторінки: 
спочатку в районній газеті 8 березня 1969 р., наступного дня – в обласній. 
19 травня на партійних зборах обласної організації Спілки письменників 
його покарали доганою, а 9 липня бюро міського комітету виключило з 
КПРС. 

Чендей прочитав розпинателям лекцію з теорії літератури про художній 
вимисел, що думки персонажів не є позицією прозаїка (Іван Чендей у колі 
сучасників 2017, 139). Виглядало це вправою з метання бісеру перед сви-
нями. 

Іван Чендей 8 січня 1970 р. звернувся із заявою до партійної комісії при 
центральному комітеті КПУ. У ній повідомив, що постанову міського ко-
мітету партії від 9 липня 1969 р. він опротестував у партійну комісію при 
Закарпатському обкомі. Але 24 грудня 1969 р. бюро обкому підтвердило 
виключення з партії. Обидва рішення І. Чендей вважав безпідставними і 
несправедливими, бо таким чином “можна сміло зорганізувати серед білої 
днини будь-яке полювання на відьом та чаклунів з послідуючим їх четвер-



350 
 

туванням”. Позбавлення членства в КПРС назвав випадковим (Кіраль 
2018(2), 138). 

Тячівська районна газета “Дружба” виходила тиражем 12 тис. прим. 
формату А-3. Третю сторінку за суботу 8 березня 1969 р. озаглавлено 
“Розквітає село верховинське” з приміткою в кутку “16 березня – вибори 
до місцевих рад” (Розквітає село верховинське 1969). 

Викладено основну доповідь і виступи на зборах жителів села Дубове в 
місцевому будинку культури. Фоторепортажу не подано. На єдиній світ-
лині – новобудова сільського комбінату побутового обслуговування. 

Обструктивні враження про “Березневий сніг” вилили відрами. У до-
повіді “Від виборів до виборів” голова районного виконавчого комітету 
Михайло Країло доробку Івана Чендея не торкався зовсім, зосередившись 
на економічних здобутках і завданнях місцевих рад напередодні століття 
від дня народження Володимира Леніна, засновника комуністичної партії 
та СРСР. Це випливає з оприлюднених уривків під назвою “Не ті села, не 
ті люди”. 

Далі вміщені чотири матеріали з тезами обговорювачів доповіді, які по-
лемізували щодо повісті “Іван” І. Чендея. Мовиться про комуніста від 
1932 р. В. Черевка (витяг “Комуністи завжди на чолі”), членів колгоспу 
“ДТСААФ” – механіка цеху з виробництва мармурового дрібняка І. Декета 
та економіста М. Канюки (“Праця звеличує людину”), фельдшерки 
Т. Трусенко і голови споживчого товариства І. Дзябка (“Разючі зміни 
скрізь”), директора середньої школи Т. Мурги й учительки Р. Мусієнко 
(“Не перекручувати дійсність!”). 

Складно судити про точність газетного переказу цієї полеміки. Кида-
ються у вічі штучні вкраплення хули, а про стенограму зібрання не знаємо 
нічого. Маніпуляції властиві для радянських газет, в яких не завше зазна-
чений під дописом – справжній автор. 

“Законне обурення” В. Черевка викликало те, що в повісті “Іван” не по-
казано ролі комуністів у соціалістичній перебудові села і мовлено про 
непотрібність повоєнної народної дружини (міліції). “Хіба ж це не зну-
щання над пам’яттю першого голови нашого колгоспу Мадара, який заги-
нув від рук ворогів?”, – закінчив промову Черевко в газетній версії. 

Прославивши тваринників (вівчарів, доярок, телятниць), пишаючись 
отриманням на кожні сто вівцематок 128 ягнят за рік, І. Декет і М. Канюка 
бідкалися, чому цього нема в повісті Чендея. У ній вони угледіли лише 
натяк на великі соціалістичні зміни, без прояснення впливу матеріальних і 
культурних поліпшень на свідомість загалу. 

Т. Трусенко та І. Дзябко не зрозуміли, чому повістяр не героїзував 
сільських комуністів, захопився верховинським минулим, а сучасність по-
казав блідо. На їхнє переконання, ідейно “Іван” не вдався через брак ви-
ховного позитиву для молодого покоління. 

Якщо для тих промовців літературно-критичні вправляння були при-
нагідними, то для Т. Мурги і Р. Мусієнко – програмовими. Вони розлогіше 
докорили землякові І. Чендею, який нібито перекрутив дійсність, спотво-



351 
 

рив давнє, зашкодив вихованню молоді. Бо в кривому дзеркалі та фо-
тонегативі (сплутано чорне з білим) подано персонажа – Івана Каламаря, 
невиправного розпутника, який прожив безцільно, не залишив доброго 
сліду. Його ж прототип Іван Фіцай пройшов “важкий шлях від пастушка до 
представника Радянської влади в новому селі Закарпаття”. Натомість опо-
нента – о. Івана Стаха – змальовано врівноваженим співбесідником і робо-
тящим господарем. 

Тандему педагогів було ‘до болі кривдноʼ за образ комуніста-одинака у 
поглядах і діях, адже “Іван Фіцай (Каламар) для Дубового зробив дуже ба-
гато, він боровся проти всього старого, проти релігійного дурману, ніс у 
життя все нове”. Сплутавши художній твір із науковою працею, Мурга і 
Мусієнко незгодились із сюжетними лініями, деталями, подробицями. У 
повісті померлого відспівав священик, на могилі поставили хреста на докір 
його нехристиянським учинкам. А прототипа ховали “за новими радянсь-
кими обрядами, без попа”. До того ж, повістяр “проливає крокодилячі сль-
ози за кількома відібраними сотинами землі, на яких нині дитячий майдан-
чик”, де гралися “діти всіх дубівчан, а не якоїсь багатої верхівки”. 

9 березня 1969 р. в недільному числі обласного щоденника “Закар-
патська правда”, що в Ужгороді виходив українською та російською мова-
ми, на дві третини третьої сторінки формату А-2 вміщено два розгромні 
матеріали – лист “Життя – у кривому дзеркалі: земляки Івана Чендея про 
його нову книжку” і втричі розлогішу статтю “Чому обурились дубівча-
ни?” (Життя – у кривому дзеркалі 1969). Назва останньої відтоді 
своєрідний мем (Носа 2005). 

Під листом ‘за дорученням жителів села Дубовогоʼ поставлено вісім пі-
дписів: голови колгоспу Д. Подольського, заступника голови сільської ра-
ди Ю. Мотринця, начальника автопарку Усть-Чорнянського лісокомбінату 
Ю. Мадара, завідувачки магазином Дубівського споживчого товариства 
Т. Ребар, фельдшера Дубівської дільничної лікарні П. Помфюка, робітника 
Тересвянського деревообробного комбінату М. Магея, пенсіонерів 
І. Поповича і В. Черевка. 

Згодом Ілля Попович, який дев’ять років очолював сільську раду, при-
знався: “Така установка була. Зверху. Зібрали, сказали: «Підписуй». А я ж 
тут, у селі, якби перший. Повинен порядок соблюдати. Мусів. Така 
партійна дисципліна”. Сам же він твір – повість “Іван” – уважав правдивим 
(Іван Чендей у колі сучасників 2017, 13, 167). 

Примітні два однотипні за ідеєю, структурою, стилістикою, пасажами 
листи із села Дубове на захист Івана Чендея – індивідуальний (зберігається 
в Архіві Івана Чендея в Ужгороді) та колективний (Центральний держав-
ний архів-музей літератури і мистецтва в Києві). Припускаємо, що до по-
яви обидвох листів певною мірою причетний сам І. Чендей та хтось із його 
приятельського кола. 

Так, 14 жителів Дубового надіслали лист чотирьом адресатам у Київ 
(перший секретар центрального комітету КПУ Петро Шелест, голова 
Спілки письменників Олесь Гончар) та Ужгород (Іван Чендей, редакція 



352 
 

газети “Закарпатська правда”). Спонукою для звернення стала не зовсім 
достовірна стаття “Чому обурились дубівчани?” в “Закарпатській правді” 
за 9 березня 1968 р. Адже 2 березня збори в селі розпочалися з іншим по-
рядком денним – “Від виборів до виборів”, а закінчились несподівано за-
судженням збірки “Березневий сніг”, голосування проти якої підтримала з 
великого натовпу меншість (30-40 рук). Висловивши схвальні враження 
від книжки, підписанти просили надіслати в Дубове ще 600 прим. “Берез-
невого снігу”, щоб вистачило на кожну хату. 

Робітниця сільського споживчого товариства Марія Савула 4 квітня 
1969 р. окремо звернулася до Олеся Гончара та Івана Чендея. Вона під-
креслила, що в образі Івана Каламаря впізнали себе сільські небожителі, 
зокрема Юрій Мотринець, заступник голови сільради, організатор про-
громних зборів і гонінь незгідних односельців. Наприкінці М. Савула поп-
росила до семи наявних у селі книжок “Березневий сніг” долучити ще бо-
дай 2-3 тис. (Носа 2020). 

Формально обструкційний лист (опублікований 9 березня 1969 р. в “За-
карпатській правді”) ходом із Дубового, проте спущений “зверху” – з об-
ласного центру. Туди ж і повернувся з підписами для оприлюднення. Пе-
редусім засуджені методи художньої обробки в “Івані” відомостей із Дубо-
вого. Деякі обурливі речення скопійовані в Мурги і Мусієнко, яких нема 
серед восьми протестувальників. Повторено фразу Черевка, який фігурує 
підписантом. Це переконує, що замовили й організували античендеївську 
кампанію чини з крайового ‘табелю про рангиʼ руками ідеологічного 
відділу обласного комітету КПУ. 

Червоною ниткою пройшла думка про спотворення Чендеєм фактів і 
подій на користь ідейним ворогам. Знову ж відкинуто засадниче: що 
йдеться про художній твір, не про реальне поселення, а уявне, не про кон-
кретний люд, а персонажі. “Це тим гірше для автора. Такий аргумент може 
підтвердити лише одне: що в повісті спаплюжено життя не одного, а всіх 
сіл радянської Верховини”, – виснували таврувальники. Їх непокоїло 
зіставлення антиподів – борця за ‘совецку властьʼ, п’яниці, грабіжника, ха-
барника Каламаря та священника, садівника, пасічника Стаха. Підписанти 
визнали труднощі, супечності, негативні явища, зловживання, кадрові про-
рахунки радянської пори, але переконували, що смакування ними навмис-
но викривляє правду і дезінформує читача. 

Викривальну статтю “Чому обурились дубівчани?” породила трійка 
співавторів – Василь Вовчок, Василь Поліщук, Микола Рішко. Хоч їхні по-
сади не вказано, та це крайові літератори. 

Щедро цитовано двох критиків. Григорій Сивокінь виступив на пле-
нумі правління Спілки письменників України в лютому 1969-го. Зосібна 
викрив недоліки повісті “Іван” за капітуляцію перед сучасністю, що автор 
“шукає виходу в авторитарності добрих старих звичаїв”, утікаючи від 
дійсності. Мовляв, намітилося те ще в романі “Птахи полишають гнізда”. 
Цей твір ‘із куцою ідеалістичною філософієюʼ, наголошено трійкою, розніс 



353 
 

Юрій Балега в тій же “Закарпатській правді” 20 березня 1966 р. в рецензії  
“Ступки, м’ялки і духовний світ Пригар”. 

Співавтори заявили, що Чендей в “Іванові” зійшов із позицій 
соцреалізму, допустив просочування ворожої ідеології в надуманому кон-
флікті між першим головою народного комітету Каламарем і парохом Ста-
хом, де ‘перемагає попівсько-християнська моральʼ із рефреном про кару 
Божу для розбещених. Принагідно упосліджена повість “Луна блакитного 
овиду” за уславлення патріархальності, знахарів, які “молитвами можуть і 
чорта з душі вигнати”. 

Що під кутом зору ‘розстрільної трійкиʼ обурило дубівчан у книжці 
“Березневий сніг”? Бо “з її сторінок тхне ладаном, алкоголем і дьогтем”, а, 
незважаючи на маскування, вони персоніфіковано відображають часову 
реальність у конкретній місцевості. У повісті “Іван” село зветься Забереж, 
але височить гора Ясенова, як у Дубовому. Каламар із Забережі – той же 
Фіцай із Дубового: “Люди його впізнали. Тільки з наклепом”. Співавтори 
навели два вислови, нібито почуті на Чендеєвій батьківщині. Колгоспник 
І. Декет (механік у публікації в “Дружбі”) начеб казав, що Чендей 
насміхався над живими, але “очорнив нашого покійного земляка, ко-
муніста Іван Фіцая”, за честь якого “ми, живі, громадою постоїмо”. Вчи-
телька Я. Баршай (завучка середньої школи) неначе розсердилася за 
висміювання міліціонерів, які на початку радянізації вартували народне 
добро. 

Припускаємо, що обидва міркування дописані заради красного слівця. 
Фейки (підробки) віддавна плодяться, а в тоталітарній періодиці й поготів. 

Як на заїждженій платівці, Вовчок, Поліщук, Рішко тупцювали на спо-
творенні прекрасної дійсності, ідеалізації минулого Чендеєм, який “зовсім 
обминув гострі класові процеси, що проходили в закарпатському селі”. 
Шпурляли інвективи на кшталт: “Не багато побачиш, коли дивитись на 
сьогодення з дзвіниці побожних бабусь, діда Ясенова і попа Стаха”. Край-
овий здобуток за чверть віку радянської влади – “народження в Карпатах 
нової людини, справжнього героя нової доби” – передовиків, державних 
мужів, які “сьогодні у повному розумінні цього слова стали слугами наро-
ду” (і тоді апелювали до “слуг народу”, як нині в Україні) та яких не видно 
в книжці. Теж мемом стало фінальне речення: “З ким же у дорозі письмен-
ник Ів. Чендей?” Зовні запитальне, не каральне, але за наслідками зовсім 
не “останнє китайське попередження”. 

За чотири місяці його повторено й уточнено гучною фразою: “В питан-
нях ідеології двозначності немає!” Це в редакційній статті “Дійсність і по-
зиція письменника”, що зʼявилася в “Закарпатській правді” 18 липня 1969 
р. під рубрикою “Повертаючись до надрукованого” – 9 березня (Дійсність і 
позиція письменника 1969). Обласний комітет партії вустами редакції 
виклично парирував осуд отих публікацій знаним критиком Леонідом Но-
виченком у червневому числі московського журналу “Дружба народов”. 
Щоправда, не уточнено, кому адресовано містечковий закид із тих, що 



354 
 

“далеко живуть від Закарпаття і мало його знають”: митцям і чиновникам 
тоді союзної столиці Москва чи республіканської – міста Київ. 

Повторено заяложене про “серйозні ідейні промахи нової книжки за-
карпатського письменника Івана Чендея «Березневий сніг»”, про “відхід 
автора від гострих проблем сучасності, прославлення та ідеалізацію ми-
нувшини і попівщини”, що книжка “паплюжить нашу дійсність”, а “ідейні 
збочення особливо виразні у повісті «Іван»”, бо в морально-етичному дво-
бої сільського комуніста переміг парафіяльний священник. З решти творів 
зауважені два оповідання: “Пілюлі з-за кордону” – за глузливий образ 
“керівника обласного масштабу”, “Лиска” – за їдкі іронії “розумної” коби-
ли про сумне буття на колгоспному дворі порівняно з приватним. 

Також повідомлено про вжиті заходи щодо Чендея: догану 19 травня і 
виключення з партії 9 липня. Йому публічно вручили свідоцтво неблаго-
надійного – ‘вовчий білетʼ, що за тоталітаризму означав обмеження прав і 
можливостей, зокрема у працевлаштуванні. Відтак І. Чендей поступово 
втрачав доходи від творчої праці, а згодом влаштувався на інженерну по-
саду в обласне управління державного підприємства “Сільгосптехніка”. 

7 вересня 1969 р. екс-редактор “Закарпатської правди” Микола Клим-
потюк долив оливи до аутодафе статтею “Поза правдою історії” у респуб-
ліканській газеті “Молодь України”. Мовляв, у збірці “Березневий сніг” не 
відбито “загального суспільного поступу”, а комуніст постав “огидним ти-
пом” (Кіраль 2018(3), 101). 

Провінційний “відьомський шабаш” тривав два роки. Чендей наполя-
гав, що “герой – поняття збірне”, а “немало фактів і деталей його виписан-
ня є не іншим, як плодом фантазії і творчого домислу”. Чиновницька рать 
не йняла віри, вперто бачила в Каламарі реального партійця. Адже нега-
тивний персонаж служив дзеркалом для чинуш, жадібних, ницих, бездар-
них. 

З одного боку, лютував заступник голови сільської ради Ю. Мотринець, 
а з іншого – “керівник обласного масштабу” І. Бігунець. Дружина-росіянка 
Анфіса впізнала його в Дмитрові, а себе в Акулині з оповідання “Пілюлі з-
за кордону” Івана Чендея. На заперечення, що там інакші село і дійові осо-
би, гнівалася: “Как не о нас, когда всё сходится?” (Кіраль 2018(3), 100). 

Про це написав і сам Іван Чендея у листі до Петра Перебийноса від 11-
12 вересня 1980 р., кажучи, що його переслідування за “Березневий сніг” 
почалися через особисту неприязнь секретаря з ідеології (листопад 1963 – 
жовтень 1969) Закарпатського обкому КПУ Віктора Бєлоусова й “одного 
впливового ще й зараз товариша, який впізнав себе у образі Дмитра Дмит-
ровича в «Пілюлях з-за кордону» («Березневий сніг»)” (Кіраль 2019). 
Йдеться про згаданого вже односельця (уродженця Дубового) Івана Бігун-
ця, секретаря з партійно-державного контролю 1963–1966 рр. Закарпатсь-
кого обкому КПУ, голови Закарпатського обласного комітету народного 
контролю 1966–1990 рр. 

Інквізитори вдалися до перевірки достовірності художніх деталей. Пе-
рестарілого батька й удовицю (мийницю посуду в їдальні) Івана Фіцая за-



355 
 

прошували скаржитись за ображену честь мерця, та вони відмовилися. То-
му обійшлося без судового процесу. Сам Чендей тяжко переживав особи-
сту трагедію Фіцая, бо разом ходили в школу, сусідили. 

На диво, погром оминув оповідання, що дало назву збірці, – “Берез-
невий сніг”. Літературознавець Василь Марко питав: “А до якої групи бо-
лю віднести сльози Микулки Недича, позашлюбного сина партійного чи-
новника високого рангу?” (Марко 2012). Хлопець, герой оповідання, 
вперше і востаннє побачив батька, навчаючись в інтернаті. Тут партійні 
ловеласи не зголосилися на відміну від ображених “Іваном” і “Пілюлями з-
за кордону”. 

Отож для 47‐літнього Чендея 1969‐й став роком остракізму. У січні в 
продаж надійшов “Березневий сніг”. У березні на голову письменника ви-
сипали чорного снігу, а книжка підскочила в ціні. Із деяких книгарень 
збірку повернули на базу в Ужгород, де її швидко розкупили (Офіцинський 
2015, 43-47). 

Іван Чендей не здався, апелював до сановників. Позбувся партійного 
квитка, але залишився на чолі обласної організації Спілки письменників. 
Обіймав виборну оплачувану посаду в березні 1968-го – грудні 1970-го. 
Приятелював із Федором Овчаренком і Валентином Маланчуком, секрета-
рями центрального комітету КПУ з ідеології відповідно 1968–1972 та 
1972–1979 рр. Облогу зняли, як його дім навідав у травні 1975-го Малан-
чук. Це чорна постать вітчизняної історії, та не для Чендея. 

Фактично шестирічні гоніння (від березня 1969-го до травня 1975 р.) 
“українського радянського письменника” (за тодішньою термінологією) 
Івана Чендея стали літературно-політичним конфліктом обласного мас-
штабу. Союзне керівництво його взагалі не помітило, а республіканське 
вважало надто локальним, бо не трактувала не зовсім привабливе зобра-
ження окремих представників місцевої номенклатури (сільських, міських, 
районних, обласних функціонерів) у художніх творах як загрозу то-
талітарній партійно-державній системі. І. Чендей перейшов би червону 
лінію, коли б у своїх творах зачепив вище керівництво – союзне і респуб-
ліканське. Тоді б у Києві та Москві зреагували інакше, вдавшись до 
справжніх репресій. 

З одного боку, офіційний Київ заохочував ідеологічну пильність струк-
тур комуністичної партії в регіонах, а з іншого – пом’якшував тиск на по-
рушників канонів соціалістичного реалізму за принципом “розділяй та 
владарюй”. Принаймні такий письменник-комуніст залишався без 
партійного квитка, але не опинявся у місцях позбавлення волі за “антира-
дянську агітацію та пропаганду” (стаття 62 Кримінального кодексу 
Української РСР) як сотні тогочасних дисидентів, зокрема видатний поет 
Василь Стус (вперше арештований та засуджений 1972 р.). 

Одночасно в особі Івана Чендея бачимо цільний образ письменника і 
трибуна, що на похмурий довкіл дивився світлими очима майбутнього. 
Поплатився дорого в часі творчого піднесення, приставши до ‘незгоднихʼ, 
які сподівалися покращити (не змінити) радянську систему (Капітан 2015, 



356 
 

88). Вистояв нехай лише в моральному терорі, не зрадивши вірі в єдність 
людини з духовним материком свого народу. Його гоніння – велемовний 
відбиток тоталітарної доби. 

Ось чому 1994 р. Івана Чендея відзначено Національною премією імені 
Тараса Шевченка за збірку “Калина під снігом”. Доти номінувався двічі: за 
романи “Птахи полишають гнізда” (у 1966-му) і “Скрип колиски” (у 1987-
му). Ось чому повість “Іван” заповів покласти в свою домовину. Зрештою 
серце і нерви людині для того, щоби перебороти лихе і ввійти до пантеону 
в науку нащадкам. 

Підсумовуючи, ще раз підкреслимо, що нині художні твори Івана Чен-
дея – роман “Птахи полишають гнізда” (1965), збірка оповідань і повістей 
“Березневий сніг” (1968) – є культурним надбанням України в осмисленні 
радянської пори, рідного краю, сучасників. За збірку “Березневий сніг” йо-
го звинуватили в паплюженні радянської дійсності, виключили з комуніс-
тичної партії, таврували за відступ від соціалістичного реалізму. Внаслідок 
цього І. Чендей мав чотирилітню книжкову перерву, а не публікувався 
цілком два роки. 

Загалом переслідування Чендея відлунили в семи просторових площи-
нах: сільській, районній, міській, обласній, республіканській, союзній, мі-
жнародній. Прицільний вогонь відкрили регіональні обструкціоністи, які 
дорікали авторові за те, що в повісті “Іван” обгидив місцевих комуністів. 
Шестирічні гоніння (від березня 1969-го до травня 1975 р.) українського 
письменника Івана Чендея стали літературно-політичним конфліктом 
регіонального масштабу, проте слугують велемовним відбитком тоталітар-
ної доби. 

 
Дійсність і позиція письменника (1969). Закарпатська правда. 18 липня. 
Життя – у кривому дзеркалі: земляки Івана Чендея про його нову 

книжку; Чому обурились дубівчани (1969). Закарпатська правда. 9 березня. 
Іван Чендей у колі сучасників (2017). Укл. О. Гаврош, С. Кіраль та ін. 

ТОВ “РІК-У”. Ужгород. 
Капітан, Л. (2015). Один з когорти закарпатських “незгодних” (Сторі-

нки з життя Івана Чендея). Вісник Черкаського університету. № 9. С. 84-
88. 

Кіраль, С. (2013). “...Зробити щось корисне для свого рідного народу”: 
з епістолярної спадщини І. Чендея.  Видавець ПП Лисенко М. М. Ніжин. 

Кіраль, С. (2018(1)). “Березневий сніг” – моя найчесніша книга»: збірка 
Івана Чендея в контексті доби та сьогодення. Сучасні проблеми мовоз-
навства та літературознавства. № 23. С. 154-162. 

Кіраль, С. (2018(2)). “...З твоєї участі почалася моя дорога до читачів 
за межами Закарпаття”: епістолярний діалог І. Чендея з 
В. Костюченком. Філологічні діалоги. № 5. С. 125-161. 

Кіраль, С. (2018(3)). “Калина під снігом” Івана Чендея в контексті ар-
хівних документів та критики. Рідний край. № 1. С. 98-104. 



357 
 

Кіраль, С. (2019). Сповідь Івана Чендея, або Штрихи з історії радянсь-
кої цензури. Українська літературна газета. 24 травня. 

Литвин, В. (2004). Україна: два десятиліття “застою” (1965–1985). 
Київ. 

Марко, В. (2012). Сім сліз Івана Чендея. Наукові записки КДПУ. Серія: 
Філологічні науки. 111. С. 156-164. 

Носа, М. (2005). Дубівчани в одежі слова: вивчення творчості Івана 
Чендея в школі. Ужгород. 

Носа, М. (2020). Такі різні дубівчани. Дубове (dubove.info). 20 травня. 
Офіцинський, Р. (2015). Новітня література Закарпаття. Ужгород. 
Письменник Іван Чендей (2006). Укл. О. Люта та ін. Ужгород. 
Розквітає село верховинське (1969). Дружба. 8 березня. 
Цимбал, Я. (2020). Мій улюблений сексот: 10 фактів про Юрія Смоли-

ча. ЛітАкцент. 31 липня. 
Чижмар, О. (2012). Про специфіку онімійного почерку Івана Чендея. 

Науковий вісник Ужгородського університету. Серія: Філологія. 28. 
С. 195-198. 

Юрій Керекеш у спогадах і доброму слові (2018). Укл. В. Густі та ін. 
Ужгород. 

 
 
 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

 
  



358 
 

НОВІТНЯ ВЕРСІЯ УКРАЇНСЬКОГО ДОН ЖУАНА: 
ПОЛІЛОГ АВТОРІВ І ТЕКСТІВ 

 
Віра Просалова 

 
(Україна) 

 
Образ спокусника з роману Олександра Горобця “Заручник спокуси, 

або Записки гламурного коханця” зіставлено з  літературними попередни-
ками. Героя цього роману споріднюють із Дон Жуаном пошуки жіночого 
ідеалу, чуттєвих насолод, а з Казановою – багатогранність обдарування. 
Завдяки порівняльно-типологічному та біографічному методам,  інтерте-
кстуальному підходу виявлено своєрідність тлумачення  образу спокусни-
ка українським прозаїком, який наділив свого персонажа багатьма біог-
рафічними деталями.  

Ключові слова: полілог, автор, наратор, оповідь, текст, образ спокус-
ника.  

 
THE NEWEST VERSION OF THE UKRAINIAN DON JUAN: 

POLYLOGUE OF AUTHORS AND TEXTS 

Vira Prosalova 

 The paper highlights the image of the seducer from the novel “Zaručnyk 
spokusy, abo Zapysky hlamurnoho kochancja” (“Hostage to temptation, or 
Notes of the glamorous lover”) by Oleksandr Horobec’ in comparison with 
literary predecessors. The character of this novel is related to Don Juan in his 
search for a female ideal, sensual pleasures, as well as to Casanova due to the 
versatility of the talent. The comparative-typological, biographical methods, and 
the intertextual approach enable us to determine the originality of interpreting 
the image of the seducer by the Ukrainian prose writer, who endowed his 
character with many biographical details. 
 Key words: polylogue, author, narrator, story, text, image of a seducer. 
 

Образ спокусника належить до найбільш відомих, так званих ‘вічних’ 
образів у художній творчості: літературі, музиці, живописі, оперному мис-
тецтві, кінематографі. “Образ вічного коханця сприймається у сучасному 
розумінні у декількох значеннях – як ‘вульгарний символ’ (А. Камю), як 
символ побутового бажання, вираженого у знаках, до життєвих розкошів, 
які на рівні архетипів можуть наближати Дон Жуана до інших відомих об-
разів коханців – Казанови, Ловеласа, що теж знані в історії європейських 
літератур і культур. У філософському розумінні настанова на ‘пошук кіль-
кості задоволення’ визначальна для закарбованої в образі Дон Жуана пове-
дінкової моделі, виступає як ‘єресь плоті’ (С. Цвейг) – одна з можливих, 
онтологічно і психологічно виправданих форм вияву духовного та світо-



359 
 

глядного протесту” (Бикова 2019, 24). Літературна історія Дон Жуана, як 
уважає Яна Погребна, нараховує чотири століття і налічує більше шести-
сот інтерпретацій, які частково зібрані в упорядкованій Вірою Агеєвою 
книзі “Дон Жуан у світовому контексті” (2002). Наведені у книзі версії ху-
дожньої та літературознавчої інтерпретації образу спокусника не охоплю-
ють усього діапазону виявів, адже, крім включених художніх текстів, до 
книги ввійшли лише розвідки вітчизняних учених: Тамари Гундорової, Єв-
гена Ненадкевича, Соломії Павличко, Максима Стріхи та самої упорядниці 
цієї книги, хоч у зарубіжному мистецтвознавстві ця тема не була обійдена 
увагою. 

Ідентифікація спокусника із загальним ім’ям – Дон Жуана, Казанови чи 
Ловеласа – акцентує певну смислову грань його образу: вільнолюба, нев-
гамовного гедоніста, здобувача чуттєвих насолод, порушника загальноп-
рийнятих норм, бунтаря чи навіть злочинця.  Для персонажа  прагнення 
володіти жіночністю в усьому розмаїтті її проявів – це “спосіб його екзис-
тенції” (Погребная 2018, 132).  

 Олександр Горобець  у книзі “Заручник спокуси, або Записки гламур-
ного коханця” подає своє бачення новітнього Дон Жуана, заручника чуттє-
вих насолод, колекціонера жіночих сердець, успішного журналіста, прихо-
вуючи своє авторське ‘я’ за маскою наратора. Увиразненню авторського 
задуму служить зображення у книзі Купідона з луком, завдяки якому акце-
нтовані любовні колізії у творі, ініційовані чи то героєм, чи то самими жін-
ками.  

Мета цієї студії – визначити особливості інтерпретації образу спокус-
ника в романі Олександра Горобця “Заручник спокуси, або Записки гламу-
рного коханця”, зіставити тлумачення образу з відомими версіями попере-
дників. Достатньо згадати, що до образу Дон Жуана зверталися Тірсо де 
Моліна, Жан Батист Мольєр (Поклен), Карло Ґольдоні,  Ернест Амадей 
Гофман, Проспер Меріме, П’єр Корнель, Джордж Гордон Байрон, Олек-
сандр Пушкін, Іван Франко, Леся Українка, Бернард Шоу, Олексій Толс-
той, Микола Гумільов, Юрій Косач та багато інших авторів. 

Олександр Горобець назвав твір записками, тому роман, навіяний, за 
його власним зізнанням, “п’янкими ароматами парубоцького джигунства”,   
потребує співвіднесення з цілим масивом інших текстів, що мають подібну 
жанрову номінацію: з “Записками пройдисвіта” (2000) Юрія Винничука, 
що були включені до його пізнішої книги “Груші в тісті”, “Записками ад-
воката” (2008) Дмитра Фіолевського, “Записками сільського єврея” 
В’ячеслава Шнайдера, “Записками українського самашедшого” (2010) Лі-
ни Костенко, “Записками на зап’ястях” (2010) Лесі Воронюк, “Записками 
Джульєти” (2015) Заслуженої артистки України Тамари Полторжицької-
Немченко, “Із вогневих рубежів (записками біженця)” (2016) Миколи Тю-
тюнника. Цей перелік, що, однак, не претендує на повноту, підтверджує 
активне засвоєння українськими письменниками початку ХХІ століття на-
ративної форми записок.     



360 
 

Катерина Шахова (Чуй) у монографії “Записки як жанр української 
прози ХХ – початку ХХІ століть” простежує генологію цього жанрового 
різновиду, що відбувалася, на її думку,  в напрямку відмови від докумен-
талізму та   поглиблення художності. “Заручник спокуси, або Записки гла-
мурного коханця” Олександра Горобця дослідниця розглядає в контексті 
масової літератури, зосереджує увагу на автобіографічному характері тво-
ру. “…Головний герой, як і письменник, – наголошує вона, – журналіст, 
активний опозиціонер щодо провладного режиму, друкує гострополітичні 
статті у власній газеті” (Чуй 2018, 168). 

Заступник головного редактора газети “Голос України” Леонід Бровче-
нко назвав роман Олександра Горобця “справжнім маленьким українським 
Декамероном”, маючи на увазі не лише обсяг, а й манеру автора, який по-
дає відносно самостійні фрагменти під спільною назвою. Якщо в “Декаме-
роні” Джованні Бокаччо оповідачів було десятеро (з них семеро жінок та 
троє чоловіків) і всі вони десять днів поспіль розказували різні історії, то в 
Олександра Горобця – переважно один. Він постає оповідачем і водночас 
слухачем, цілителем жіночих душ, адже його коханки довірливо розпові-
дають йому про своїх ревнивих чоловіків чи агресивних залицяльників, 
знаходять у ньому те, чого їм так бракувало у стосунках з іншими чолові-
ками. Нерідко тепла, уваги, замилування їхньою красою. Захопившись жі-
ночими принадами, спокусник  спрагло шукає в кожній із них свій ідеал, а 
коли досягає тілесних утіх, швидко забуває про своє захоплення, щоб під-
датися чарам інших жінок:  “Другу добу вже знаходжуся тут, а жодного 
разу не згадав про неї [тобто коханку. – В. П.]. А колись же ж помирав за її 
приворожливим голосом, за цим шпарким поглядом, за цими не ціловани-
ми мною вустами…” (Горобець 2010, 63). Принцип цього спокусника – 
прийшов, побачив, переміг, тобто такий, як і в  його літературних попере-
дників.  

   Книжка “Заручник спокуси, або Записки гламурного коханця” скла-
дається з 19 оповідок: “Бігла красуня через вулицю”, “Несподівана 
розв’язка тривалого платонічного застою”, “Код доступу: висока віра в 
людяність”, “Вибираю Афродіту”, “Любив, люблю і не можу інакше”, “За-
плакане лице минулої любові”, “Чудні закони пристрасті”, “Навіть цар Со-
ломон не міг пояснити суті шляху чоловіка до жінки. Чи ж під силу це 
нам?”, “Не все в житті повинно відцвітати”, “Чому падають горіхи?” та 
інших. Поєднані ці оповідки невтомними пошуками чуттєвих насолод, що 
супроводжуються рефлексіями про незбагненність почуттів: “Він [тобто 
цар Соломон. – В. П.] якось, уже на схилі літ, зізнався: за своє довге життя 
зумів багато зрозуміти, що та як і чому саме в подібний спосіб, а не інакше 
вершиться на землі, за винятком чотирьох дивних головоломок, на яких 
відгадки так і не знайшов: шляху змії на скалі, курсу корабля в морі, мар-
шруту орла в небі, дороги чоловіка до жінки. Позаяк усі вони непередба-
чувані і позбавлені будь-якого логічного сенсу. Вільні від послідовного, як 
іще кажуть, – консеквентного розвитку” (Горобець 2010,167). Інтертексту-
альний простір записок широкий: неодноразово згадані імена Джакомо Ка-



361 
 

занови де Фаруссі, Дон Жуана, Отелло, епіграфом до твору були взяті сло-
ва Наполеона “Уява править світом”, уведені до тексту записок згадки про 
відомих діячів революційного руху (Володимир Ленін, Григорій Зінов’єв, 
Іннеса Арманд, Лев Троцький, Надія Крупська), цитати з творів Джорджа 
Гордона Байрона, Віктора Гюго, Тараса Шевченка, Олександра Олеся, 
Сергія Єсєніна, радянського журналіста та письменника Євгенія Богата, 
популярних у той час пісень. Рядки з віршів і пісень наведені, очевидно, з 
пам’яті, тому процитовані не точно, наприклад: “Співають, плачуть со-
лов’ї і б’ють піснями в груди: цілуй, цілуй, цілуй її – знов молодість не бу-
де!” – в романі, “Сміються, плачуть солов’ї і б’ють піснями в груди: цілуй, 
цілуй, цілуй її – знов молодість не буде!” – в Олександра Олеся.  

У записках про амурні  пригоди не обійшлося без згадок про так звану 
‘теорію склянки води’, тобто про ототожнення статевих відносин з фізіо-
логічною потребою втамувати спрагу, що набула особливої популярності у 
двадцяті роки минулого століття. Прихильницею цієї теорії вважають Оле-
ксандру Михайлівну Коллонтай, у дівоцтві Домонтович, яка мала чимало 
бурхливих романів і демонструвала вільну від будь-яких обов’язків манеру 
поведінки. 

Наратор виявляє неабияку ерудицію, добру філологічну підготовку, що 
робить його цікавим співрозмовником, здатним у разі необхідності не ли-
ше підтримати розмову, а й знайти ключ до представниць слабкої статі. 

Дійовими особами в оповідках гламурного коханця постають переваж-
но особи жіночої статі: то Катя Хлань, то Галя-банкір, то загадкова й недо-
сяжна астрофізичка з Польщі, з якою доля звела героя під час відпочинку в 
Болгарії, то Ксюша (старша), то Оксана (молодша), то адміністратор готе-
лю Людмила, то вперше побачена ним на ринку Ніна, то дружина високо-
посадовця Інна Іванівна, то Єва Адамівна, то інші випадкові знайомі. В 
цьому разі цілком доречною виявляється форма записок, адже йдеться зде-
більшого про непередбачувані зустрічі, як, скажімо, в тому випадку, коли 
жертва спокуси, яку варто зарахувати до категорії недолюблених жінок, 
несподівано сама завітала до наратора, створивши тим самим всі умови 
для перелюбу. 

В описі амурних пригод має місце чимало афористичних висловлювань 
(“У краденому коханні єдина перемога – вдала втеча з місця перелюбу” 
(Горобець 2010, 103), “Якщо в одному місці недолив, то в іншому буває 
поза вінця” (Горобець 2010, 237); цитат чи  згадок  про літературні твори 
(“Більш, ніж меч, і огонь, і стріла, і коса, небезпечне оружжя – жіноча кра-
са” І. Франка), нагадувань про літературних попередників героя-
спокусника (“Розгніваний Отелло в бурхливому пориві ревнощів ухопить-
ся за ножа чи так зопалу притисне за горло свою благовірну, що вона не 
витримає, обов’язково здасть свого нічного візитера” (Горобець 2010, 
105)). 

Наратор має багато спільних ознак з автором: насамперед збігається 
ім’я – Олександр. Оповідач, як і автор записок Олександр Олександрович 
Горобець, народився в подільському селі, працював у місцевій районній 



362 
 

газеті, на початку трудової діяльності районний центр сприймав як центр 
цивілізації. “Колись прищавим хлопчаком я прийшов працювати в районну 
газету, – згадує наратор. – Для мене, сільського пастушка, районний центр, 
де виструнчилася одна єдина вулиця з кількома вітринами, двома перукар-
нями і стількома ж апаратами для продажу газованої води, видавався за 
справжній велелюдний Стамбул” (Горобець 2010, 168). Проте від несміли-
вого сільського хлопчака, яким був колись теперішній оповідач, не лиши-
лося і сліду: далося взнаки навчання у відомого на весь район джигуна, 
практика з досвідченими жінками, добре знання жіночої психології. 

Оповідач, як і письменник, працював журналістом в обласній і респуб-
ліканській пресі, часто їздив у відрядження, що підтверджують, зокрема, 
описані ним зустрічі з земляками у книзі “Родинна колиска  – Джурин”, 
навчався у Вищій  партійній школі при ЦК компартії України, обирався 
народним депутатом Верховної Ради України, дотримувався опозиційної 
до режиму Леоніда Кучми позиції. “Оскільки до остогидства не терпів 
злощасний режим Л. Кучми, то мої погляди збігалися з ідеологічною 
спрямованістю партійної структури. Я мав офіційно зареєстровану газету і 
на кошти партфункціонерів видавав десятитисячним тиражем своє гостре,  
антивладне “Резюме”. Перед цим мені вручили дві тисячі доларів США і я 
мав на ці кошти забезпечити чотири випуски тижневика. Мені це було ви-
гідно ще й тим, що виданням я охоплював свій виборчий округ, і люди 
цього регіону столиці вже добре знали мою бойову газетину” (Горобець 
2010, 118). Згадка про приватну газету “Резюме”, яку з 2001 року видавав 
автор, підтверджує достовірність зображеного, однак не варто всі походе-
ньки героя розглядати як автобіографічні пригоди.  

Герой роману – харизматичний, ерудований, наділений багатою уявою, 
упевнений у собі журналіст, який легко підкорює жіночі серця, в очікуван-
ні насолоди нерідко потрапляє у доволі пікантні ситуації, однак завжди 
шукає і знаходить вихід із них. Відвертість, вишуканість, естетизм, широке 
коло інтертекстуальних зв’язків   притаманні манері  Олександра Горобця. 
Важливо при цьому, що актуалізовані автором міжтекстові зв’язки поста-
ють крізь призму амурних пригод, як, наприклад, у поширюваному у вузь-
ких колах самвидавному творі “Любовь в Разливе”, в якому йшлося про 
табуйовану тему, пов’язану з інтимним життям вождя революції.  

Для відтворення любовних колізій наратор свідомо актуалізує імена 
богів краси та кохання і їх пустотливих дітей, з-поміж яких – Афродіта, 
Венера, Ерот, Амур, озброєний луком та стрілами Купідон. Бажання знай-
ти однодумців змушує його вдаватися до парафрази, тобто описового відт-
ворення чужих думок: “Як казав великий Оноре де Бальзак, стан закохано-
сті швидше вчувається в голосі, аніж учувається у погляді” (Горобець 
2010, 7); “Великий мислитель Ромен Ролан колись сказав, що кожна люди-
на носить у глибині свого персонального ‘я’ маленький цвинтар, де похо-
ронені ті, кого вона кохала” (Горобець 2010, 116). 

Поведінковій моделі наратора притаманний стан саморефлексії (“Дів-
чина, відчуваю, вже зовсім осідлала ситуацію, забралася мені заледве не на 



363 
 

шию. Але ж і я не ликом шитий, не дамся на єхидну поталу. Все одно, коли 
вже беруся, приручу це чарівливе бісеня” (Горобець 2010, 67), орієнтація 
на читача-однодумця, який не засуджуватиме, а зрозуміє його захоплення, 
а також відсторонення та примірювання до себе іронічних характеристик 
на кшталт: ‘давній шолопай’, ‘невгамовний бабич’, ‘бувалий волоцюга’, 
‘пройдисвіт’, ‘ловелас’, ‘гультіпака’, ‘телепень’ тощо.  

Наративну стратегію автор записок урізноманітнює завдяки введенню 
жіночих голосів, які щиро, мов на сповіді, розказують допитливому кохан-
цю про свої життєві історії. У функції гомодієгетичного наратора постають 
то Катя Хлань, то Оксана-молодша, яка виявилася повним антиподом своєї 
досить скромної матері, то Галя-банкір, то донька генерала Ліза, кожна зі 
своєю історією, проблемами, болями.  

Екстрадієгетичний наратор розповідає про амурні пригоди свого прия-
теля, секретаря райкому комсомолу Колі Рибака, який не міг відмовити 
керівникам вищого рангу, тому й потерпав від можливого переслідування, 
коли чимдуж довелося йому тікати від чоловіка своєї коханки: “Голий, він 
буквально летів підскоком до рятівного верболозу, підплигуючи, немовби 
загнаний жеребець, по густому картоплинню і плутаючись у листатому га-
рбузинні […]. І тільки коли під ногами зачавкала смердюча грузька, драг-
листа твань, і перед ним постала непрохідна зарість верболозу, наче дещо 
опам’ятався. Оглянувся, побачив, що ніхто за ним не біжить, ніхто його не 
ловить, не переслідує. Однак серце несамовито билося в такому дошкуль-
ному, жахливому темпі, здається, ось-ось могло вилетіти з грудей, у скроні 
з такою силою стукало кров’ю, немовби хто зумисне лупцював туди гумо-
вими молотками. Із рота спонтанно котилася гаряча, пекуча, наче з полину, 
ядуча слина, начебто у скаженого пса” (Горобець 2010, 104). Порівняння з 
жеребцем, скаженим псом підтверджували зовнішній щодо відтвореного 
кут зору. 

Висновки. Героя роману  Олександра Горобця “Заручник спокуси, або 
Записки гламурного коханця” – Олександра – з Дон Жуаном зближують 
пошуки жіночого ідеалу, чуттєвих насолод, а з авантюристом, мандрівни-
ком і письменником Казановою – багатогранність обдарування, адже він 
також привертає увагу своїм талантом наратора, публікуючи гострі статті в 
газеті. Герой записок, хоч і одружений, однак уміє використовувати свій 
професійний статус і становище, щоб задовольнити тілесні потреби, на-
приклад, під час заздалегідь спланованого відрядження. Наратор в Олекса-
ндра Горобця постає втіленням оптимістичної життєвої енергії, адже він 
дарує себе жінкам, щоб не образити жодну з них своєю неувагою.  

Ще у драмі “Севільський спокусник, або Кам’яний гість” Тірсо де Мо-
ліна показав розплату над розпусником, однак герой Олександра Горобця – 
на відміну від  Казанови та Дон Жуана – лишився упродовж усього твору  
непокараним, бо не намагався шукати зустрічі з дружинами високопосадо-
вців, не нагадував їм зайвий раз про себе.   

Що ж до підступного розпусника з роману англійського письменника 
Семюела  Річардсона “Клариса, або Історія юної леді”, то його втіленням у 



364 
 

творі постає не так наратор, як епізодичний персонаж, що постає втіленням 
‘брутального Квазімодо’, адже підлістю й обманом досягає бажаного. 

 
       Бикова, Т. (2019). Джерела виникнення і способи трактування архе-
типу ‘донжуанства’ у світовій літературі. Науковий часопис НПУ імені 
М. П. Драгоманова. Серія В. Філологічні науки (мовознавство та літерату-
рознавство). Вип.12. С. 23-27. 
       Горобець, О. (2010). Заручник спокуси, або Записки гламурного кохан-
ця. Атос. Київ.  
       Горобець, О., Нечіпайло, І. (2018). Родинна колиска – Джурин. АТОС. 
Харків. 
       Дон Жуан у світовому контексті (2002). Упорядн. В. Агеєва. Факт. 
Київ.  
       Погребная, Я. (2018). Особенности интерпретации образа Дон Жуана 
в художественно-исследовательской и обучающей ‘истории’ Алессандро 
Барикко “Дон Жуан”. Артикульт. 29 (1). С. 128-136. 
       Шахова, К. (2017). Записки як жанр української прози ХХ – початку 
ХХІ століть. Вежа-Друк, Луцьк.  
       Чуй, К. (2018). Жанр записок у масовій літературі: “Заручник спокуси 
або записки гламурного коханця” Олександра Горобця. Троянди й виног-
рад: феномени естетичного і прагматичного в літературі та культурі: (зб. 
наук. матеріалів конференції). БДПУ, Бердянськ. С. 166–168. 
       Шнайдер, В. (2010). Записки сільського єврея. Типовіт, Івано-
Франківськ.     
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

  



365 
 

ТЕНДЕНЦІЇ РОЗВИТКУ СУЧАСНОЇ УКРАЇНСЬКОЇ                     
ІСТОРИЧНОЇ ПРОЗИ Й УКРАЇНСЬКИЙ КОНТЕКСТ                          

НОВОГО РОМАНУ В. БАХРЕВСЬКОГО 
 

Людмила Ромащенко 
 

(Україна) 
 

У статті аналізуються  тенденції розвитку сучасної української іс-
торичної (материкової та діаспорної) прози (проблематика, образна сис-
тема, жанрово-стильові особливості). В цьому  контексті розглянуто 
український сегмент роману В. Бахревського “Царская карусель. Мундир и 
фрак Жуковского”. Особливу увагу приділено засобам образотворення пе-
рсонажів, які репрезентують мистецький потенціал нації. 

Ключові слова: роман, історичний, український, образ, сюжет. 
 

TENDENCIES OF THE DEVELOPMENT OF THE UKRAINIAN 
HISTORICAL PROSE AND THE UKRAINIAN CONTEXT                             

OF A NEW NOVEL BY V. BACHREVS’KYJ 
 

Ljudmyla  Romaščenko 
 

In the article tendencies of the modern Ukrainian historical prose develop-
ment (continental and diasporic) are analysed. Special attention is paid to prob-
lematics, image system and genre-stylistic peculiarities. In this context the 
Ukrainian segment of the novel “Czarist carrousel. Uniform and evening coat of 
Žukovskij” by V. Bachrevs’kyj was revealed. The author unveils the process of 
image creation of characters who represent nation’s artistic potential. 

Keywords: novel, historical, Ukrainian, image, plot. 
 

Творчість Владислава Бахревського приваблює тим, що в ній осмислені 
складні періоди історії народів, що населяли Російську імперію. Пригадую  
незабутнє враження від роману “Люба Украина. Долгий путь к себе” про 
видатного державного діяча Богдана Хмельницького 44. Вражає у книзі не-
заангажований художній портрет не лише самого Богдана Хмельницького 
(він – неперевершений стратег, мудрий державний діяч), але і його стар-
шого сина Тимоша. Якби він став гетьманом, твердять історики,  доля 
України склалася б інакше. Проте, як відомо, історія не знає умовного спо-
собу. 

Новий роман В. Бахревського “Царская карусель. Мундир и фрак Жу-
ковского” (2019) охоплює події кінця XVIII – початку XIX ст. Він багатоп-
лановий, густозаселений: можна подивуватися, як автор памʼятає кожного 
                                                           

44
 Детальніше про цей твір див.: Ромащенко, Л. (2018). Украинско-польская идентичность в романе 

Владислава Бахревского “Люба Украина. Долгий путь к себе”. Selbstbewusstsein und Identitat Russiscbe 
Literatur im 18-21. Jabrbundert. – Munchen.  C. 159-167. 



366 
 

з персонажів від початку і до кінця твору. В романі, що має ознаки  істори-
ко-біографічного жанру,  виразно проявилася тенденція, властива на загал 
сучасній українській історичній прозі, – героями літературних творів усе 
частіше стають не лише видатні історичні діячі, державні мужі, полковод-
ці, а й представники  мистецтва і науки: письменники, художники, музика-
нти, композитори, архітектори, філософи. 

Центральним героєм твору В. Бахревського є Василь Жуковський (про 
це свідчить і назва роману), а також його сучасники Державін, Карамзін, 
Польовий, Тургенєви і багато інших. 

Постать В. Жуковського й раніше привертала увагу українських пись-
менників. Приміром, у повісті О. Полторацького (1905-1977) “У Петербур-
зі”, що увійшла до книги “Повість про Гоголя”, досить переконливо випи-
саний надзвичайно різноманітний мистецький бомонд: літератори, крити-
ки, видавці, актори. Серед них вияскравлюється постать Василя Андрійо-
вича Жуковського. Він – справжній добротворець, “вселенський ангел-
хранитель”  (Полторацький 1984, 84), життєве кредо якого  – піклування 
про інших. Як жартував Пушкін, у його “широкій персоні не знайдеться 
жовчі, щоб муху вбити” (Полторацький 1984, 86). Навіть особисте горе 
(нещаслива любов і смерть коханої Маші Мойєр) не тільки не озлобили 
його, а, навпаки, поглиблювали в ньому бажання робити добро іншим. 
Властивості натури (доброту, проникливий розум) увиразнює портрет пер-
сонажа: “Він був у довгому перському халаті, з фескою на голові, в м’яких 
стоптаних пантофлях. Гоголь одразу впізнав його розпливчасте обличчя, 
рідке, біляве волосся, зачесане на лисину. Очі були бистрі – чудесні, гли-
бокі чорні очі людини Сходу, спадщина матері – полоненої турке-
ні” (Полторацький 1984, 86). Або в іншому місці: “Василь Андрійович... 
біг до ванної м’яким кроком, перевалюючись з боку на бік” (Полторацький 
1984, 87). Епітет м’який підкреслює лагідну вдачу героя. Крім того, неод-
норазова згадка про матір-туркеню знадобилася Полторацькому, очевидно, 
для того, щоб підтвердити функціональність біологічної теорії про генети-
чну ефективність злиття представників віддалених націй (геній Пушкіна 
також пояснюють тим, що його пращур належав до негроїдної раси). 

З огляду на врівноважену, делікатну вдачу, Василь Андрійович не по-
діляв радикальних ідей декабристів, його жахали крамольні розмови про 
несправедливий суспільний устрій царської Росії, якими захоплювалися 
Пушкін із однодумцями. І ще одна риса, яка імпонує в образі Жуковсько-
го, – це об’єктивна критичність і самокритичність, здатність належно, без 
заздрощів оцінити інший талант. У творчому змаганні з Пушкіним він без-
заперечно визнав себе переможеним: “Переможений учитель стежив за 
Пушкіним, учнем своїм, з щасливим переляком курки, яка висиділа лебе-
дя” (Полторацький 1984, 87).  

Хронологічно  (і частково тематично) роман В. Бахревського близький 
і до роману українського письменника Р. Іваничука (1929-2016) “Журав-
линий крик”, що оповідає про драматичну долю останнього кошового За-
порізької Січі Петра Калнишевського.   



367 
 

У Р. Іваничука також фігурує ціла плеяда реальних і вигаданих діячів 
мистецтва: письменники Карамзін, Новиков, Радищев, Котляревський, іс-
торик Міллер, філософи Сковорода і Любимський, іконописець Сисой 
Шалматов. Проте характеристики одних і тих же історичних осіб дещо рі-
зняться. Приміром, у В. Бахревського – “великий Карамзин”. Хоча, задля 
справедливості, вустами Андрія Тургенєва дана жорстка, не комплімента-
рна характеристика творчості автора “Бідної Лізи”: “Мне омерзительны 
пасторальные нежности омерзительных скотов, торгующих русскими 
людьми… Карамзин превосходно подменяет русскую жизнь – европей-
ской, а сие не что иное, как сокрытие от просвещенного мира ужасающего 
рабства, цветущего в нашем Отечестве… Слёз в «Бедной Лизе» – море, но 
великие страсти Карамзину неведомы…” (Бахревский 2019, 48). Творчість 
Карамзіна протиставляється Шиллеровським пристрастям і “величайшей 
поэзии” Гете – цей “горний мир природного немецкого величия и высоко-
умия” (Бахревский 2019, 48).  

У Р. Іваничука Карамзін, за словами Радищева,  – літературна “посере-
дність”. Він заздрісний, надмірно амбітний, самозакоханий, гордовитий – 
це епітети, не сумісні з визначенням справжнього таланту. Карамзін – ан-
типод філантропа Новикова, що виступає проти кріпацтва, і Радищева, 
який кинув виклик самодержавству своєю “Подорожжю…”;  типовий при-
клад конформізму художника з деспотичною владою. 

У романі В. Бахревського, згідно з канонами історико-біографічного 
жанру, зображені важливі етапи життя  головного героя: дитинство та от-
роцтво незаконнонародженого сина  поміщика, проводиря дворянства 
Опанаса Івановича Буніна і полоненої туркені Сальхи, незабаром хрещеної 
з імʼям Єлизавети Дементіївни Турчанінової. “Дитя барского греха” – так 
називається один із розділів роману, а одна з чотирьох частин і зовсім при-
низливо  – “Сын суки”. Вочевидь, статус “незаконнонародженого” (тема 
активно освоювана українськими письменниками, зокрема й 
Т. Шевченком) сильно пригноблював Василя Жуковського, що засвідчу-
ють його психологічно переконливі переживання (хоча батько Опанас Іва-
нович потурбувався про нащадка, узявши в усиновителі свого друга, київ-
ського поміщика Андрія Григоровича Жуковського). 

Можливо, саме ця сумна сторінка біографії першого серед російських 
поетів, дозволила йому зі співчуттям ставитися до інших принижених і 
пригноблених. Так, відома роль Василя Жуковського в долі Тараса Шевче-
нка. Карл Брюллов (Шевченко був його улюбленим учнем і навіть другом: 
на весіллі Великого Карла Тарас Григорович був боярином) написав порт-
рет Жуковського, що був розіграний у лотерею. І на виручені в такий спо-
сіб гроші Тараса викуплено з кріпосної залежності. 

Збереглися два листи українського поета до російського (деякі дослід-
ники, зокрема С. Єфремов, вважають їх  різними варіантами одного й того 



368 
 

ж листа) 45. Перебуваючи на засланні, у нестерпних умовах солдатської 
муштри, позбавлений права писати і малювати (найбільша прикрість – від 
заборони малювати), Тарас Григорович звертається до  Жуковського, ви-
знаного авторитета, із проханням  допомогти повернути це право: “Это са-
мое большое изъ всѣхъ моихъ нечастій! Сжальтесь надо мною! Исходатай-
ствуйте (вы многое можете!) позволеніе мнѣ только рисовать – больше ни-
чего и надѣяться не могу и не прошу больше ничего. – Сжальтесь надо 
мной! Оживите мою убогую, слабую, убитую душу. <…> Бога ради и ради 
прекраснаго искусства сдѣлайте доброе дѣло, не дайте мнѣ съ тоски уме-
реть” (Листування, 95).  

 В обох листах (ймовірно, з цензурних міркувань) ім'я В. Жуковського 
не називається, але з окремих натяків неважко здогадатися, хто адресат: 
“великодушный благодѣтель мой” (Листування, 94); “написаніе вашого 
портрета” (Листування, 95). 

Не лише В. Жуковський, а й інші представники дворянського роду Бу-
ніних  виявляли неабияку цікавість до  Т. Шевченка. Приміром, перший із 
російських письменників лауреат Нобелівської премії Іван Бунін  захоплю-
вався творчістю українського генія (позначився, мабуть, біографічний 
чинник: у дворянській родині не могли не знати про роль Жуковського в 
долі Шевченка). Зі спогадів дружини письменника Віри Миколаїв-
ни Муромцевої-Буніної, перебуваючи в Харкові, у старшого брата Юлія 
Олексійовича, “младший Бунин проводил несколько часов в библиотеке, 
где стал знакомиться с литературой по украиноведению, читал и перечи-
тывал Шевченко, от которого пришел в восхищение” (Муромцева-Бунина 
1989, 97). Іван Олексійович неодноразово відвідував його могилу в Каневі, 
про що теж згадує Віра Миколаївна: “Бунин, заработавши немного денег, 
решил отправиться на могилу Шевченко. Уже полтора года Шевченко был 
его кумиром, он считал его большим поэтом, «украшением русской лите-
ратуры», как он говорил и писал. Денег было в обрез; ехал в третьем клас-
се, а по Днепру плыл на барже с дровами, устроившись за гроши. Он гово-
рил мне, что это первое странствие по Малороссии было для него самым 
ярким, вот тогда-то он окончательно влюбился в нее <…> и восхищался, 
как всю ту несказанную красоту своей родины воплотил в своей поэзии 
простой крестьянин Тарас Шевченко! <…> Он признавался, что ни одна 
могила великих людей его так не трогала, как могила Шевченко” (Муром-
цева-Бунина 1989, 109-110). 

А ось і трепетне  визнання самого Івана Олексійовича після перших ві-
двідин святого для всіх українців місця: “Вблизи её (могили. – Л. Р.) – дре-
вний Канев <…>. Сама она – на высоких, живописных горах, далеко ози-
рающих и Днепр, и синие долины, и сотни селений. И в то же время как 
проста она! Небольшой холм, а на нём – белый крест со скромной надпи-
                                                           

45 Детальніше про це див.: Ромащенко, Л. (2017). Російські культурні діячі у світлі епістолярію Та-
раса Шевченка. Збірник наукових праць Міжнародної (39-ї) наукової Шевченківської конференції “Тво-
рчість Т. Шевченка: компаративний та інтертекстуальний простір”.  Черкаси. Видавець Чабаненко Ю. А.  
С. 396-414. 



369 
 

сью <…> вот и всё!…Беленькая хатка, окруженная мальвами, маком и 
подсолнечниками, стоит теперь возле его надгробного креста. Чисто и 
уютно в ней, но хозяин её никогда не переступит её порога. Грустно смот-
рит его портрет со стены хатки на «Кобзарь», лежащий на сто-
ле…” (Летопись 2011, 432). 

Кобзареві І. Бунін присвятив статтю “Памяти Т. Г. Шевченко”, спеціа-
льно вивчав українську мову, щоб перекладати твори українського поета 
(найвідоміший вірш “Заповіт”), клопотався про видання поеми “Гайдама-
ки”. Шевченко згадується в “Заметках”  нобелівського лауреата, а в повісті 
“Деревня” імʼя Шевченка поставлене в один ряд з іменами Пушкіна, Рилє-
єва, Лермонтова, Достоєвського, що стали жертвами самодержавства. У 
романі “Жизнь Арсеньева” як елементи інтертексту вмонтовані рядки Ше-
вченкової поезії:  

 Чайка скиглить, літаючи, 
         Мов за дітьми плаче, 
         Сонце гріє, вітер віє 
         На степу козачім. 
А герой роману резюмує: “Это Шевченко, – абсолютно гениальный по-
эт” (Бунин 1988 , 509-510) 46. 

У романі В. Бахревського безпосередньо не йде мова про взаємовідно-
сини українського і російських письменників, бо події роману закінчують-
ся  напередодні Вітчизняної війни 1812 року, коли Василю Жуковському 
було 28 років (на це є точна вказівка у творі), ще до народження Т. Шевче-
нка і, тим паче, І. Буніна. Але в обізнаного читача (особливо компаративіс-
та) виникають проекції на пізніші часові рамки, створюючи   ґрунт для 
можливих компаративних паралелей. 

Назва роману В. Бахревського “Царская карусель. Мундир и фрак Жу-
ковского” глибоко символічна, і її декодує сам автор: мундир –  уособлен-
ня  “подчинения”, “сплошное унижение”; “Фрак – иное дело. Фрак – одеж-
да равного” (Бахревский 2019, 73).  

Заголовки історичних творів мають свою поетику. У зв’язку з актуалі-
зацією проблеми характеру в назви історичних творів українських авторів 
(як і в Бахревського) виносяться імена й прізвища видатних державних ді-
ячів, національних героїв: “Северин Наливайко” М. Вінграновського, “Ге-
тьман Кирило Розумовський” М. Лазорського, “Тиміш Хмельницький” і 
“Юрась Хмельниченко” О. Пахучого, “Іван Гонта” В. Гонти, “Таємний 
агент двох престолів, або Хто Ви, за коня викуплений, Іване Остаповичу 
Виговський?” В. Чемериса, “Іван Сулима” В. Буженка. Цілий пантеон ге-
роїв національної історії в романах В. Кулаковського: “Северин Наливай-

                                                           
46 Детальніше про це див.:  Филатова, Е. Н. (2020). Украина в жизни и творчестве И. А. Бунина. 

И. А. Бунин и Т. Г. Шевченко.  Электронный ресурс: http://turgenevmus.ru/ukraina-v-zhizni-i-tvorchestve-i-a-
bunina-i-a-bunin-i-t-g-shevchenko/ [Дата последнего доступа 23.06.2020]. 

 



370 
 

ко”, “Максим Кривоніс”, “Мартин Пушкар”, “Іван Сірко”, “Тарас Тряси-
ло”.  

У заголовках творів віддзеркалюється така стильова ознака новітньої 
української історичної прози, як символічність. В українських історичних 
романах та повістях майже немає нейтральних (“не-символічних”) заголо-
вків. Високий ступінь символічного мислення виявляється у назвах творів: 
“Тризна”, “На брата брат”, “Орда”, “Журавлиний крик”, “Погоня”, “Між 
Сціллою і Харибдою”, “Згубні вітри над оазою”. Причому деякі з цих об-
разів усталюються й “перемандровують” від твору до твору. Так, заголовок 
роману Ю. Мушкетика “На брата брат” – як символ громадянської війни в 
часи Руїни  – транспортується в роман “Юрась Хмельниченко”, в назву 
другої частини “Брат проти брата”. “Тризна”  Г. Колісника  – це не лише 
поминки за померлими Мазепою, Скоропадським, Полуботком, княгинею 
Ганною, а й символ краху державницьких домагань України (тут відчутні 
Шевченківські мотиви: згадаймо однойменну російськомовну поему Коб-
заря, присвячену декабристам). Тризни – це й вуличне прізвисько братів 
Журавок (роман “На брата брат”), бо всі їхні предки молодими гинули на 
ратному полі, рано вмирала або була забрана в неволю біла челядь. Це си-
мвол загибелі колись гіллястого, а тепер обчухраного роду (Матвій і Суп-
рун – його останні паростки), який безжально знищили вітри політичних 
пристрастей.  

Міфічні образи в назві роману “Між Сціллою і Харибдою” Д. Міщенка 
символізують реальну загрозу Україні з боку Польщі та Московії, у леща-
тах якої опинився корабель української державності, сміливо кермований 
Богданом Хмельницьким на течію всесвітньої історії (генезис цього заго-
ловка від однойменного твору Д. Мордовця). Назва роману Д. Міщенка 
“Згубні вітри над оазою” теж алегорично-символічна: рвійні вітри сходу і 
заходу, бушуючи, занапащають благодатну оазу – Україну. “Орда” в од-
нойменному романі Р. Іваничука  – це символ завойовництва, вираз духов-
ного спустошення, морального здичавіння, рабської покори та бездіяльно-
сті. Цей же образ у повісті “Замок” вживається у значно вужчому розумін-
ні – як символ агресії з боку найближчих сусідів (північна орда).  

Головний герой роману В. Бахревського зображений не лише обдаро-
ваною, талановитою особистістю, поетом, якому небайдужа доля вітчизни, 
але і з позицій приватності. Це юнак, що прагне справжньої любові і стра-
ждає від неможливості бути з коханою: Василь Жуковський був закоханий 
у свою племінницю Марію (Машеньку) Протасову. Звичайно, такий шлюб 
не вітався, вважався інцестом, і поет мусив змиритися. У романі досить 
багато місця приділено любовним стражданням юнака, що нагадують 
“страждання молодого Вертера”. І цей особистісно-приватний аспект надає 
персонажеві психологічної глибини і драматичного забарвлення. Як відомо 
зі щоденників і листування з друзями, відмову від Машеньки та її заміжжя 
поет переніс дуже болісно: не міг писати і навіть не хотів жити. 

Сімʼю Василь Жуковський створив через багато років. Погодилася ста-
ти дружиною Жуковського 20-річна Єлизавета Рейтерн  – дочка художни-



371 
 

ка і друга Жуковського Герхарда фон Рейтерна. Вінчання Жуковського та 
Єлизавети Рейтерн відбулося 21 травня 1841 року в православній церкві 
при російському посольстві в Штутгарті. “Отец держал венец над своею 
дочерью; надо мной не держал его никто: он был у меня на голове… ”.  Пі-
сля цього перейшли в лютеранську  церкву – по вірі нареченої. Незабаром 
Жуковські оселилися в околицях Дюссельдорфа (взагалі про перебування 
Жуковського в Німеччині можна було написати окрему книгу). 

Українські історичні романісти також прагнуть зображувати своїх геро-
їв не лише в суспільно-політичному плані, ратних подвигах, але і в особис-
тому житті. Приміром, у романі В. Кулаковського “Іван Сірко” (1992) зна-
менитий кошовий  показаний не тільки неперевершеним стратегом, але і в 
інтимному плані: його стосунки з дружиною Софією; перше кохання Івана 
і Галини, зображене в романтичному ключі, у дусі українських народних 
пісень і балад; не платонічні, з еротичним забарвленням почуття до звіль-
неної полонянки Тетяни. Схожі сюжетні ходи не є даниною літературній 
моді, а роблять персонажа більше життєвим, психологічно переконливим. 

Український контент роману Бахревського особливо виразно  проявля-
ється в сюжетних лініях, повʼязаних з образами Розумовських і Перовсь-
ких. Про це свідчать навіть назви глав роману: “Граф Разумовский”, “Ро-
зумиха”, “Хата Розумихи”, “В дедовском Батурине”, “Алексей Перов-
ский”.   

До речі, роман має чітку структуру: складається з 4 частин, поділених 
на розділи. І важливі сюжетні лінії, разом з головною, оповідають про над-
звичайну долю сімейства Розумовських. 

Цікаво, що В. Бахревський солідарний з українськими письменниками 
в оцінці козацької старшини – її користолюбства, підлабузництва, плазу-
вання перед можновладцями. Ось, приміром, гострокритична  характерис-
тика її поведінки (із уст садівника Діафанта) після звістки про те, що Ната-
лія Дем’янівна Розумиха стала, по суті, свекрухою імператриці і була за-
прошена в столицю з нагоди “наитайнейшего венчания”: “Эх, всполоши-
лась старшина-то казацкая! Полковники, подскарбии, обозничьи – толпой 
кинулись в провожатые… Спину гнуть – сословная привилегия, а тут пе-
тербургским вельможам сапожки можно лизнуть…” (Бахревский 2019, 
183). 

Схожу оцінку козацько-старшинської еліти знаходимо в романі  “Ге-
тьман Кирило Розумовський”, що належить перу українського письменни-
ка із зарубіжжя М. Лазорського  (1884-1970)47. Згідно з історичною прав-
дою, автор  зображує козацьку верхівку, що зрадила свій народ, спокусив-
шись дарами царів і цариць. В образах козацької старшини письменник 
засуджує такі негативні риси, як підступність, заздрість, амбітність, жадіб-
ність,  пристосуванство. 

                                                           
47  За іншими даними, письменник народився 1890 року в Полтаві, де здобув середню освіту і  закін-

чив учительську семінарію,  а згодом –  Харківський університет. У 1944 році емігрував до Німеччини, 
помер у Мельбурні. 



372 
 

Зображуючи вірнопідданські, корисливі  настрої старшини, автор  ви-
користовує сатиричні прийоми. Примітний у цьому сенсі епізод  виканю-
чування старшинами ласки в  імператриці Єлизавети, що відвідала Київ, і 
Розумовських, що мали велику вагу у вищих сферах суспільства (сцена на-
гадує аналогічну в романі В. Бахревського). Рангове панство  “улесливо 
щось белькотало, старалось догодити бундючним полковникам, терпеливо 
пасло очима нагоди, аби тільки шепнути слово, сказати приєм-
ність…” (Лазорський 1996, 197). 

Звичайно, за силою сатиричного викриття цей епізод поступається по-
дібній сцені в поемі “Сон” Т. Шевченка, але все-таки алюзія досить прозо-
ра: та ж рабська покірність, випрошування милостей: “… може, вдарять, 
Або дулю дати Благоволять; хоч маленьку, Хоч півдулі, аби тілько  Під 
самую пику” (Шевченко 1985, 214). 

З образом Кирила Розумовського та його родини, представленої чотир-
ма поколіннями, пов’язана проблема яничарства – втрата рідного коріння, 
анемія пам’яті, перехід на службу до своїх супротивників. У постановці 
цієї проблеми М. Лазорський на кілька років випередив Р. Іваничука з його 
романом “Мальви”, в якому на матеріалі української історії досліджується 
природа яничарства як суспільно-історичного явища, його філософія та 
психологія. Цю проблему, що дістала назву манкуртства, підніс Чінгіз Ай-
тматов у романі “І понад вік триває день” до рівня явища, що набуло ши-
рокого громадського резонансу. Порушення цієї проблеми М. Лазорським 
на іншому, ніж у попередніх письменників,  історичному матеріалі  дово-
дить, що яничарство – це явище, яке не вичерпується однією епохою. 

Найменше торкнулося яничарство Наталі Розумихи  –  глави роду. Ви-
сокий соціальний статус майже не вплинув на її поведінку, вона залишала-
ся привітною до всіх, дотримувалася старосвітських звичаїв, не забувала 
свого походження, її вабило рідне село й боляче вражало те, що діти забу-
ли не тільки рідну стріху, але й рідну мову: “… внуки так і крешуть чужою 
мовою, своєї ж дасть Бог” (Лазорський 1996, 308).  У цих вболіваннях від-
лунюють  мотиви Шевченкового “Послання…”: “І всі мови Слав’янського 
люду –  Всі знаєте. А своєї Дастьбі…” (Шевченко 1985, 292). 

 Подібно до Лазорського зображує Наталю Розумиху й Бахревський, 
неодноразово наголошуючи на її чеснотах козачки: почуття власної гідно-
сті, дотримання батьківських звичаїв, любов до малої батьківщини: вона 
“… казацкой чести и в побирушках не роняла, и в апартаментах твердость 
явила изумительную для всех позлащенных прихлебаев”  (Бахревский 
2019, 183–184); “… от царицы вернулась <...> и велела подать малороссий-
ское платье. <...> . Принимала на коврах княгинь, графинь и поила всех не 
венгерскими токаями, а варенухой… По Лемешкам заскучала быст-
ро” (Бахревский 2019, 186). Щоб підкреслити силу і владність натури Ро-
зумихи, письменник вдається до моделювання гумористичних сцен. При-
бувши до столиці і побачивши Олексія на піку слави, жінка прагне прибо-
ркати царициного улюбленця. Удаючи, що не впізнає свого сина-
вельможу, змушує того роздягнутися, аби показати родимку на інтимному 



373 
 

місці: “Коли сын, так и не пыжся перед матерью. Ишь, рассиялся звездами, 
перснями, пуговицами. На своем встала – нет, не сын, не Алешка… При-
шлось рейхс-графу, действительному камергеру раздеться до наготы – ро-
димое пятнышко представить. Такова она, казацкая честь. Не пановья <...>, 
казацкая” (Бахревский 2019, 184). 

Що ж до зображення решти членів родини Розумів, то помітні певні ві-
дмінності між романом Бахревського й творами інших письменників. На 
сторінках роману Бахревського діють представники третього й четвертого 
покоління Розумів – Олексій Кирилович та його діти і “воспитанники”  
(позашлюбні діти, Перовські). А про Олексія і Кирила  Розумовських, їхніх 
батьків ідеться переважно ретроспективно (авторська оповідь і  розповідь 
садівника Діафанта). Завдяки засобам ретроспективи читач дізнається про 
несподіване вивищення родини Розумів. Зачарований “ангельським” спі-
вом молодого Олексія Розума, полковник Федір Вишневський забрав його 
в Петербург, де той сподобався Єлизаветі, дочці Петра І, і став “законным 
супругом императрицы” (Бахревский 2019, 181). 

У романі ретроспективно зображено життя царського двору тієї епохи, 
інтриги царедворців, перевороти тощо. У зв’язку з цим ідеться про значні 
німецькі впливи, зокрема в часи правління Анни Іоанівни та її фаворита 
Бірона.  Навіть один із численних високих титулів (рейхс-граф) Олексій, 
що з Розума став Розумовським, отримав від імператора Німеччини Карла 
VII. Високі пости і титули чекали й на решту членів козацької родини. 

Таким чином, хронологічно і тематично роман Бахревського наближе-
ний до роману Д. Міщенка “Не полишу тебе самотньою” –  ще однієї 
спроби художньо  осмислити складні і драматичні події ХVІІІ століття, ко-
лоніальну політику російської імперії. Д. Міщенко всеохопно відтворює 
самодержавну суспільно-політичну машину,  що приводиться в рух члена-
ми імператорської родини (Петро І, Петро ІІ, Анна Іванівна), царськими 
фаворитами і найвищими військовими та державними діячами (Мініх, Бі-
рон, Меншиков, Остерман та ін.).  

Також у цьому сенсі роман Бахревського (як і роман “Гетьман Кирило 
Розумовський” М. Лазорського) пов’язаний із романом відомого російсь-
кого  письменника  ХІХ століття І. Лажечникова “Крижаний дім”, у якому 
теж оповідається про події похмурого десятиліття – царювання Анни Іоа-
нівни. Цей період (1730-1740) отримав назву “біроновщини”, оскільки фа-
ктично країною правив фаворит цариці  –  курляндський герцог Ернест Бі-
рон.  

Щаслива доля очікувала й на Кирила Розумовського: його “при дворе 
оставили. Он в те поры был в отроческих летах. А через год, как пятна-
дцать исполнилось, учиться послали в Германию…” (Бахревский 2019, 
186). А згодом сімнадцятирічний юнак  стає Президентом Академії наук 
(!). Автор зі значною часткою симпатії змальовує братів Розумів: “великий 
Кирилл Григорьевич” (Бахревский 2019, 173); “Не киевский полковник 
Танский, не пан Подписоцкий, не Божичи, у коих Нежинский полк за па-



374 
 

зухой, – Алеша Розум ставил на русское царство русскую царицу. А сколь-
ко добра сделал родной Малороссии…” (Бахревский 2019, 183). 

У згадуваному вже романі М. Лазорського найдокладніше виписаний 
образ одного з членів родини Розумів, яка завдяки щасливому випадку до-
сягла найвищого соціального становища. На широкому тлі суспільного 
життя постає доля Кирила Розума – від лемешівського підпасича, який 
мріє стати запорожцем, до ясновельможного графа Розумовського,  фельд-
маршала та екс-гетьмана. 

Надзвичайно точну характеристику тієї епохи, що робила можливими 
такі несподівані метаморфози, знаходимо в історичному романі польського 
письменника Е. Лунінського “Княжна Тараканова” (1906), де завдяки ви-
користанню численних архівних матеріалів, епістолярної спадщини (лис-
тування княжни Тараканової, Катерини ІІ, князя Голіцина та ін.)  розкри-
ваються  таємниці сімейства Розумовських в контексті важливих подій 
ХVІІІ століття: “Дивна то була епоха... Хлопи, конюхи, цирульники, співа-
ки церковного хору, сержанти видиралися на найвищі щаблі двірцевої дра-
бини і як імператорські фаворити, оздоблені титулами та орденами, робили 
величезний вплив на хід суспільних справ” (Luninski 1906, 177–178).  

М. Лазорський критично оцінює карколомну кар’єру героя, його “не-
дбале гетьманування”, за якого майже нічого не було зроблено для поспі-
льства. Кирило Розумовський не зумів використати наявних можливостей, 
щоб перешкодити руїнницькій нівеляції України російським царизмом. 
Хоча сам граф, закінчивши  Геттінгенський університет, був “по-
європейському освіченою людиною”, “добре підготовлений до високої по-
сади”, належав до плеяди тих старшин-козаків, яких у добу Єлизавети і 
Катерини називали “блискучими дипломатами та наполегливими, небу-
денної вдачі міністрами” (Лазорський 1996, 4). Щоправда, це твердження 
викликає спротив у деяких сучасних дослідників: “Не слід перебільшувати 
ні освіти Кирила Розумовського, ні його адміністративних здібностей, ні 
навіть “малоросійського патріотизму”. В закордонних університетах він не 
провчився й двох років, і призначення 18-річного недоучки президентом 
Російської Академії наук, із жалуванням 3 тисячі карбованців у рік, було 
глумом над наукою” (Мишанич 1997, 120). 

М. Лазорський показує всю ілюзорність діяльності гетьмана, що став 
маріонеткою в руках високих можновладців. 14-річне гетьманування Ки-
рила Розумовського не що інше, як звичайнісінький фарс, починаючи з 
моменту обрання, коли Кирило навіть не прибув на цю “урочисту церемо-
нію” – його замінив І. Гендриков. За роки свого показного правління Ки-
рило (хоча кілька разів і приїздив в Україну, але постійно проживав у Пе-
тербурзі) нічого корисного не зробив для Гетьманщини, опікувався лише 
своїми величезними маєтками. Чи не єдиною заслугою Кирила стало про-
ведення судової реформи, тоді як інші благородні наміри: відновлення ге-
тьманської столиці Батурина, заснування тут університету, піднесення рів-
ня добробуту населення та скасування панщини –  залишилися нереалізо-
ваними. Отже, справді “гетьманство те лише марево.., порожня прикраса 



375 
 

молодому презесу академії наук до пишних московських реалій” (Миша-
нич 1997, 120). 

Найбільше відштовхує в образі гетьмана прислужництво, намагання 
догодити двору, цариці, відсутність будь-якої думки про опір, аби не втра-
тити маєтків і проторувати дорогу дітям та внукам до високих посад та ви-
гідних шлюбів. Тим-то гетьман не зумів перешкодити ні покріпаченню ко-
лись вільного народу, ні реформуванню козацького війська, хоча плекав і 
благородні наміри: хотів за допомогою родового гетьманату утримати пра-
ва Гетьманщини в її старих формах, піднести рівень освіти в краї, скасува-
ти кріпацтво, піднести добробут співвітчизників. 

В образі Кирила Розумовського можна помітити елементи драматизму, 
що робить цю постать  художньо переконливою, далекою від однолінійної 
плакатності, здатною викликати не лише осуд, а й співчуття. Найперше 
драматичне начало відчутне в ностальгії героя за дитинством (чи не тому 
він зберігає в шафі його атрибути: бриль, свитку і сопілку), усвідомленні 
згубності для особистості відриву від свого коріння, самотності, що найбо-
лючіше сприймається у старості, бо  самотня старість страшніша від конц-
таборів (Олесь Гончар). 

Автор змальовує  неоднозначно й Кирилового брата. Олексій, хоч і ві-
дірвався від рідного ґрунту, “заради панства великого, лакомства нещасно-
го”, не втратив усіх людських чеснот: піклується про свою родину, привіт-
но зустрічає земляків, не забуває навіть дяка Саватія, який  навчав його 
мистецтву співу. Незначні поступки він намагається зробити й для Гетьма-
нщини, але частіше його наміри залишаються лише декларацією. Герой 
здатний відчути  й муки совісті  від того, що зрадив дівчину, яка його вірно 
любила. Логічно закономірним є фінал життєвої дороги героя: після смерті 
Єлизавети він втрачає колишні привілеї і, переслідуваний новими  фавори-
тами,  живе самотньо та відчужено з усвідомленням гіркої істини: “Про-
жив вік, а добра не зробив і на заячий скік” (Лазорський 1996, 366). І по-
мирає всіма забутий.  

 Олекса і його брат ще пам’ятають про свою приналежність до козаць-
кого стану, їм небайдужа минула козацька слава, яка мусить відродитися: 
“О вірю я! Колись ця свята могила стане Меккою для всього козацького 
народу, для всієї нашої скривдженої Гетьманщини! Ніколи не забудуть ко-
зацькі нащадки поляглих тут, у серці України, тих, хто бився з напасника-
ми за волю!” (Лазорський 1996, 205).  Натомість представники наймолод-
шого покоління Розумів уже невиліковно вражені вірусом яничарства. 

У романі “Сотники” І. Корбача (хоч і не так докладно і психологічно 
обґрунтовано, як у романі М. Лазорського “Гетьман Кирило Розумовсь-
кий”) також виписана доля сім’ї Розумів, яким судилося породичатися з 
царським двором. Подібно до свого попередника, І. Корбач змальовує 
Олексія Розумовського як людину просту, доступну, що, сягнувши вершин 
суспільної ієрархії, не хизується своїм становищем, не забуває рідні, прия-
зно й щиро ставиться до земляків, допомагає в їхніх клопотах. Побіжно 
окреслена постать Кирила Розумовського – останнього гетьмана України 



376 
 

(як і в Лазорського, сцена обрання його гетьманом –  фарс), який постає 
легковажним красенем, залюбленим у жінок та бенкети, байдужим до важ-
ливих державних справ і долі довіреної йому Гетьманщини. Мати Олексія і 
Кирила  Наталя Розумиха, як і в романах Лазорського і Бахревського, зма-
льована жінкою привітною, доброю, яка не піддавалася на лестощі, не за-
бувала свого козацького коріння, навіть ставши статс-дамою і свекрухою 
імператриці всеросійської. 

Як бачимо, загальні тенденції розвитку української (і світової загалом) 
прози ХХ століття відбиваються й у новому романі В. Бахревського, що 
дозволяє говорити про їхню закономірність у літературному процесі. 
 

Бахревский,  В. (2019). Мундир и фрак Жуковского. Вече. Москва. 
Бунин, И. (1988). Собрание сочинений: В 6 томах. Т. 5.  Кн. 5. Художе-

ственная литература. Москва. 
Лазорський, М. (1996).  Гетьман Кирило Розумовський. Український  

Центр духовної культури. Київ. 
Летопись жизни и творчества И. А. Бунина. 1870-1909. (2011). Т.1. 

ИМЛИ РАН. Москва. 
Листування Тараса Шевченка. За ред. Сергія Єфремова. Репринтне ви-

дання. (2013). Брама-Україна. Черкаси. 
Мишанич,  О. (1997). Історичні романи Миколи Лазорського. У кн.: 

Повернення. АТ “Обереги”. Київ.  
Муромцева-Бунина, В. (1989).  Жизнь Бунина. Беседы с памятью. Со-

ветский писатель. Москва. 
Полторацький, О. (1984). Повість про Гоголя: У Петербурзі; Дальні 

мандри. Дніпро. Київ.  
Шевченко, Т. (1985). Кобзар. Дніпро. Київ. 
Luninski, E. (1906).  Księżna Tarakanowa. Lwów. 

  



377 
 

РОМАН ПОКОЛІНЬ ЯК РІЗНОВИД СІМЕЙНОГО РОМАНУ: 
КЛЮЧОВІ АСПЕКТИ ЖАНРОУТВОРЕННЯ  

В УКРАЇНСЬКІЙ ЛІТЕРАТУРІ  
 

Оксана Румянцева-Лахтіна 
 

(Україна)  
 

У статті досліджено особливості жанру роману поколінь як 
різновиду сімейного роману в українській літературі на прикладі твору 
“Люборацькі” А. Свидницького у співставленні з романом поколінь 
”Будденброки” Т. Манна; здійснено спробу простежити основні риси 
роману поколінь: занепад роду на зламі епох у Німеччини та  в Україні в 
середині ХІХ століття. 

Ключові слова: сімейна ідилія, сімейний роман, сімейна хроніка, роман 
поколінь, занепад родини. 

 
 NOVEL OF GENERATIONS AS A VARIETY OF A FAMILY 

NOVEL KEY ASPECTS OF GENRE FORMATION  
IN UKRAINIAN LITERATURE 

 

Oksana Rumjanceva-Lachtina 
 

The article investigates the basis of creation of the genre of the generational 
novel as a kind of a family novel in Ukrainian literature, using the example of 
the family chronicle “Ljuborac’ki” by A.Svidnyc’kyj comparing with the novel 
“Buddenbrooks” by Thomas Mann. The attempt to trace the reasons of family 
decline and the principle of the formation of the generational novel genre as a 
kind of a family novel has been made. 

Key words: family idyll, family novel, family chronicle, generational novel, 
family decline. 

 
Слід зазначити, що увага людської словесності здавна фокусувалася на 

створенні сімейних хронік, визначальною рисою яких є реалізація 
універсальної моделі розповіді про родовід. Сімейний наратив є одним із 
найдавніших типів наративу, який здавна притаманний людській культурі 
та зберігся до наших днів. 

Російська дослідниця сімейного наративу у фольклорних джерелах 
І. О. Разумова розглядає сімейний наратив як сукупність текстів, які 
побутують у ”сімейному комунікативному просторі” та представляють 
сім’ю зовнішньому світові. Ці тексти включають інформацію про ступінь 
родичання, служать для передачі накопиченого досвіду та відображають 
особливості зв’язків та стосунків у межах родини (Разумова 1998, 77). 
Вона зазначає, що сімейна пам’ять має такі ознаки, як вибірковість, 
індивідуалізованість, особливе ставлення до “запам’ятовування” і 



378 
 

“забування”, надання переваги смислу подій над їх фактичною стороною 
(Разумова 1998, 82). 

І. О. Разумова акцентує увагу на тому, що “внутрішній час” родинної 
групи розглядається на двох рівнях – “генеалогічний час” (часовий 
діапазон певного колективу, що виражений у термінах поколінь – від 
предків у минулому до потомства в майбутньому) та сімейний час, що 
включає лінійну й циклічну моделі: зміна поколінь та відтворення 
родинної групи. У сімейному історичному наративі абсолютна 
(календарна) хронологія є обмеженою. Основою є власне час події, 
датування є вторинним (Разумова 1998, 22). Такі вищезазначені ознаки 
сімейного наративу властиві як історії роду в усній народній творчості, так 
і в художньому тексті. 

Вагомий злам у зображенні сімейних стосунків відбувається в 
літературі ХІХ–ХХ століття, коли починає активно аналізуватися 
психологія особистості та специфіка протистояння людини та соціуму. 
Тема трагічного занепаду поколінь уповні відбиває деградацію та вади 
суспільства в літературі, що надає можливості розширення жанрових 
диференціацій роману в напрямках романтизму й реалізму. 

У класичній українській літературі жанр сімейного роману починає 
розвиватися з ХІХ століття. Серед творів, які можна визначити як сімейні, 
є роман “Люборацькі” А. Свидницького, який часто означують як сімейну 
хроніку  (Румянцева-Лахтіна, 2019)  

Основна мета статті – дослідити, які особливості сімейного наративу 
притаманні романам “Люборацькі” А. П. Свидницького та “Будденброки” 
Т. Манна, визначити спільні жанрово-стильові риси цих творів та 
здійснити обґрунтування, що роман “Люборацькі” за жанром можна 
вважати не лише сімейною хронікою, а й “романом поколінь” (за 
термінологією М. Бахтіна). 

У сучасному літературознавстві немає чіткого визначення як терміна, 
так і типології сімейного роману. Серед англо-американських та 
російських літературознавчих джерел, де існують подібні дослідження, 
найчастіше зустрічаємо терміни “сімейна хроніка”, “сімейна сага”, 
“сімейний наратив”, але відсутні спільні критерії внутрішньовидової 
класифікації цього літературного жанру. Слід зауважити, що не існує 
єдиного підходу до визначення самого терміна “сімейний роман”, а також 
відсутні спільні критерії внутрішньовидової класифікації цього 
літературного жанру. Довгий час увагу дослідників було залучено саме до 
структурно-композиційних особливостей сімейних хронік, у яких бачили 
якийсь інваріант жанру. Відзначаючи структурну неоднорідність 
сімейного роману, З. І. Кірнозе обґрунтовує необхідність розділяти 
сімейно-побутовий роман і сімейну хроніку. Сімейно-побутовий роман, на 
її погляд, вимагає докладного опису побуту, характеристики певного 
соціального середовища. При цьому різниця поведінки, оцінки подій, 
самосприйняття героїв змушує автора до глибокого психологічного 
аналізу. Усі риси сімейно-побутового роману органічно успадковують 



379 
 

сімейні хроніки, однак останнім притаманні шляхи розширення рамок 
розповіді, залучення до сюжету історичних подій, що вказують на 
перспективи загальнонаціонального розвитку, тобто сімейні хроніки 
будуються за принципом історизму (Румянцева-Лахтіна 2019, 96). 

 М. Бахтін у роботі “Форми часу і хронотопу в романі” представляє 
цілісну концепцію формування жанру сімейного роману, де простежується 
як генезис жанру, так і основні його структурні особливості, при чому 
літературознавець виокремлює як ознаки класичного сімейного роману, 
так і ознаки роману поколінь.  На відміну від сімейного роману, в романі 
поколінь чужа, ворожа сила вривається в світ сім’ї та руйнує ідилічний 
патріархальний устрій. Особливе смислове навантаження в сімейному 
романі мають взаємодія та взаємовплив представників різних поколінь, 
типових за своїм світоглядом, у пошуках ціннісних орієнтирів, виборі 
шляхів самовизначення. Покоління відрізняються і способом думок, і 
духовним досвідом. Сімʼя може стати фактором стримання, ворожою 
силою для людини. Відсталість штучно підтримуваних підвалин нерідко 
позбавляє сімʼю необхідної для виживання динаміки самовідтворення, що 
стає причиною її виродження (Румянцева-Лахтіна 2019, 97). 

У деяких дослідженнях жанру сімейного романув сучассних розвідках 
сімʼя розглядається як типове явище соціального порядку, принципом 
якого є “прокляття роду”. Моральні пороки, народжені всередині клану, 
найчастіше викликані зовнішнім  впливом, що стає символом часу або 
навіть цілої епохи. (Алламуратова А., Алламуратова Г., 2014, 1118).  

Спробуємо розглянути, як Т. Манн і А. Свидницький зображували 
занепад родин, як відбувається протиставлення двох типів світогляду: 
патріархальні цінності представляють герої старшого покоління, вони 
намагаються зберегти старовинні традиції, а молодше покоління прагне 
пристосуватися до інших соціальних умов та ставить у пріорітети цінності 
нової епохи. 

Американська дослідниця Ї-Лінг Ру визначає роман поколінь як суб-
жанр сімейного роману. Розділяючи family novel proper та novels (власне 
сімейний роман та романи взагалі) та виділяючи сімейний роман як 
окремий різновид (суб-жанр), дослідниця стверджує, що “сім’я як мотив 
тривалий час існує в літературній традиції, проте сімейний роман не 
розвивався як окремий жанр аж до початку ХХ століття” (Ru Yi-Ling 1992, 
2). На думку Ї-Лінг Ру, одним із перших сімейних романів у світовій 
літературній традиції став твір “Будденброки” Т. Манна: “… це перший 
прототип сімейного роману на Заході, який маркує швидкий розвиток 
цього суб-жанру, бо він показує більш відмінну форму, що відділяє його 
від інших видів роману” (Ru Yi-Ling 1992, 4). Дослідниця вважає, що цей 
сімейний роман, успадкувавши літературні традиції попередніх періодів, 
розвинув нові аспекти у ХХ столітті (Ru Yi-Ling 1992, 165). 
Використовуючи усталену форму, сімейний роман надає нову енергію 
цьому літературному жанру, вводячи нові ідеї, виробляючи різні підходи 



380 
 

стосовно старих проблем, використовуючи інноваційні техніки (Ru Yi-Ling 
1992, 165). 

У значеннєвій структурі терміна сімейний роман вирізняємо семи, що 
сигналізують про відношення роману як літературного жанру до поняття 
сім’ї як соціальної групи, яка складається з людей, що перебувають у 
шлюбі, їхніх дітей та родичів, і здійснює свою життєдіяльність на основі 
спільного економічного, побутового, морально-психологічного укладу. 
Семантичне навантаження першого слова в назві жанру ‘сімейнийʼ 
конкретизує особливості цього роману на формально-змістовому рівні й 
виокремлює цей вид роману з-поміж інших (пригодницький, 
психологічний, детективний романи та ін.). Такий аспект жанроутворення 
обумовлює вивчення своєрідної проблематики, сюжетно-фабульних сторін 
твору, а також категорії часу й простору. У контексті проблематики слід 
зазначити, що сімейний роман будь-якою мірою досліджує традиції сім’ї, її 
мікроклімат, проблеми батьків і дітей, а також вивчення конфліктів і 
соціальних зв’язків сім’ї. 

Духовно-моральний вектор сімейних романів є очевидним як у засобах  
жанроутворення, так і в особливостях їх поетики. Історико-родова основа 
оповіді формує типових героїв. Ключовою фігурою є родоначальник 
сімейства – ‘зачинатель родуʼ. Розповідь про нього, його портретна 
характеристика або окремі риси вдачі – джерело оповідання, що, 
розвиваючись, природно розростається систему героїв: ‘прадідиʼ, ‘дідиʼ, 
‘бабусіʼ, ‘сестриʼ, ‘братиʼ, ‘тіткиʼ, ‘дядькиʼ, ‘дочкиʼ, ‘синиʼ, ‘племінникиʼ 
тощо. Зазвичай, згадуючи одного з представників роду,  оповідач прагне 
запропонувати читачеві всі сімейні ‘гілкиʼ цього героя. 

Темою роману “Будденброки” Томас Манн визначає “падіння 
бюргерського дому”. У підзаголовку роману “занепад однієї родини” 
визначено програму розвитку подій. Батько сімейства Йоганн Будденброк 
головує у будинку та є господарем фірми, уособлюючи авторитарну 
структуру. Бюргерський дім мав виробництво, бо поняття сім’я та фірма 
були на той час синонімами. Усе створювалося в будинку власними 
силами. Це не сприяло розвитку торгівельних відносин, але давало 
можливість використовувати дешеву робочу силу. “Старий добродій не 
був обмеженою людиною: він набачився світу, тринадцятого року їздив 
четвериком на південь Німеччини закуповувати збіжжя для прусської 
армії, бував у Парижі та в Амстердамі і, як чоловік освічений, не вважав – 
боронь боже! – що все, за брамою його любої вітчизни суще, варте догани. 
Та все ж там, де кінчалися ділові стосунки, у громадському житті, він був, 
більший прихильник суворих розмежувань…” (Манн 2014, 1). Отже, 
сімейний авторитет батька виявлявся економічно обумовленим: він 
панував у домі, бо заробляв гроші і володів капіталом. Нібито здається, що 
функція виховання дітей нормативно належить батькові, але цим 
переймалася мати протягом всієї історії родини, бо голову родини  
повністю поглинула робота у фірмі. Процес змін у бюргерських родинах 
прискорюється: робота у фірмі та сімейне життя віддаляються одне від 



381 
 

одного, тому й відбувається перерозподіл етичних норм, що й впливає на 
покоління нащадків. 

Роман “Люборацькі” А. П. Свидницького йшов до свого читача майже 
40 років: перша частина твору була написана у 1861 році і подана до друку 
у січні 1862 року до “Основи”. Друга частина була майже завершена 
навесні 1862 року, та письменник не відсилав її до журналу, оскільки не 
отримав відповіді від редакції щодо першої частини твору. У 1886 році у 
видавництві “Зоря” текст роману був надрукований за сприяння 
І. Я. Франка. І лише 1901 року в Києві вийшло повне видання роману 
“Люборацькі”. Сам автор зазначає, що жанр роману – сімейна хроніка. 
(Порохняк 2011, 135)  

В. Шевчук зазначає, що, незважаючи на довгі роки забуття, твір вражає 
читачів та дослідників своєю «сконденсованістю» (Шевчук 2006, 27). 

 Роман А.П. Свидницького “Люборацькі” розкриває історію занепаду 
родини на українському національному ґрунті. Його Дослідниця сімейних 
хронік Н. Порохняк  вважає, що темою твору є розповідь про родину 
подільського священика Люборацького у трьох поколіннях: о. Гервасія та 
його дружини, їхніх дітей Масі, Антося, Орисі та Теклі, їхнього онука, 
сина Орисі – Фоні. (Порохняк 2011, 135) 

 Обидва твори написані на автобіографічній основі: для  
“Будденброків” було взято сімейну “біблію” Маннів. Анатолій 
Свидницький прототипами героїв зробив власну сім’ю та найближче 
оточення. Сам письменник здобував освіту, як і Антось Люборацький, у 
Крутянському духовному училищі та Кам’янецькій духовній семінарії.  

На відміну від родини Будденброків, де авторитетним головою був 
старий Йоганн Будденброк, берегинею роду й носієм історичної пам’яті 
сім’ї Люборацьких є паніматка. Можливо, це обумовлено культурними 
традиціями українців і роллю жінки-берегині родини. “Її життя та побут 
мало чим відрізняється від життя простої селянки. Вона важко працює 
кожного дня і цьому вчить своїх дітей. Стара Люборацька з усіх героїв 
роману найближче стоїть до коренів свого народу, зберігає національні 
цінності” (Порохняк 2011, 135). Прадід попаді освячував ножі гайдамакам, 
а дід брав участь у Коліївщині й боровся за віру та волю, і вона сама про це 
добре пам’ятає.   

Отець Гервасій, родоначальник сім’ї Люборацьких, є типовим 
представником подільського духовенства 40-50-х років ХІХ століття. 
Отець Гервасій добре править службу в церкві, у стосунках з парафіянами 
ввічливий та ґречний. Між ним і дружиною існує повага, у родині панують 
мир та злагода. Панотець і паніматка звертаються один до одного словом 
‘серцеʼ з теплом і любов’ю. Отець Гервасій є гарним господарем, 
турботливим батьком та люблячим  чоловіком. (Порохняк 2011, 136) На 
перший погляд, здється, що все добре, але священник занадто інертний та 
лінивий. Він не дбає про духовні цінності родини, не намагається 
прищепити своїм дітям любов і повагу до національних традицій, бо 



382 
 

переймається тим, як би краще “біля пана поживитися”(Сиваченко 1962, 
51).  

Священник Люборацький “ініціює відхід своїх дітей від ... гармонії” 
життя за традиціями і звичаями предків (Шевчук 2006, 25). Така духовна 
безвідповідасльність та байдужість призводять до того, що молодше 
покоління Люборацьких не може ідентифікувати себе з українським 
народом, тому це поколяння приречені на виродження й деградацію 

Нащадки Будденброків і Люборацьких пов’язані спільним мотивом. Це 
мотив “блудних дітей”. Ще в першому поколінні Будденброків є натяк на 
руйнування родини: будинок батька Йоганна покидає старший син 
Готхольд. Тоні та Христіан Будденброки також залишають батьківський 
будинок-фортецю, який був їхнім прихистком. Антонія живе дуже 
скромним, усамітненим життям і в першому, і в другому шлюбі. Після 
двох розлучень жінка повертається в будинок на Менгштрассе, що став для 
неї, “блудної дочки”, великим спасінням. Коли дім її батьків продають, 
Тоні взагалі почувається розгубленою, незахищеною, вона разом із дочкою 
змушена винаймати квартиру. 

Не менш трагічною є доля Христіана Будденброка, якого анітрохи не 
цікавила бюргерська діяльність. Він, як справжній “блудний син”, постійно 
“вештається” з місця на місце, періодично повертаючись під дах 
батьківського дому. Його шлюб з “підозрілою жінкою” став пародією на 
справжню патріархальну бюргерську родину. Урешті-решт Христіан, 
розчарований і зламаний, після продажу батьківського будинку опиняється 
в чотирьох стінах психіатричної лікарні. 

Цікавим є образ Томаса Будденброка. Він не зникає з дому і на перший 
погляд здається успішним: у дусі бюргерських традицій Томас, старший 
брат Христіана, намагається продовжити справу родини. Але Томас 
намагається штучно нав’язати собі “натуру” багатого купця-патриція. На 
деякий час це йому навіть вдається. Здається, ніби Томас Будденброк 
здійснив блискучу кар’єру та наділив бюргерський дім Будденброків 
шляхетністю, бо перший із представників родини став сенатором, а також 
побудував власний дім. Але він не має сили духу, фундаментальності, і 
така слабкість поступово руйнує особистість Томаса Будденброка. 
“Традиційність” Томаса врешті-решт перетворюється на порожнє неякісне 
акторство. І він знищує оберіг Будденброків – дім на Менгштрассе, 
продавши його конкурентам. А нащадок Томаса, Ганно, слабкий, 
меланхолійний хворобливий хлопчик, символічно закреслює сімейну 
історію зі словами: “Мені здається, що після вже нічого не буде” (Манн 
2014, 177). 

У романі “Люборацькі” блудним сином зображено Антося. Він росте 
розумним хлопчиком, який уже в одинадцять років “був готовим за дяка 
бути”, але отець Гервасій віддає єдиного сина в науку до православної 
духовної семінарії. Там хлопець стає повністю зрусифікованим. Юний 
Антось спочатку прагне соціальної справедливості: “От як я вийду на попа, 
то зараз школу заведу, учитиму дітей, стоятиму за громаду перед паном, 



383 
 

перед судом, перед царем... Заїдять? То що? Христос дав нам узір собою, я 
послідую йому”(Свидницький 2006, 244). Він намагається протестувати 
проти схоластики, нелюдських знущань над бурсаками (за кожну провину 
учнів били різками до втрати свідомості).  

Але що могла зробити одна молода людина проти цілої системи з 
антигуманними законами? Спочатку принижують гідність Антося. Його, 
одного з найбільш перспективних учнів, випускають із семінарії “без 
розряду”. Потім починають шантажувати: щоб отримати парафію, 
пропонують єдиний вихід – одружитися з пристаркуватою “дівкою”, а 
Галя, яку щиро любив Антосьо, виходить заміж за іншого. У розквіті сил, 
спустошений і зламаний, Антось деградує: спочатку спивається, а потім 
помирає. 

На вмовляння Росолинського панотець віддає свою старшу дочку Масю 
навчатися до польського пансіону, де дівчина повністю ополячилась, і з 
роботящої, чуйної панни під психологічним тиском оточення 
перетворилася на ледащо, “запаніла”, почала говорити тільки по-польськи 
й соромитися своєї матері. “Все з ляхами та з ляхами водилася, все їздила 
по костьолах та кляшторах; до своєї церкви і носа не показувала ... 
останню краплю крові ... тягла з матері. І ніколи й за холодну воду не 
бралась” (Сиваченко 1962, 119–120). Мася робиться жорстокою, 
злорадною, в’їдливою “ляхівкою”. Вона повертається додому лише для 
того, щоб витягти з матері останнє, їй потрібно лише майно, і дівчина 
забирає в старої навіть подушку. Мася задля отримання “польської 
шляхетності” виходить заміж за вдівця, пана Кулинського, після смерті 
якого його діти залишають її в злиднях. Вона, Люборацька, попівна 
знатного роду, морально деградувала і, як наслідок, наклала на себе руки. 

Найтрагічнішою, на нашу думку, є доля Орисі. Одруживши дівчину з 
попом Тимохою, стара Люборацька думала зажити щасливо, при онуках. 
Але зять-самодур знущається над усіма, виганяє жінку з дому і, врешті-
решт, позбавляє маленького Фоню матері: вбиває Орисю, коли та 
вступається за прихожан. Стара попадя Люборацька вмирає в дорозі, а 
Фекла опиняється в монастирі. На цьому рід українського духовенства, що 
колись святив ножі гайдамаків, закінчується.  

Є. Нікольський, досліджуючи сімейні хроніки, у своїй літературній 
розвідці стосовно вищезазначеного жанру зауважує: “Слід звернути увагу 
на хронологічність сімейних наративів «Будденброків» та «Люборацьких», 
на часову послідовність подій. У романах поступово розкриваються 
сімейні історії у кількох поколіннях, їхні родинні стосунки на тлі 
суспільних подій у лінійній послідовності, що вважається ознаками 
сімейних хронік” (Нікольський 2009, 1187). Науковець намагається 
віднести обидва романи до жанру сімейної хроніки. Але, на нашу думку, 
принцип історизму в обох романах не є чітко окресленим. Родинні 
стосунки зображені на зламі епох. Томас Манн змальовує розпад 
бюргерської родини під тиском капіталізму, а в романі А. Свидницького 
“Люборацькі” це не тільки занепад кріпосництва та зародження 



384 
 

капіталістичних відносин, а й неможливість українців усвідомити свою 
національну ідентичність та подолати комплекс меншовартості. 

Таким чином, здійснивши стислий аналіз жанрово-стильових 
особливостей романів Т. Манна “Будденброки” та А. Свидницького 
“Люборацькі”, можна припустити, що обидва твори є сімейними 
романами, а саме, романами поколінь (сам Т. Манн підкреслює це в 
підзаголовку – “занепад однієї родини”). І зовнішній вплив, і особисті 
якості знищують традиційні сім’ї як у Німеччині, так і в Україні, занепад 
патріархальних родин відбувається на тлі суспільних колізій. Але 
проблема “Люборацьких” А. Свидницького, на нашу думку, є набагато 
глибшою й трагічнішою. Адже якщо родина Будденброків втрачає свій 
головний оберіг – будинок, а з часом розриває міцність родинних уз і 
тільки тоді розпадається, то сім’я Люборацьких забуває корені свого роду, 
тобто занепадає духовно, тому поступово нащадки роду деградують, а 
потім взагалі гинуть.  

На нашу думку, А. Свидницький, натякаючи на невизначеність 
українців (використання бінарних опозицій типу українізація/полонізація 
або українізація/русифікація), викриває неможливість подолати комплекс 
меншовартості під впливом культур двох імперій, Росії та Польщі, і 
окреслює жанр роману як сімейну хроніку, що визначається лінійним 
принципом побудови сюжету (хронологічною послідовністю) та 
принципом історизму. Але нам здається, що це лише натяк на історичні 
події, тому, спостерігаючи за поведінкою представників кожного 
покоління Люборацьких, можна зрозуміти, що саме слабка воля, 
відсутність патріотизму, національної гідності спричиняють духовну 
деградацію родини та моральне падіння кожного її члена. “Сімейна 
ідилія”, яку спостерігаємо в родині на початку твору, руйнується не лише 
під впливом зовнішніх факторів: цьому сприяє мікроклімат інертності, 
невизначеності й духовної байдужості старших Люборацьких і як 
наслідок – бажання молодших нащадків родини пристосуватися до 
“зручного” для них оточення. Це дає можливість називати “Люборацьких” 
А. Свидницького не тільки сімейною хронікою, а й “першим реалістичним 
романом на побутовому тлі” (Франко 1980, 367), тобто сприймати цей твір 
як перший сімейний роман, роман поколінь, що став каталізатором 
розвитку жанру сімейного роману в українській літературі. 

 
Алламуратова, А., Алламуратова, Г. (2014). К вопросу о жанре 

семейного романа. Молодой ученый. № 4. С. 1187-1189. Электронный 
ресурс: https://moluch.ru/archive/63/9724 [Дата останнього доступу 
15.06.2020]. 

Бахтин, М. (1975). Формы времени и хронотопа в романе.  Худож. лит. 
Москва.  

Бернадська, Н. (2004). Український роман: теоретичні проблеми і 
жанрова еволюція. Академвидав. Київ. 

https://moluch.ru/archive/63/9724


385 
 

Галич, О., Назарець, В., Васильєв, Є. (2001). Теорія літератури. Либідь. 
Київ. 

Герасименко, В. (1959). Анатолій Свидницький. Літературний 
портрет. Державне видавництво художньої літератури. Київ. 

Краткий словарь литературоведческих терминов. (1978). Ред.–сост. 
С. В. Тураев. Просвещение. Москва.  

Кирнозе, З. (1977). Проблемы романа во французской литературе 20-
30-х годов XX века (развитие семейно-бытового романа и семейной 
хроники). Литиздательство. Горький. 

Манн, Т. Будденброки. (2014). Електронний ресурс: 
https://www.ukrlib.com.ua/world/printit.php?tid=3620 [Дата останнього 
доступу 04.04.2020]. 

Никольский, Е. (2009). К вопросу о специфике жанра – семейной 
хроники и его зарождении в русской классической литературе. Вопрос 
языка и литературы в современных исследованиях: Кирилло-
Мефодиевские чтения. Москва. С. 314-320. 

Порохняк, Н. (2010) Роман–сімейна хроніка з погляду 
літературознавчої антропології. Питання літературознавства. Випуск 79. 
С. 148-155. Електронний ресурс: http://nbuv.gov.ua/UJRN/Pl_2010_79_21 
[Дата останнього доступу 04.04.2020]. 

Порохняк, Н. (2011). Сімейна хроніка “Люборацькі” А. Свидницького як 
роман про занепад роду. Питання літературознавства. Випуск 81. С.135-
144. Електронний ресурс: http://dspace.tnpu.edu.ua/bitstream/123456789/3355 
/1/Porokhniak_Nataliia.pdf [Дата останнього доступу 08.06.2020]. 

Разумова, И. (1998). Мотивы фамильной связи и наследственности в 
современном семейном фольклоре. Фольклористика Карелии. 
Петрозаводск. С.74-87. 

Румянцева-Лахтіна, О. (2019). Сімейний роман у літературознавстві: 
еволюція та диференціація жаснру. Східноялов’янська філологія. Випуск 
31. Бахмут. С. 96-102. 

Свидницький, А. (2006). Люборацькі. Оповідання. Нариси та статті. 
А.С.К.  Київ.  

Сиваченко, М. (1962). Анатолій Свидницький і зародження 
соціального роману в українській літературі. Монографія. Видавництво 
Академії наук. Київ.  

Франко, І.  (1980). Анатоль Патрикійович Свидницький (уваги його 
“Люборацьких”). Літературно-критичні праці (1886–1889). Т. 27. 
Наукова думка. Київ. С. 367-368. 

Шевчук, В. (2006). Класик “розумного битопису”. У кн.: 
А. Свидницький. Люборацькі. Оповідання. Нариси та статті. А.С.К. 
Київ. С.5-46. 

Ru Yi-Ling. (1992). The family Novel. Toward a generic definition. Peter 
Lang Publishing Inc. NewYork. 215 p. 
  

https://www.ukrlib.com.ua/world/printit.php?tid=3620
http://www.irbis-nbuv.gov.ua/cgi-bin/irbis_nbuv/cgiirbis_64.exe?Z21ID=&I21DBN=UJRN&P21DBN=UJRN&S21STN=1&S21REF=10&S21FMT=JUU_all&C21COM=S&S21CNR=20&S21P01=0&S21P02=0&S21P03=IJ=&S21COLORTERMS=1&S21STR=Ж29815
http://www.irbis-nbuv.gov.ua/cgi-bin/irbis_nbuv/cgiirbis_64.exe?Z21ID=&I21DBN=UJRN&P21DBN=UJRN&S21STN=1&S21REF=10&S21FMT=JUU_all&C21COM=S&S21CNR=20&S21P01=0&S21P02=0&S21P03=IJ=&S21COLORTERMS=1&S21STR=Ж29815
http://nbuv.gov.ua/UJRN/Pl_2010_79_21
http://www.irbis-nbuv.gov.ua/cgi-bin/irbis_nbuv/cgiirbis_64.exe?Z21ID=&I21DBN=UJRN&P21DBN=UJRN&S21STN=1&S21REF=10&S21FMT=JUU_all&C21COM=S&S21CNR=20&S21P01=0&S21P02=0&S21P03=IJ=&S21COLORTERMS=1&S21STR=Ж29815


386 
 

МАКСИМ РИЛЬСЬКИЙ І ТВОРЧЕ ПОКОЛІННЯ FIN DE SIÈCLE: 
СУБЛІМАЦІЯ ТА ФЕНОМЕН НАДЛЮДИНИ 

 
Ольга Смольницька 

 
(Україна) 

 
Досліджено принцип митця як дзеркала у рецепції Євгена Маланюка і 

Юзефа Лободовського на прикладі ранньої лірики Максима Рильського. 
Порівнюються творчі принципи неокласика та інших митців періоду мо-
дернізму. Розглянуто питання самовладності та сублімації у різних пси-
хотипів.  

Ключові слова: митець, модернізм, fin de siècle, надлюдина, символ.  
 

MAKSYM RYLS’KYJ AND THE CREATIVE GENERATION  
OF THE FIN DE SIÈCLE: SUBLIMATION  

AND THE PHENOMENON OF ÜBERMENSCH 
 

Olʼha Smolʼnycʼka 
 
The principle of the artist as a mirror in the reception of Jevhen Malanjuk 

and Józef Lobodowski is studied on the example of the early lyrics by Maksym 
Ryls’kyj. The creative principles of the neoclassicist and other artists of the 
modernist period are compared. The issues of autocracy and sublimation in dif-
ferent psychotypes are considered. 

Key words: artist, modernism, fin de siècle, der Übermensch, symbol. 
 

Європейський дискурс українського неокласицизму та питання антич-
ності як одного зі впливів на філософію представників періоду fin de siècle 
та першої половини ХХ ст. (до остаточного затвердження соціалістичного 
реалізму) плідно розроблялись і розробляються у сучасній українській гу-
манітаристиці (В. Агеєва, О. Бросаліна, О. Гальчук, Н. Гаврилюк, 
І. Качуровський, Н. Костенко, М. Наєнко, В. Панченко, М. Стріха та інші 
праці, зокрема і співробітників Київського літературно-меморіального му-
зею Максима Рильського). В українському дискурсі вже здійснювалися 
компаративні спроби простежити тяглість кількох літературних явищ на 
прикладі вітчизняної та польської рецепцій, у тому числі на прикладі кри-
тичних студій Юзефа Лободовського (Józef Lobodowski, 1909–1988). Цей 
автор достатньо видається і досліджується польськими науковцями у самій 
Польщі, але відкривається в Україні порівняно нещодавно. У зв’язку з нео-
класиками та українсько-польським діалогом викликає інтерес постать 
Максима Рильського (1895–1964), зокрема ранній період його творчості – 
від символізму до неокласицизму. Поштовхом обрано дві критичні рецеп-
ції – Євгена Маланюка (1897–1968) як лідера “празької школи” та 
Ю. Лободовського. Спільним моментом є характеристика одного літерату-



387 
 

рного періоду в Україні, а також те, що обидва критики були емігрантами: 
відповідно, Є. Маланюк у Празі, потім у США, а Ю. Лободовський – спо-
чатку як утікач до Франції, із 40-х рр. ХХ ст. – в Іспанії. Також усі троє на-
лежали приблизно до одного вікового і літературного покоління.  

Мета дослідження – проаналізувати феномен ранньої лірики Максима 
Рильського як приклад сублімації у контексті fin de siècle, зокрема питання 
надлюдини, у символогічному ракурсі. Поставлена мета передбачає за-
вдання: 1) дослідити образність, архетипи і символіку ранньої лірики 
М. Рильського (переважно збірок “Під осінніми зорями” і “Синя дале-
чінь”); 2) проаналізувати митця як “дзеркало”, питання сублімації, мора-
лі/імморалізму, рівноваги; 3) зосередитися на образі надлюдини у 
М. Рильського та попередніх класиків періоду fin de siècle (Лесі Українки, 
Генріка Ібсена та ін.), чиї ідеї суголосні неокласику та розвинуті ним; 4) 
під час аналізу об’єктів у творчості дослідити можливі паралелі із психо-
типами інших письменників fin de siècle (Лесі Українки, Ольги Кобилянсь-
кої тощо). Методологією аналізу є: текстологічний, компаративний, сим-
вологічний, архетипний (юнґіанський). Допоміжними питаннями є 
з’ясування явища самодостатності митця (а, відтак, подібності творця до 
дзеркала) та протилежного феномену перверзного нарцисизму. Тобто про-
тиставляються конструктивність і деструктивність. 

У збірці М. Рильського “Під осінніми зорями” (1918, 1926) вирізняєть-
ся вірш “В високій келії, самотньо таємничій…” (досліджений, зокрема: 
Качуровський 2008, 221–222), де поета описано як відлюдника і навіть ме-
діума у сакральному просторі. Це вмотивовано, адже “опіуму дим” (Риль-
ський 2000, 53) може бути й алегорією, відсилкою до здобутків романтиз-
му, тобто ілюзією, маною, покровом, причетністю до таїни в іншій площи-
ні, тощо. Аналогами можуть бути віршована повість Томаса Мура “Лалла 
Рук” (“Lalla Rookh”, 1817) та інші твори романтичної доби. Під час аналізу 
символіки у цій та інших поезіях треба зважати на контекст і доступність 
автору конкретних літературних джерел. Вершина тут  і в прямому, і в пе-
реносному значенні – як архетип axis mundi у міфах (Топоров 1991, 311), а 
також і вершина духовного злету, творчої майстерності та ін. Цікаво, що 
спочатку вірш описовий і змальовує відлюдника у третій особі, але остан-
ня строфа підтверджує, що цей текст – автопортрет, бо прямо сказано: “В 
високій келії, щасливо-одинокий, / Чернець без божества і жрець без моли-
тов, / Найшов я крижаний і незглибимий спокій, / Що більший над землі 
страждання та любов” (Рильський 2000, 53). Цей опис перегукується із об-
разом ніцшеанського Заратустри, а отже і з віршем М. Рильського “Ніцше” 
(1922, збірка “Синя далечінь”), де згадано образність популярного тоді 
трактату “Так казав Заратустра”, бо герой благословив: “Змію, людину, 
сонце та орла” (Рильський 1983, 166), так само перебуваючи “у високих 
горах” (Рильський 1983, 166); є докладніші праці про ніцшеанство у неок-
ласика (Павличко 1999, 193, 232; загалом про ніцшеанство, імморалізм то-
що в українських письменників модерної доби: Заїка 2015).  



388 
 

Архетип високої гори в ліриці М. Рильського особливий. Як зазначало-
ся, це і світова вісь, ще у міфології гора означає і світове древо (Топоров 
1991, 311), і вичитане у філософії та інших джерелах (гори, де жив Зарату-
стра; гора, що раз у раз виникає у драматургії Лесі Українки та як імпліци-
тний архетип у пізніших українських авторів – докладніше: Зборовська 
2006, 448; Смольницька 2020, 100–106; про символіку в ліриці: Левченко 
2013), й інший переосмислений архетиповий символ. Власне, він уособлює 
в поета незалежність і подолання зовнішніх обставин (які заважають тво-
рити), але передовсім це подолання самого себе. Відтак, поет досягає вер-
шини, яка була йому недоступна, але стала недоступна й іншим. Герой жи-
ве у печері або у хижці, хатині. У прямому і переносному розумінні це за-
хищеність. Водночас печера означає несвідоме, а в романтичному аспекті 
відсилає до символу грота, де мешкають феї, Венера та інші міфологічні 
персонажі, переосмислені середньовічними та подальшими поетами. Але 
герой М. Рильського хоч і трубадур, поет, але навряд чи Таннгойзер (якому 
була потрібна Венера), він, попри уявну закоханість у Беатріче, Марію, 
Ганнусю та ін., самодостатній; реальні та художні образи (як-от Кармен, 
Есмеральда тощо) для нього – імпульс, поштовх. Це часто – фантазія про 
кохання. Те, що герой вирушає на гору, не є суто казковим мотивом – точ-
ніше, цей мотив узагалі архетиповий. Можна згадати відому на той час 
драматичну поему Г. Ібсена “Бранд” (“Brand”, опубл. 1866), яка присвяче-
на боротьбі заголовного героя як ідеаліста з компромісом і неприйняттю 
жодних компромісів (Ибсен 1956, 373), через що той пориває з матір’ю та 
оточенням, гублячи і власну дружину Аґнес (перед тим утративши їхнього 
спільного сина; персонаж і сам винен в його смерті) та наполягаючи на 
офірі (Ибсен 1956, 222, 283). Утім, Бранд ведений у гори – до крижаної 
“церкви” (Ибсен 1956, 162–163, 377), до найвищої вершини, – своєю боже-
вільною Анімою – безумною дівчиною Герд, наділеною міфологічним ми-
сленням; зрештою, покинутий усіма, окрім Герд, Бранд саме через неї гине 
під лавиною (Ибсен 1956, 379–380). Тобто норвезький модерніст, міркую-
чи над питанням надлюдини, не лишається на боці жорстокої безкомпро-
місності, показуючи, що Бранд не мав рації. Натомість у М. Рильського 
герой – більше гармонійна особистість, на вершину він ведений завдяки 
власним принципам, а не згубній Анімі, і фінал цього персонажа – духов-
ний розвиток та піднесення, а не загибель (фізична чи метафорична). Під-
сумовуючи, можна сказати, що герой Г. Ібсена і М. Рильського – налюдина 
у горах (як ніцшеанський Заратустра). 

Пов’язаний із цим портрет поета у келії – багатоплановий: це і митець, 
і пророк (як оракул), і чернець, і маг на взірець відомого автору за лицар-
ськими романами Мерліна, і східний мудрець, – тобто образ універсаль-
ний. Власне, вислів “чернець без божества і жрець без молитов” став мотто 
у зарубіжній критиці (під час характеристики цього поета). Так, у статті 
“Сцили й харибди української поезії” Ю. Лободовський висвітлив диску-
сійний момент: адже, за словами Є. Маланюка, “Рильський був і залишив-
ся «поетом без проблеми». Він сам окреслив себе виключно як «ченця без 



389 
 

божества й жерця без молитов». Рильський, наче луна, відгукується на світ 
і на події в нім; Рильський, як, може, ніхто інший в такій формі, уміє від-
чути і вербу, що на ній «срібляться котики», і ту Ганнусю, що «плаче, бо 
пора». Можна ствердити, що він не вмів ані любити, ані ненавидіти до кін-
ця. І може, зовсім не випадково з’явилася у Рильського ця довершено-
викінчена формула: 

Де мертвий гнів, і нежива любов” (Лободовський 2005, 338). 
Проте польський дослідник наводить контраргумент, ураховуючи істо-

ричний контекст: “Але епіграф, уміщений перед статтею Маланюка, ви-
кликає в читача досить сильні застереження щодо надто аж суворих прикі-
нцевих присудів. «Знай, що в світі найтяжче – це серце носити студене. 
Краще вже хай шалене, повите у ніжність і гнів». Ці рядки побачили світ 
1944 року, після всіх зламів і гірких компромісів, після табірного «переви-
ховання», після утрати друзів, після поступок партійним вимогам. Визнан-
ня поразки – без сумніву – але й повна свідомість падіння. Це не наші Ту-
віми зі Слонімськими, які добровільно повернулися, а після повернення не 
здобулися навіть на мовчання. У Польщі ще можна мовчати. На Україні не 
вільно – вже віддавна” (Лободовський 2005, 339). Ю. Лободовський афо-
ристично підсумував: “Це означає, що мертва глина примусу, протистави-
ти котрому можна було лише героїчну позицію (а за цих умов героїчна по-
зиція означає фізичну смерть), впала на поета в період повного творчого 
дозрівання. А отже, не маємо права на остаточні судження. Бо людина в 
кайданах рухається інакше, ніж на волі” (Лободовський 2005, 339). Поль-
ський культурний діяч і поет завдяки таланту і життєвому досвіду вгадав ті 
проблеми, які підстерігали його творчих колег в Україні. Це й експеримент 
над особистістю, і навіть мимовільна самоцензура (звідси мовчання), й ін-
ші історичні обставини.  

Неможливість мовчати у тодішніх умовах означала вимогу від поета ві-
дгукуватися на всі події (які вертикаль уважала злободенними). 
М. Рильський (попри відсоток продиктованої ідеологічними вимогами лі-
рики) усвідомлював необхідність зберігати власну енергію, тому не дивує 
високий рівень його текстів і відсутність поетичної деградації або тоталь-
ного мовчання, вичахання після перших сильних творів, як, на жаль, було у 
багатьох авторів різних поколінь. (Чи не звідси відомий вірш 
М. Рильського “Не показать, а заховать я хочу…”? За словами 
С. Павличко, хоча М. Зеров убачав тут символістський вплив, “Однак 
утаювання думки, майстерність підтексту – звичайно, явище ширше за чи-
сто артистичний прийом” (Павличко 1999, 194). Це те, що можна підсуму-
вати латинською максимою sapient sat (і, зрештою, самі стародавні елліни 
та римляни не схвалювали велемовності).  

Так само й рання лірика, на яку посилався Є. Маланюк, не оминала 
проблем, тому в ній якраз наявні приклади реагування на трагедійність 
буття чи реальні випадки, проте цим вірші поета не обмежуються. Лірич-
ний герой М. Рильського прагнув спокою для адекватного творення, але 
його вежа слонової кості часто була вимріяна, уявна, аніж реальна. Зрозу-



390 
 

міло, що без перебування у вежі слонової кості митець не зможе створити 
шедевру, оскільки напруження внутрішнього світу і його увиразнення від-
бувається саме завдяки інтроверсії.  

Звичайно, слід ураховувати підцензурні умови творення тодішньої 
української поезії. Але для адекватного і глибокого відображення дійсності 
(і зокрема сублімованого власного стану) митець має бути холодним, нага-
дуючи дзеркало. Царини, в яких працював М. Рильський – від поезії до на-
уки, художнього перекладу тощо, – нагадували дзеркало як відображення 
дійсності. Отже, “дзеркало” має бути незатьмареним, інакше (за недостат-
ньої сублімації або надмірного біографізму, емоційності тощо) вкриється 
“хвилями”, через що “віддзеркалення” у ньому не сприйматиметься реци-
пієнтом до кінця, чи, принаймні, не сприйметься як адекватне. Ідеальним 
дзеркалом (у прямому і переносному розумінні) постають тексти 
М. Рильського завдяки його творчому методу і, звичайно, неокласичній 
базі. За класичною формою постає сублімований зміст, і ці два аспекти не-
розривні. Не слід забувати і про аристократизм М. Рильського (як генетич-
ний, так і духовний), навіть несвідомі вияви цієї риси, особливо про збері-
гання самовлади, а також самоконтроль (усвідомлення того, що оточення 
відстежує реакції поета і скористається його слабкістю). Звідси лаконізм і 
ретельне добирання слів. Поетичний темперамент виявлявся у художньому 
творі, але “ограненому” класичною формою –  це теж як вияв самоконтро-
лю.  

У зв’язку з цим варто згадати слова С. Павличко, присвячені неокласи-
чному мовчанню: “…дискурс неокласиків складається з численних пауз, 
умовчань, найсуттєвіше з яких окреслюється поняттям «історичного сьо-
годні». Демонстративно не помічаючи його, вони висловлювали в такий 
спосіб свою оцінку. Замовчування поступово стало одним із принципів. 
Саме тому для Рильського Ніцше – філософ, який поклав «на уста мовчан-
ня»” (Павличко 1999, 193). Врахуймо ще й те, що німецький філософ був 
поетом, а його творчість узагалі афористична; обидва чинники були так 
само близькі М. Рильському. Отже, це не можна пов’язувати із загальною 
модою періоду fin de siècle на ніцшеанство. 

Звідси випливають пов’язані з ідеєю ніцшеанської надлюдини питання 
моральності/імморалізму творчості. У цьому плані слід звернутися до істо-
рично-культурної тяглості української літератури, зокрема, порівняти пси-
хотип М. Рильського (невіддільний од творчих засад поета) із психотипами 
попередніх українських класиків. Так, упадає у вічі певна схожість не ли-
ше творчості, а й темпераменту з принципами Лесі Українки та 
О. Кобилянської, що висвітлено в їхньому листуванні. Це зумовлено тим, 
що твір є сублімацією. Скажімо, 28-річна Леся Українка, пишучи ще осо-
бисто не знаній 35-річній О. Кобилянській з Берліна 20 (8) травня 1899 р., 
так аналізувала свою вдачу (тепер ця наведена цитата часто вживана): 
“…маю надто українську, а навіть спеціально волинську вдачу і часто, бо-
ячись показати себе не в пору експансивною, попадаю в інший гріх – зда-
юсь індиферентною” (Українка-11 1978, 110). Її стриманість і стоїцизм ча-



391 
 

сто згадувались і згадуються багатьма – як родичами самої письменниці, 
так і пізнішими дослідниками; поверхове мислення чи поверхове знайомс-
тво могло сприйняти таку рису як байдужість. Цитовані слова ілюструють 
й інше явище, спостережуване письменниками: звичку оточення класиків 
до слів замість конкретних учинків. Прикметно, що фраза-самоаналіз Лесі 
Українки збіглася з періодом fin de siècle навіть хронологічно – кінцем ХІХ 
ст. Звичайно, можна казати про випадковість, але з іншого боку, відчува-
ється загальне бажання новизни письменством, яке стояло на нових твор-
чих засадах. Декларативні слова не були притаманні Лесі Українці, 
О. Кобилянській, М. Рильському та іншим українським письменникам тво-
рчого покоління кінця ХІХ – початку ХХ ст., оскільки історія наводить 
приклади саме конкретної допомоги від цих авторів, тобто правильну стра-
тегію. Леся Українка була й проти зайвих слів у розв’язанні принципових 
питань, віддаючи перевагу дії, що помітно й у ранніх листах, як-от 18(6) 
грудня 1890 р. до М. Драгоманова: “От так люди, певне, варитимуть сю 
воду, поки вона сама не википить до решти. Шкода тільки, що невідь над 
чим стільки часу люди уводять, та видно, що не для всіх він такий дорогий, 
той час” (Українка-10 1978, 65). Описану ж у листі 1899 р. власну поведін-
ку можна підсумувати висловом ‘аристократична самовладність’, яка була 
притаманна М. Рильському (узагалі неокласики були молодшими продов-
жувачами творчих принципів Лесі Українки, якщо підсумувати одним сло-
вом – європеїзму), про чий спокій відгукувались інші. Водночас позірний 
спокій сусідував із темпераментом, який виявлявся в творах, а не в зайвих 
поведінкових актах на кшталт епатажу тощо. Отже, мова йде про високу 
культуру поведінки.  

Моральність/аморальність як імовірні, але не остаточні закони творен-
ня мистецтва могли існувати окремо від нього. Доказом цьому може бути 
випадок з О. Кобилянською – її щоденниковим записом від 26 грудня 1883 
р., коли письменниці було 20 років. Г. Левченко, аналізуючи ці слова у рі-
чищі фройдизму, констатує, що наведений запис “вражає жорстокістю” 
(Левченко 2008, с. 30), і далі наводить цитату: “Ну, тепер я можу поставити 
хрест на всьому, на всіх своїх надіях, на виставі, на всьому! В Ар., дирек-
тора театру, смертельно захворіла дитина, мабуть, помре… Тоді М. не 
зможе грати, і тоді все пропало” (Кобилянська 1982, 23). (Схожою ілюст-
рацією може бути новела М. Коцюбинського “Цвіт яблуні”, хоча сьогодні 
її конфлікт – муки совісті – автоматично знімається, оскільки ліричний ге-
рой потребує сублімації, а, отже, для звільнення власної психіки має право 
писати про смерть улюбленої дитини – таке творення навіть необхідне). 
Дослідниця пише: “Смерть дитини знайомих виглядає незначною дрібни-
цею на тлі її спостережень за розвитком напіввигаданої закоханості у неї 
Козуба” (Левченко 2008, 31). Але без егоцентризму й акумулювання сил, 
відрізнення головного (у даному разі творчості) від другорядного (чи дріб-
ниці) мистецтво неможливе – принцип, який українські письменники ХІХ 
ст. до кінця не усвідомлювали раціонально через тодішній розвиток науки, 
але інтуїтивно втілювали.  



392 
 

Феномен О. Кобилянської як темпераментної натури простежується в її 
прив’язаностях – від людей до тварин; дослідниця називає це “уявними 
«дзеркалами»” (Левченко 2008, 26), простежуючи за щоденником розчару-
вання письменниці в її симпатіях – братові, коханих та ін.; детальніше, у 
тому числі афоризм К.-Ґ. Юнґа про розбивання об’єкта (Левченко, 2008, 
26) – це можна порівняти з розтрощенням ідола, розвінчанням культу. Ал-
горитм почуттів (часто переживаних усередині, інтровертних) аналізується 
у такий спосіб: після захоплення занотовується ставлення до нового 
об’єкта, який виконує «рятівну» функцію при кожному наступному «спро-
невіренні» об’єкта почуттів, навіть без жодних негативних дій з його боку” 
(Левченко 2008, 27). Унаслідок О. Кобилянська шукала та знаходила “іншу 
людину, перед якою б вкотре «відкрити душу», а потім із не меншою гото-
вністю закрити її і відкрити для іншої людини – нового дзеркала” (Левчен-
ко 2008, 27). Аналітик виокремлює нарцисизм у письменниці, трактуючи 
це не у негативний бік, а об’єктивно, спираючись на погляд Ґреґорі Зілбур-
ґа (услід за Карен Горні) (Левченко 2008, 27). Відтак, можна гіпотетично 
розглянути постійні захоплення і розчарування письменницею як елементи 
перверзного нарцисизму (дослідження цього явища на прикладі художньої 
літератури та наведення джерел: Смольницька 2019, 111–131). Перверзний 
нарцисизм (прикметник у цьому терміні дослівно – «збочений», від 
лат. pervertere – “перевертати”, “переставляти”, це слово означало заміну 
доброго на погане, сьогодні має моральне значення (Иригуайан 2005, 165), 
але загалом передбачає самоствердження за рахунок іншого. “Парад зако-
ханостей” (Зборовська 2006, 246 – на прикладі щоденникових записів 
О. Кобилянської) може бути нафантазованим, тобто умовним, “літерату-
рою у житті” (утіленим творчим задумом письменниці), і Г. Левченко під-
сумовує це саме так (Левченко 2008, 27). Об’єкти постають матеріалом для 
майбутнього твору. Переосмислені та сублімовані, вони витісняються з 
несвідомого і більше не цікавлять творця (який, власне, і прагнув звільни-
тися від них, хай раціонально це не формулював, ілюзорно прив’язуючись 
до “музи”). Те ж саме – як найвищий ступінь сублімації – у ранній ліриці 
М. Рильського. Вичахлий, вичерпаний об’єкт уже не цікавий творцю. Реа-
льна постать нафантазована завдяки приписаним їй рисам. Натомість реа-
льне почуття може сублімуватись у творчості, а може існувати без сублі-
мації (особливо якщо не завдає душевної травми, тобто є нормою). Тво-
рець розвивається надалі, але якщо його об’єкт не відповідає вже новому 
рівню деміурга, то стає не потрібним.  

Якщо схарактеризувати перверзний нарцисизм як деструктив, то слід 
наголосити на кількох чинниках. Одна з ознак нарцисизму (у тому числі 
перверзного) – надмірна прив’язаність до об’єкта. У зв’язку з цим (хоча не 
виокремлюючи таке явище саме як перверзний нарцисизм) Н. Зборовська 
зупинялася на стосунках Лесі Українки і С. Мержинського як істеричній 
ідентифікації, виокремленій З. Фройдом поряд із меланхолійною: “За істе-
ричної – любовний об’єкт одержимо зберігається, фіксується, як це поміт-
но у творчості Лесі Українки в образі Міріам, яка всюди блукає за Месією, 



393 
 

або в образі Долорес, яка фанатично тримається за Дон Жуана, або Лариса 
Косач у своїй любовній ситуації – за Сергія Мержинського. Отже, мелан-
холія, пов’язана з нарцистичним перевибором об’єктів, унаслідок чого по-
являється амбівалентність у ставленні до любовного об’єкта, коли кохання 
обертається відразою, розчаруванням тощо” (Зборовська 2006, 246). Пси-
хоаналітик далі зазначає про те, що досліджена натура “не бачить для себе 
можливості реальної любові, а тому прагне підкоритися трансцендентній 
структурі бажання за зразком середньовічного поета-романтика” (Зборов-
ська 2006, 235). Іншими словами, страждання сублімується, фантазування 
сприяє народженню твору. З деструктиву Леся Українка створила констру-
ктив (власними текстами). Порівняння із середньовічним поетом-
романтиком тут дуже влучне, бо відповідає і натурі самої О. Кобилянської 
(а не лише її героїнь), і М. Рильського. Тут можна простежити цілу ланку: 
трубадури – міннезинґери та ін. 

Ментальність О. Кобилянської, судячи з текстів письменниці, має вира-
зні німецькі риси (і не лише завдяки германізмам та іншим стилістичним 
ознакам). Певна екзальтованість зумовлена й умовами життя (варто зазна-
чити, що авторка не надто вирізнялася на тодішньому тлі свого оточення), 
й особливостями темпераменту. Якщо здійснювати компаративний аналіз, 
узявши за приклад письменницю схожого періоду, то можна навести певну 
подібність із психотипом Марини Цвєтаєвої (за аналогією до прийому 
Н. Зборовської – Зборовська 2002, 47, 82, 112 та ін.). Сама М. Цвєтаєва, за 
численними відгуками сучасників (і відображенням у власних творах), у 
житті та текстах постійно міняла симпатії на антипатії (що стосувалося бу-
квально всього – від любовних чи дружніх почуттів до релігійного або по-
літичного світогляду). Тобто розбивала об’єкти, як ідолів (щоб потім 
прив’язатися до нової людини, в якій знайти потрібне їй), а це ознака пер-
верзного нарцисизму. На перший погляд, обидві письменниці, українська і 
російська, мали схоже виховання (німецькою мовою, яка була їм фактично 
рідна), обидві по матері були на чверть німкенями і сформувалися значною 
мірою саме на німецькій культурі; в обох авторок сучасники відзначали 
неймовірну працездатність буквально у всьому – як німецьку рису. Але 
далі спостерігаються розбіжності. Помітно, що О. Кобилянська є значно 
здоровіша натурою (і це відображено в її творах, хоча свого часу вони зро-
били сенсацією саме тематикою, яка раніше була табуйованою). На пер-
шому плані в української письменниці спостерігаються цілеспрямованість, 
уміння йти до кінця (а не сентиментальність). Сентиментальність є зворот-
нім боком жорстокості, так само як надмірна захопленість об’єктом небез-
печна для обох сторін. Отже, тут паралелі з психотипом і біографією 
М. Цвєтаєвої насправді позірні (зрештою, це дослідження присвячується 
не патографії) – хіба що можна виокремити загалом ідеалізацію творчого 
партнера (ставлення О. Кобилянської до Лесі Українки: Зборовська 2002, 
76). Але німецький вплив можна простежити у формуванні світогляду 
М. Рильського – значною мірою завдяки романтизму.  



394 
 

Герой неокласика прагне піднестися над загальними (буденними) при-
страстями, спочатку переживши їх, потім переосмисливши, а згодом – зві-
льнившись. Заяви про духовну свободу раз у раз виникають у віршах його 
ранніх збірок. Зокрема, цим позначена книга “Під осінніми зорями” (1918), 
наприклад, поезія “За вікном стрільчастим, за вікном моїм…”, де сказано: 
“Те, що звуть кохання, віра, гнів і зло, / Я давно забув” (Рильський 1983, 
104). Це може бути відстороненістю, але це й декларація її, прагнення від-
стороненості. Іншими словами, ліричний герой бажає абстрагуватися.   

У цій збірці як портрет внутрішнього світу героя є вірш “Сьогодні був у 
мене сатана…”, де сказано: “Моя душа для його непотрібна: / Занадто су-
покійна і ясна, / До місяця осіннього подібна” (Рильський 1983, 104). Об-
раз гостя-антагоніста нагадує мілтонівського Сатану (“Утрачений Рай” 
Джона Мілтона – “Paradise Lost”, XVII ст., бароко): цю поему 
М. Рильський міг читати у російському перекладі. Принаймні, поет був 
обізнаний зі світовим літературним каноном, де є цей шедевр. Але цікаво, 
що, на противагу Адаму та Єві як у Старому Завіті, так і в англійській пое-
мі, герой вірша М. Рильського не зазнає впливу демонічного гостя, тобто 
рай неокласичного персонажа не втрачений, гріхопадіння не відбулося. Лі-
ричний герой вислуховує гостя, але не реагує (цього не показано, хоча ска-
зано: “Ми цілу ніч балакали удвох” (Рильський 1983, 104) – як Фавст і Ме-
фістофель). Можливо, тут мотиви і поеми Й.-В. Ґете “Фавст”.  

У перевиданні (переробленому) 1926 р. упадає у вічі часто цитований  
дослідниками вірш “Морозе! Ти – душа парнаського співця…” (розря-
дка авторська. – О. С.), який фактично є маніфестом самовладності, закутої 
у класичну форму: мороз ховає «в кришталі» буремні пристрасті, нове 
життя, уособлене у вислові “трав завмерлих жалі” (Рильський 2000, 57), – 
але ж трава пробудиться навесні, натомість під снігом вона відпочиває, на-
копичуючи сили, як і митцева душа), що увиразнюється у другій строфі, 
яка є й останньою: “І хто вгадає за спокоєм ліній / Та непорочних тонів го-
лубих / Глибокий спів розливів весняних, / Чи літні грози та одчай осін-
ній?” (Рильський 2000, 57). Це питання риторичне, але напрошується від-
повідь: уловити все задумане може або митець, рівний силою творцю, або 
взагалі вдумливий і глибокий реципієнт. “Cьомий неокласик” 
І. Качуровський цікаво зазначав як літературознавець (і як компаративіст) 
про кольорову гаму “поетичного матеріялу” (Качуровський 2008, 226) цьо-
го письменника: “…у Рильського він позитивно-естетичний (морозні кри-
шталі, непорочно-голубі тони)” (Качуровський 2008, 226). Це так, причому 
такий оптимістичний світогляд – попри зовнішню “крижаність” – зумов-
лений і ментальністю автора, його свідомим і несвідомим тяжінням до ан-
тичності, калокагатії та французького парнасизму, де у класичній формі 
змістом є й уміння радіти життю. (На тему античності у неокласицизмі, 
зокрема: Гальчук 2013). Позірно це “сонне царство” (уособлене кригою, 
морозом), зовні прекрасний льодовий палац, але водночас бурхливий зміст 
може “проломити” цю кригу або ж підготований реципієнт сам “штурму-
ватиме” вершини. Водночас обдарований митець, який володіє формою та 



395 
 

не дозволяє зайвих деталей у свої творчості, зможе “ув’язнити” будь-які 
емоції, які прочитуватимуться наче крізь дзеркало або скло (недарма сим-
вол криги тут як експліцитний, так й імпліцитний). В іншому вірші (“І шум 
людський, і велемудрі книги…”) поет прямо полемізує з критиками та ін-
шими реципієнтами своєї творчості, устами ліричного героя стверджуючи: 
“Та серце холодом страшної криги / Я, друже мій, ще зовсім не покрив” 
(Рильський 2000, 78). Тобто самовладність і досконале володіння формою 
не означають бездушності. Сам поет пізніше стверджував це у статті про 
alter ego А. Міцкевича, зокрема у характеристиці екзотики його “Кримсь-
ких сонетів”, на той час, тобто у 40-ві рр. ХХ ст., сама стаття написана на 
основі доповідей і публікацій 1948, 1953 рр. (Примітки 1986, 496) – уже 
перекладених українським автором: “Це… давало колись деяким критикам 
і читачам (каюсь, і мені) привід закидати «Кримським сонетам» деяку хо-
лодність. Я вважаю, що це несправедливо: гаряче серце поета билось і тут, 
під прозорою й променистою кригою сонетної форми, під химерними кві-
тами орієнтальних узорів” (Рильський 1986, 251). Висловом ‘прозора, про-
мениста крига сонетної форми’, як і взагалі апеляцією до холодності поет 
фактично повертається до літературної дискусії 1920-х рр., до критики не-
окласиків і власного вірша, цитованого вище. Важливе тут і наголошення 
на ‘гарячому серці поета’: мається на увазі й сильний темперамент як 
польського класика, так і його перекладача (не забуваймо і про польське 
коріння самого М. Рильського).  

Отже, в аналізованого неокласика поет часто постає відлюдником у за-
мкненому просторі. Теоретично до героя можна дійти, але практично цей 
інтроверт живе у власному внутрішньому світі, обмежуючи спілкування до 
найтіснішого кола (друзів, тварин) і природи, тобто не розтрачуючи енер-
гію. Тому він порівнюється з героями, які акумулюють внутрішні сили: 
ніцшеанським Заратустрою, байронівським Манфредом та ін.  

Показові для аналізу в пропонованій площині й вірші зі збірки “Синя 
далечінь”. Так, відомий сонет “У горах, серед каменю й снігів…” (1922) 
(Рильський 1983, 150). Цікаве різночитання остаточної редакції та чорно-
вої: так, остання строфа спочатку була такою: “Колись, як нам розказував 
поет, / В такій же хаті відпочив Манфред, / Щоб знов на прю з Неперемо-
жним стати” (Рильський 1983, 488). Під Непереможним, імовірно, мається 
на увазі Господь Бог (оскільки байронівський герой, як і змальований анг-
лійським романтиком Каїн, вирізняється богоборством). Наголос 
«Манфрéд» (на останньому складі) явно навіяний французькою (а не анг-
лійською) вимовою – можливо, тому, що французька мова була базовою в 
поета, який, однак, у гімназії вивчав й англійську; рима поет – Манфред 
неточна (оскільки оглушення для української мови нетипове й у цьому ви-
падку відсутнє). Тому зрозуміло, чому автор обрав інший варіант: “Колись, 
як Байрон гордий оповів, / В такій же хаті Манфред відпочив, / Щоб знов 
на прю із фатумом устати” (Рильський 1983, 150). Тут важливий не лише 
правильний наголос в імені байронічного героя, а й має значення епітет 
“гордий” (до Байрона), тобто вірш підказує розгадку феномену описаного 



396 
 

в тексті поета і взагалі творчої постаті (це навіть певною мірою автопорт-
рет М. Рильського). Невизначений епітет “Непереможний” (хто саме чи що 
саме? Бог, фатум, якийсь герой – чи це евфемізм?) замінено на конкретні-
ший іменник “фатум”, тобто різночитань (як і натяків на Бога) тут уже не-
має.  

Ще цікавий алюзійністю вірш 1920 р. “Ми одпливали. Скільки нас бу-
ло…” (Рильський 1983, 150), що має перегуки з іншими творами світової 
класики. Зокрема, він відкривається епіграфом із вірша І. Анненського 
“Поэзия (Над высью пламенной Синая…)”: “Чтоб в океане мутных далей, / 
В безумном чаяньи святынь / Искать следов Ее сандалий / Между заносами 
пустынь” (Рильський 1983, 150). Цей поет Срібного віку був одним із літе-
ратурних учителів Анни Ахматової (Ганни Горенко), з якою, в свою чергу, 
співпрацював М. Рильський (Мудрості від Максима Рильського 2018, 174). 
Цитований вірш І. Анненського присвячений і Поезії як інтуїтивному, сак-
ральному феномену (недарма цей текст насичений біблійними образами), і, 
можливо, Марії (Богоматері), і Вічній Жіночності. Тобто це теми, інтерп-
ретовані молодим М. Рильським. В обох поетів ліричні герої – мандрівни-
ки, прочани (у тому числі біблійні персонажі), трубадури, конкістадори. 
Ключові символи аналізованого вірша – це дорога і море. Початок твору: 
“Ми одпливали. Скільки нас було, / Кого прощали матері та жони, / Хто 
перше взяв непевнеє весло, / Кому світило полум’я червоне?” (Рильський 
1983, 150). Червоне полум’я може означати і світання, і присмерк, а ще 
пожежу (як заграву війни, спаленої Трої як утраченої Батьківщини, дому 
тощо), вогонь багаття (для мандрівників) тощо. Тут є лише натяк: іще пев-
ною мірою стоячи на символістських засадах, автор не дає готової відпові-
ді. У колоративах помітно і те, що контрастні барви (каламутна, темна – 
червоне полум’я) не містять світлих відтінків, немає виразної антитези біле 
– чорне. Отже, немає бінарних опозицій, через що вміло створюється гні-
тюче враження, без сподівання на ілюзію щасливої розв’язки. Але остато-
чного песимізму тут немає, оскільки герої явно рятуються від хаосу.  

Антитеза спостерігається і з ключовим образом-символом “каламутна 
даль”. Це не просто дослівний переклад “мутных далей” з епіграфа (але у 
М. Рильського вислів в однині), а й полеміка із образом “синьої далечіні”. 
(Також на тему цих символів: Смольницька 2021, 72). Таким чином, це 
своєрідна “автоантитеза”, тобто автор полемізує сам з собою. “Каламутна 
даль” може означати не просто несвідоме, – що виражене символом моря, 
тобто води (Франц 2004, 240), – іще не визначене іншими (плавцями), а й 
хаотичну реальність, яку поет і його оточення спостерігали навколо себе. 
Романтична ‘синя далечінь’, що нагадує і романтизм, і пориви ins Blau, і 
софійність, у даному разі не має сили, бо навколишня реальність не поети-
чна і схиляється до профанності. У зв’язку з цим виникає і “темний дурман 
музики” (Рильський 1983, 150), а не гармонійна музика (чи музика небес-
них сфер) тощо, цебто натяк на хаос і шаманську (принаймні, магічну) так-
тику замовляння, заговорювання. У таких текстах слова можуть бути і не-
зрозумілими  (“заумь”), не  кажучи і про їхню відсутність, де  ключова 



397 
 

роль – у музики, наспіву, бурмотіння піфії. Отже, цей “акорд” нагадує діо-
нісійство саме “темністю”, нестримністю, буйністю (інстинктами) на про-
тивагу аполлонізму. На кораблі за звичаями музиканти могли грати (тради-
ція трубадурів, описана у знаній М. Рильському “Далекій принцесі” 
Е. Ростана), тому поява музики тут закономірна. У своєму інтенсивному 
внутрішньому пошуку наймудріша тактика героїв цієї поезії – відійти, 
уникнути зіткнень, вирушити (помітно, що організовано, колом однодум-
ців). Це можуть бути духовна аристократія (а у М. Рильського – і кревна), 
своєрідні королівські “предки” нації, що відпливають, забираючи з собою 
власні сакральні таємниці й пожертвувавши найдорожчим – від “матерів і 
жон” і до фіналу: “І ми впливли од дорогого пріч, / І ми не знали, хто і як 
нас прийме” (Рильський 1983, 150). Тобто, за текстом, “даль” узагалі неві-
дома, явно не нагадуючи ні рай, ні пекло, ні знайому реальність у земному 
просторі. Мотив вигнання підкреслюється наприкінці словом “навіки”: 
“Ми одпливали в каламутну даль / Навіки” (Рильський 1983, 150). Між ря-
дками доводиться здогадуватися, чи це добровільні вигнанці, чи приречені 
кимсь іншим. Скоріше за все, вироком вигнанню стали зовнішні обстави-
ни, а не воля конкретних людей. 

Таким чином, можна провести тяглість: Генрік Ібсен – Леся Українка – 
Ольга Кобилянська – Максим Рильський, а також польська рецепція (розу-
міння Ю. Лободовським обставин творчої трансформації сучасного йому 
українського письменства). У норвезько-українському переліку помітно, 
що кожний письменник розвиває ідеї попереднього, оскільки цьому спри-
яють і загальний контекст, і спільність освіти, і духовна спорідненість нео-
романтизму і неокласицизму. Текстологічний і символогічний аналіз де-
монструє, що М. Рильський у своїй поезії явно не був “ченцем без божест-
ва і жерцем без молитов”. Антитеза цьому твердженню виявляється не ли-
ше у релігійному почутті його віршів (і в християнських алюзіях, архети-
пах тощо), а й у загальній принциповості творчості; попри деякий імпресі-
онізм певних текстів, загалом і його рання лірика чітка, афористична, 
структурована. Підсумовуючи, можна сказати, що в усіх досліджених ви-
падках митець постає як дзеркало, й адекватне відбиття реальності (і ав-
торських переживань) простежується саме завдяки дедалі більшому уподі-
бненню митця до дзеркала. Компаративний аналіз у розгляді ніцшеанства 
та інших питань (погляди Лесі Українки, О. Кобилянської та ін.), витіснен-
ня об’єкта і пошук іншого, підкріплений юнґіанством та іншими психоана-
літичними студіями, підтвердив спільні філософські засади періоду “кінця 
століття”. Плідним виявився архетипний аналіз, зокрема під час дослі-
дження архетипу гори. Дзеркало може бути і символом, і архетиповим об-
разом. Вичленовано загальні архетипові образи: дорога, море (вода), гора 
(гори), човен. Ключовий архетиповий образ, який усе це об’єднує, – душа. 
Загалом помічена імпліцитність лірики М. Рильського неокласичного пері-
оду, причому ці імплікатури, як і лаконізм, були збережені поетом протя-
гом усієї його творчості, цебто автор (не афішуючи цього за пізнішої доби) 
перебував на неокласичних засадах. Робота має перспективу продовження 



398 
 

з огляду на інші паралелі в сучасних поету творах рідної та зарубіжної лі-
тератур.  
 

Гальчук, О. (2013).“…Не минає міт!” : Античний текст у поетичному 
просторі українського модернізму 1920-1930-х років : Монографія. Книги 
– ХХІ. Чернівці. 

Заїка, Т. П. (2015). Українська література кінця ХІХ – початку ХХ 
століття в контексті західноєвропейської модерної культурної парадиг-
ми. Дисертація на здобуття наукового ступеня кандидата філософських на-
ук. Київський національний університет імені Тараса Шевченка. 

Зборовська, Н. В. (2006). Код української літератури: Проект психоі-
сторії новітньої української літератури. Академвидав. Київ. 

Зборовська, Н. (2002). Моя Леся Українка / Есей. Джура. Тернопіль. 
URL: http://194.44.152.155/elib/local/sk652255.pdf (дата останнього звер-
нення: 11.05.2021). 

Ибсен, Г. (1956). Бранд. Перевод А. и П. Ганзен. Ибсен Г. Собрание со-
чинений: В 4-х тт. Т. ІІ. Пьесы (1863–1869). Государственное издательство 
“Искусство”. Москва. С. 162–163, 222, 283, 373, 377, 379–380. 

Иригуайан, М.-Ф. (2005). Моральные домогательства: Скрытое наси-
лие в повседневности. Пер. с фр. У-Фактория. Екатеринбург. URL: 
http://www.koob.ru/hirigoyen/ , https://www.klex.ru/jpa (дата останнього зве-
рнення: 03.05.2019). 

Качуровський, І. (2008). Променисті сильвети: лекції, доповіді, стат-
ті, есеї, розвідки. Передм. М. Слабошпицького. Видавничий дім “Києво-
Могилянська академія”. Київ.  

Київські неокласики: антологія (2015) / упор. Н. Котенко. Смолоскип. 
Київ.  

Кобилянська, О. Ю. (1982). Слова зворушеного серця: Щоденники; Ав-
тобіографії; Листи; Статті та спогади. Упоряд., пе-
редм. Ф. П. Погребенника. Дніпро. Київ. 

Левченко, Г. (2008). Зачарована казка життя Ольги Кобилянської. 
Психоаналітична студія. Монографія. Книга. Київ. 

Левченко, Г. (2013). Міф проти історії: Семіосфера лірики Лесі Украї-
нки: монографія. Академвидав. Київ.  

Лободовський, Ю. (2005). Сцили й харибди української поезії. Простір 
свободи: Україна на шпальтах паризької “Культури”. Пер. з польської. Ви-
дання підготувала Богуміла Бердиховська. Критика. Київ.  

Мудрості від Максима Рильського. Вислови, поради, роздуми про філо-
софію буття (2018). Упорядник М. Г. Рильський / Літературно-художнє 
видання. Вид. 1. Успіх і кар’єра. Київ. 

Павличко, С. (1999). Дискурс модернізму в українській літературі: Мо-
нографія. 2-ге вид., перероб. і доп. Либідь. Київ.  

Примітки (1986). Рильський, М. Т. Зібрання творів у 20 т. Т. 14. Науко-
ва думка. Київ. С. 496. 

Рильський, М. (1986). Адам Міцкевич. Там само. С. 251.  

http://194.44.152.155/elib/local/sk652255.pdf
http://www.koob.ru/hirigoyen/
https://www.klex.ru/jpa


399 
 

Рильський, М. (2000). Під осінніми зорями. Друга книжка лірики. 
Вид. 2-ге, перероблене. Репринтне відтворення видання 1926 р. Абрис. Ки-
їв.  

Рильський, М. (1983). Т. 1. Поезії 1907–1929. Проза 1911–1925. Рильсь-
кий, М. Т. Зібрання творів у 20 т. Наукова думка. Київ. 

Сірик, Л. (2013). Прагнення Європи: Творчість київських неокласиків. 
Wydawnictwo Uniwersitetu Marii Curie-Skłodowskiej. Lublin. 

Смольницька, О. О. (2020). Ідея надлюдини у Лесі Українки і ліриці Ма-
ксима Рильського порівняно з драматургією Генріка Ібсена. Онтологічні 
виміри сучасної філології: Матеріали міжнародної науково-практичної 
конференції, м. Київ, 24–25 вересня 2020 р. Таврійський національний уні-
верситет імені В. І. Вернадського. Видавничий дім “Гельветика”. Київ. 
С. 100–106. 

Смольницька, О. (2021). Античні та інші символи як імплікатури у па-
рнасизмі, символізмі та неокласицизмі: міфологічний і перекладознавчий 
аспекти. Сад віршознавчий: збірник до Ювілею доктора філології, профе-
сора Наталії Василівни Костенко / упорядник Надія Гаврилюк. КОЛО. 
Дрогобич. С. 72. 

Смольницька, О. О. (2019). Перверзний нарцисизм на прикладі образів у 
вибраних класичних і сучасних творах: психоаналітичний аспект. Філоло-
гічні трактати. Т. 11. №3-4. С. 111–131. 

Смольницька, О. О. (2013). Філософсько-методологічні засади літера-
турознавчих досліджень в Київському університеті кінця ХІХ – початку 
ХХ ст.: Монографія. Київ. 

Топоров, В. Н. (1991). Гора. Мифы народов мира: Энциклопедия. В 2 т. 
2-е изд.  Гл. ред. С. А. Токарев. Т. 1. А-К. Советская Энциклопедия. 
Москва. С. 311. 

Українка, Л. (1978). 37. До М. П. Драгоманова. Українка, Л. Зібрання 
творів: У 12-ти тт. Т. 10. Листи (1876–1897). Наукова думка. Київ. 

Українка, Л. (1978). 69. До О. Ю. Кобилянської. Там само. Т. 11. Листи 
(1898–1902). Наукова думка. Київ. 

Франц, М.-Л. фон. (2004). Психология сказки. Толкование волшебных 
сказок. Психологический смысл искупления в волшебной сказке. Пер. с 
англ. Р. Березовской и К. Бутырина. Научная ред. В. В. Зеленского. Б.С.К. 
Санкт-Петербург. Изд. 2-е стереотип.  

 
 
 
 
 
 

 
  



400 
 

МОТИВ СВОБОДИ У РЕЦЕПЦІЇ СКОВОРОДИ ТА ҐЕТЕ   

Лілія Солодка 

(Україна) 

У статті на основі порівняльного аналізу з’ясовано вплив епохи на 
формування життєвих поглядів та літературних смаків Г. Сковороди та 
Й. Ґете, зокрема на поняття свободи; проаналізовано філософські зразки 
Сковороди “De libertate” і Ґете “Prometeus”, в яких свобода потрактова-
на як найвища цінність людського життя, де свідомо засуджується са-
модержавство, сваволя, тиранія, натомість уславлюється самопожерт-
ва та сила духу. Здійснено компаративний аналіз двох ліричних творів, аби 
порівняти різні мови, культури, на інтернаціональному рівні визначити 
схожість філософських поглядів видатних мислителів.  

Ключові слова: філософські мотиви, мотив свободи, “споріднена 
праця”, поезія,  тиранія, ода. 

 
THE MOTIF OF FREEDOM IN SKOVORODA’S                                 

AND GOETHE’S RECEPTION 
 

Lilija Solodka 
 

The article, based on a comparative analysis, reflects the influence of the 
epoch  on  the  formation  of life  views and literary  tastes of H. Skovoroda and 
J. Goethe, in particular on the concept of freedom; analyzes Skovoroda’s “De 
libertate” and Goethe’s “Prometeus” as philosophic samples, in which freedom 
is highlighted as the highest value of human life; autocracy, arbitrariness and 
tyranny are consciously condemned and, on the contrary, self-sacrifice and 
strength of spirit are celebrated. A comparative analysis of two lyrical works is 
carried out in order to compare different languages and culture and to deter-
mine the similarity of philosophical views at the international level.  

Key words: philosophy, motif of freedom, “affined work”, poetry, tyranny, 
ode. 

 
Упродовж століть мислителі і митці прагнули по-філософськи осягнути 

велич і незбагненність всесвіту, окреслити межі людського духу. Тож 
філософські проблеми і мотиви властиві художній літературі з давніх-
давен. У кризові та перехідні періоди в історії людської цивілізації особли-
во гостро постають питання сутності людського існування, життя і смерті, 
можливостей людського духу. 

Свобода – одна із найважливіших засад людського буття. Мотив свобо-
ди активно розроблявся романтиками та модерністами, проте справжньої 
філософської глибини набув у працях справжніх титанів духу, якими є ви-
датні митці й філософи доби Просвітництва Григорій Сковорода і Йоганн-
Вольфганг фон Ґете. Попри величезну кількість наукових студій, присвя-



401 
 

чених українському та німецькому письменникам-мислителям, порівняль-
ний аспект залишається недостатньо розробленим. Власна перекладацька 
рецепція мотивує на дослідження та аналіз зразків лірики велетнів світово-
го масштабу, осмислення їх на тлі сучасності, у цьому вбачаємо актуаль-
ність нашої роботи.  

Мета статті – спираючись на фактографічно-біографічний матеріал, 
здійснити порівняльний аналіз художньої реалізації мотиву свободи у 
творчості Г. Сковороди і Й.-В. Ґете; проаналізувати філософські зразки 
Г. Сковороди “De libertate” і Й.-В. Ґете “Prometeus” під кутом зору втілен-
ня мотиву свободи.  

Досягнення поставленої мети передбачає вирішення таких завдань: 
– здійснити компаративний аналіз “Prometeus” Й.-В. Ґете з типологіч-

но схожим українським зразком Г. Сковороди “De libertate”; 
– простежити особливості світоглядної позиції Ґете та Сковороди під 

кутом зору мотиву свободи.  
У роботі використано історико-культурний та порівняльний методи. У 

своїй студії ми спираємося на ґрунтовні праці, присвячені дослідженню 
мотиву свободи у Г. Сковороди, зокрема М. Поповича, Д. Чижевського, 
Л. Ушкалова, М. Ващука, А. Пащука та ін. У розвідках Б. Шалагінова, 
Б. Завідняка та інших германістів репрезентовано мотив свободи у творчо-
сті Й.-В. Ґете.  

За чинною шкільною програмою з української літератури у дев’ятому 
класі вивчається творчість славетного філософа, мислителя, письменника 
Г. Сковороди, а зі світової літератури – мислителя, натураліста, просвіти-
теля Й.-В. фон Ґете. Ці величні титани мудрості неначе вічний факел гу-
манності освітлюють дорогу до духовної досконалості кожному новому 
поколінню. 

Незважаючи на різні умови життя, різні світоглядні домінанти, спо-
стерігаємо у творчому доробку мислителів спільність багатьох чинників. 

Український і німецький просвітителі прийшли у світ в одну епоху:             
3 грудня 1722 року народився філософ, байкар, перекладач, поет, просвіти-
тель, педагог  Григорій Савич Сковорода, а 28 серпня 1749 року доля по-
дарувала світові письменника, прозаїка, натураліста, філософа, державного 
діяча Й.-В. фон Ґете. Доба Просвітництва, XVIII століття позначені 
надзвичайним багатством гуманістичних устремлінь, пронизані філософ-
ським духом, невичерпною мудрістю й багатствами слова.  

Обставини раннього дитинства обох титанів духу були схожими: Ско-
ворода народився поблизу Чорнух на мальовничій Полтавщині в козацькій 
родині. З дитинства відрізнявся від ровесників особливим заглибленням у 
власний внутрішній світ. Ґете побачив світ у старому німецькому торгово-
му місті  Франкфурті-на-Майні в сім’ї заможного  бюргера Йоганна Каспа-
ра Ґете, імперського радника, колишнього адвоката.  

Обидва майбутні мислителі здобули гарну на той час освіту: Сковорода 
вступив до Києво-Могилянської академії, яка тоді була одним із кращих 
навчальних закладів Європи, де майбутній філософ вивчав риторику, гра-

https://uk.wikipedia.org/wiki/%25D0%25A4%25D1%2580%25D0%25B0%25D0%25BD%25D0%25BA%25D1%2584%25D1%2583%25D1%2580%25D1%2582-%25D0%25BD%25D0%25B0-%25D0%259C%25D0%25B0%25D0%25B9%25D0%25BD%25D1%2596
https://uk.wikipedia.org/wiki/%25D0%2591%25D1%258E%25D1%2580%25D0%25B3%25D0%25B5%25D1%2580%25D1%2581%25D1%2582%25D0%25B2%25D0%25BE
https://uk.wikipedia.org/w/index.php?title=%25D0%2599%25D0%25BE%25D0%25B3%25D0%25B0%25D0%25BD%25D0%25BD_%25D0%259A%25D0%25B0%25D1%2581%25D0%25BF%25D0%25B0%25D1%2580_%25D2%2590%25D0%25B5%25D1%2582%25D0%25B5&action=edit&redlink=1
https://uk.wikipedia.org/w/index.php?title=%25D0%2599%25D0%25BE%25D0%25B3%25D0%25B0%25D0%25BD%25D0%25BD_%25D0%259A%25D0%25B0%25D1%2581%25D0%25BF%25D0%25B0%25D1%2580_%25D2%2590%25D0%25B5%25D1%2582%25D0%25B5&action=edit&redlink=1
https://uk.wikipedia.org/wiki/%25D0%2590%25D0%25B4%25D0%25B2%25D0%25BE%25D0%25BA%25D0%25B0%25D1%2582


402 
 

матику, латинську, грецьку, церковнослов’янську, польську, німецьку та 
інші мови. Володів прекрасно латиною, писав вірші цією мовою, перекла-
дав. Він захоплювався творчістю античних філософів, вибудовуючи влас-
ний стиль письма. Як для Сковороди Києво-Могилянська академія, так для 
Ґете осередком науки став Лейпцизький університет, де мислитель здобув 
ґрунтовні знання, також із юних літ любив античну літературу, познайо-
мився з “Іліадою” та “Одіссеєю” Гомера, читав в оригіналі Овідія та інших 
авторів.  

Подальший інтелектуальний і духовний розвій Ґете пов’язаний із 
Страсбурзьким університетом (1770), де він захистив дисертацію на звання 
доктора права. Сковорода ж не завершив свого навчання в академії, бо 
хотів побачити світ у всіх його іпостасях (хоча неодноразово повертався, 
аби довчитися), багато подорожував, свої враження описував у  поетично-
му доробку. 

Німеччина XVIII ст. формувала епоху Просвітництва. Характерною 
ознакою цієї доби була ідея натуралізму, яка об’єднала різних за світогля-
дом людей. Геніальним представником німецького Просвітництва був Й.-
В. фон Ґете, який залишив величезний творчий спадок. Він стверджував, 
що “людина за своєю природою – творець”. А також сформулював непере-
вершені афоризми. Філософ запевняв: “Мало знати – потрібно ще й уміти 
застосовувати; мало хотіти – потрібно ще й робити”. Його твори стали 
символом духовної і культурної єдності німецького народу.  

Творчість Г. Сковороди – утілення просвітницьких ідей. Після чисель-
них мандрівок світом він сформував гуманістичні підвалини для осягнення 
життя і передачі здобутих істин молодому поколінню. Він був прекрасним 
педагогом, який обстоював ідею щастя: кожна людина має бути щасливою. 
У своїх учнях він розвивав свободолюбство, відчуття справедливості у всіх 
його проявах. Вибудовував ідею “спорідненої праці” як найбільшого щастя 
і призначення особистості у світі. Ці ідеї знаходимо й у творчості Ґете.  

Обидва філософи зверталися до релігійної тематики, аби наповнити 
людські душі світлом правди і добра. У творчому доробку митців знахо-
димо багато спільного у філософських та естетичних уподобаннях, незва-
жаючи на те, що письменники –  вихідці з різних країн, мали різну культу-
ру, звичаї, та попри це спільним для них залишалися вічні цінності: ми-
стецтво, філософія, релігія, природа, освіта, література.  

За вічні обрії життя Г. Сковорода відійшов у віці 72 роки, 9 листопада 
1794 року в селі Пан-Іванівці, на хресті увіковічнилися слова: “Світ ловив 
мене, та не спіймав”. 

22 березня 1832 року у віці 83 років Й.-В. Ґете помер у Веймарі, а 26 
березня труну з тілом Ґете помістили в герцогську усипальницю поруч із 
прахом Ф. Шиллера. 

У життєписі славнозвісного Григорія Сковороди свобода потрактована 
як найбільша цінність. Сентенції ‘вольність’ і ‘свобода’ для мандрівного 
філософа розцінювалися як найбільший дар. Якщо апелювати до 
біографічних даних Г. Сковороди, то зауважимо, що у нього не було по-



403 
 

чуття осілості (такий факт, звісно, можна пов’язати зі скрутним матеріаль-
ним становищем, та передусім – із небажанням сковувати себе всілякими 
путами, що заполонили світ, приміром, багатство, чини тощо. 

Тему свободи, волелюбності, права людської особистості на вільний 
вибір, засудження влади, тиранії, самодержавства мислителі, зосібна Г. 
Сковорода, втілювали у своїх творах. Чинна програма з української літера-
тури для дев’ятикласників пропонує вірш “De libertate”, що у перекладі з 
латинської означає “Про свободу”. Так, у ліричному зразкові йдеться про 
свободу як запоруку щастя на землі. У поезії втілена алюзія на історію 
України, гноблення народу, який опинився в ярмі. Філософ крізь призму 
власного світобачення вимальовує концепт “свободи” як найвищої цін-
ності людського життя. 

Что то за волность? Добро в ней какое? 
Ины говорят, будто золотое. 
Ах, не златое, если сравнить злато, 
Против волности еще оно блато. 
О, когда б же мнЂ в дурнЂ не пошитись, 
Дабы волности не могл как лишитись. 
Будь славен вовЂк, о муже избранне, 
Волносты отче, герою Богдане! (Ізборнік). 

Власний переклад: 
Що таке вольність? Добро в ній якеє? 
Хтось ніби каже – воно золотеє. 
Не золотеє, якщо зрівнять злото, 
Проти свободи воно ще болото. 
Ой, тільки б в дурні мені не пошитись, 
Щоб без свободи не міг я лишитись. 
Славний навіки будь, душе названа, 
Вільності отче, герою Богдане. 

Додаткові смисли мають своє місце в інтерпретації згаданого твору “De 
libertate”, зокрема, якщо прослідкувати історичні реалії епохи, то ро-
зуміємо, що остання позначена ярмом кріпацтва (до слова, у Російській 
імперії кріпак вважався власністю поміщика, який міг його продати чи 
навіть забити до смерті). Сваволя поміщиків зроджувала повстання з боку 
селянства, власне, всі ці історичні перепетії по-особливому віддзеркалили-
ся у творчості Г. Сковороди. Цілком можливо, що саме ці історичні колізії 
стали поштовхом до внутрішньої непокори, ревного бажання філософа  
залишитися вільним як фізично, так і духовно.  

Відомі рядки філософа: “О, когда б же мнЂ в дурнЂ не пошитись, / 
Дабы волности не могл как лишитись…” (Ізборнік) свідчать про особисті 
переживання наратора не підкорятися волі поміщиків, зосібна Томарі. Ні 
чини, ні багатства, ані увесь світ не спіймали вільного думкою і словом 
філософа. 

Філософія кордоцентризму, себто вчення про цілісність людини, та мо-
тив свободи у творчості Г. Сковороди чільно пов’язані та репрезентовані 



404 
 

як домінувальні первні у його творчості. Поняття кордоцентризму україн-
ський філософ обстоював як ідею першості духу в цілісній особистості. У 
філософському трактаті “Жінка Лотова” мудрець зауважував: “Духовна 
людина вільна… Не заважають їй ні гори, ні ріки, ні моря, ні пустелі. Пе-
редбачає віддалене, прозирає приховане, заглядає в минуле, проникає в 
майбутнє (Ізборнік)”. 

Як і Сковорода, Ґете утілив ідею волі, свободи в однойменній оді 
“Prometeus” (“Прометей”), яка вивчається за шкільною програмою у 
дев’ятому класі.  

Лейтмотив оди – монологічне звернення Прометея до Зевса з метою 
відмови від змертвілих традицій, людських страхів, натомість піднесення і 
ствердження людського духу, його величі. Ґете уособлює образ Прометея 
як символ атеїстичного погляду на світ. У кожній із семи строф Прометей 
звертається до Зевса з проханням, щоб той залишив його у спокої, дав во-
лю людям. Він прагнув уславити самопожертву та силу духу, знищити 
віджилі традиції, які чорним полотном нависають над індивідом, при-
гноблюють і знищують у людині особистість. 

Внутрішній монолог героя, себто Прометея, порушує ряд суттєвих 
проблем: по-перше, хто засновник культури та творчої сили на землі; по-
друге, хто все-таки володіє творчою силою: боги чи земні люди. Людина 
прагне бути вільною в усіх аспектах буття, віри, культури, творчості, про-
жити своє життя, як сама бажає – подані константи Ґете втілив у згаданій 
оді. 

Тож у Прометея у кожній зі строф з’являється особлива манера переко-
нання, змінюється та деформується усталене уявлення про богів та їхню 
значущість. Спершу герой відчуває слабкість своїх сил, просить допомоги 
та підтримки у богів, згодом до нього приходить прозріння, постають 
правдиві реалії, як наслідок – сприйняття власного Я, відродження творчо-
го запалу. 

Wer half mir 
Wider der Titanen Übermut? 
Wer rettete vom Tode mich, 
Von Sklaverei? 
Hast du nicht alles selbst vollendet, 
Heilig glühend Herz? 
Und glühtest jung und gut, 
Betrogen, Rettungsdank 
Dem Schlafenden da droben? (Гете 1940, 15–16). 

Власний переклад: 
Хто допоміг  мені 
Проти свавілля титанів? 
Хто врятував від смерті 
І рабства страшних океанів? 
Може, само ти звершило, 
Серце, в паланні святім, 



405 
 

Ти за рятунок молило, 
До тих, хто спить на горі. 

Тепер Прометей став бунтівником, особистістю вільною у своїх почи-
наннях та творчих пориваннях. Свобода породжає щастя у всіх його про-
явах. 

Hier sitz' ich, forme Menschen 
Nach meinem Bilde, 
Ein Geschlecht, das mir gleich sei, 
Zu leiden, zu weinen, 
Zu genießen und zu freuen sich, 
Und dein nicht zu achten, 
Wie ich! (Гете 1940, 16). 

Власний переклад: 
Тут я сиджу і формую 
Свою віковічну картину, 
Й людей я таких лаштую, 
Які чимось подібні мені. 
Щоби ридати і плакати, 
Й бачити світле життя, 
Щоби тебе зневажати 
Точно так само, як я. 

По-різному і водночас схоже філософи осмислювали феномен свободи, 
бо ж письменники, як повадарі своєї нації, репрезентували у своїй творчо-
сті історичні ключі у синтезі з власним Я. 

Відмінність поглядів щодо поняття свободи прослідковується у згада-
них творах Сковороди та Ґете. Німецький мислитель втілював у своєму 
письменстві той факт, що людина сама творець свого щастя, апелював до 
ідей служіння ідеалам свободи. Звертаючись до історичних реалій XVIII 
століття, стає відомо, що княжий абсолютизм відігравав реакційну роль, і 
зрозуміло, що людям із передовими світоглядними поглядами не було 
місця у соціумі. Цілком прикметно, що Ґете не оминув цієї проблеми, а 
створив зразки, в яких герой уперше усвідомлює себе особистістю, себто 
відчуває свободу у всіх її проявах. 

Якщо апелювати до теми свободи в українському контексті, то ро-
зуміємо, що остання проходить червоною ниткою в синхронному та 
діахронному вимірі української нації. Постать Г. Сковороди та його погля-
ди на феномен свободи особливо привертають увагу, позаяк він жив в 
умовах кріпаччини, був очевидцем соціального та національного гніту, 
тож не випадково митець у своїй творчості пробуджував народ до духов-
ного відродження. 

Отже, філософи свідомо утверджували мотив свободи як найвищої 
цінності у світі. Бо лише воля дарує справжнє щастя і розмаїття життя, а 
загарбницьке спрямування знищує як одну особистість, так і весь світ. По-
різному мудреці оформили свої ліричні зразки. Сковорода спирався на 
історичні перипетії, уславлюючи народного спасителя – Б. Хмельницького. 



406 
 

Ґете ж у завуальованій формі викривав політичну верхівку, встановлюючи 
інтертекстуальні зв’язки з античною літературою, зокрема з “Прометеєм 
закутим” Есхіла. У своїх творах згадані філософи нівелюють матеріальні 
цінності, натомість уславлюють духовну велич, приміром, це можна про-
стежити й в інших творах, зокрема в ліричному зразкові Г. Сковороди “В 
город не піду багатий” та Й.В. фон Ґете “Der Sänger” (“Співак”) та інших. 

Тема спільності та відмінності поглядів Сковороди та Ґете у контексті 
мотиву свободи дуже цікава та недостатньо аналізована, тож вона потребує 
глибокого дослідження та аналітичного аналізу. 

Подих вісімнадцятого століття вирізняється багатством розуму, сим-
волістсько-бароковою виразністю, пишністю, емблематичністю та епопей-
ністю. Філософські істини перебувають понад часом, їх не може розділити 
відстань, для них не існує кордонів (Україна чи Німеччина), думки муд-
реців суголосні: вони прагнули, аби на землі панував мир, свобода, гу-
манізм, естетичні та етичні ідеали. Тому творчість письменників, а надто 
філософів, варто оцінювати не крізь призму епохи, а з погляду вічності.  
 

Сковорода, Г (1973). Повне зібрання творів. Том перший. Київ. Елек-
тронний ресурс: http://litopys.org.ua/skovoroda/skov1.htm [Дата останнього 
доступу 05.09.2020]. 

Сковорода, Г (1973). Повне зібрання творів. Том другий. Київ. Елек-
тронний ресурс: http://litopys.org.ua/skovoroda/skov2.htm [Дата останнього 
доступу 18.07.2021]. 

Солодка, Л. (2018). Образ Прометея очима двох геніїв – Шевченка та 
Ґете. Збірник наукових праць. Переяслав-Хмельницький. С. 319–323. 

Goethe, J.W. (1940). Ausgewählte Gedichte. Издательство литературы на 
иностранных языках. Москва.  

 

 
 
 
 
 
 
 

  

http://litopys.org.ua/skovoroda/skov2.htm


407 
 

РЕЦЕПЦІЯ ПОСТАТЕЙ МИТЦІВ У “СПОГАДАХ”  
ДМИТРА ПАВЛИЧКА ЯК ПОРТРЕТ  

ЛІТЕРАТУРНОГО ПОКОЛІННЯ 
 

Ольга Стадніченко 
 

(Україна) 
 

Розглядається книга “Спогади” Дмитра Павличка у чотирьох томах, 
видана у 2015-2018 роках. Автор статті зазначає, що книга є синтетич-
ним поєднанням спогадів, де письменник апелює до осмислення свого 
життя від перших кроків до сучасності. Описуються особливості рецеп-
ції митців, письменників, художників, зокрема, Миколи Бажана, Олексан-
дра Довженка, Олеся Гончара, Ірини Вільде.  

Ключові слова: мемуаристика, література non-fiction, спогади, інтер-
текстуальність, метатекст. 

 
ARTISTS’ FIGURES RECEPTION IN “RECOLLECTIONS”  

BY DMYTRO PAVLYČKO АS A PORTRAIT                                                         
OF LITERATURE GENERATION 

 
Olʼha Stadničenko 

 
   Actuality of the article is determined by an increasing scientists’ attention 

of the end The book “Recollections” by Dmytro Pavlyčko in four volumes pub-
lished in 2015–2018 is considered. The author of the article points out that the 
book is a synthetic combination of memoirs, where the writer appeals to his 
life’s comprehension from his first steps to present time. The article describes 
the features of the artists’ figures reception, in particular, Mykola Bažan, Alex-
ander Dovženko, Oles’ Hončar, Irina Wilde.  

Key words: memoirs, recollections, aspect, diaries, letters, interpretation, 
canon, genre and stylistic specificity. 

 
Ще донедавна література non-fiction не ставилася поряд з белетристи-

кою і перебувала на маргінесах літературного процесу. На початку ХХІ 
століття ситуація кардинальним чином змінилася. Як і в Європі ще в дру-
гій половині ХХ століття, так і в Україні документалістика, мемуаристика 
стає популярною, і до неї відчувається підвищена увага. Л. Гінзбург заува-
жувала, що “література нашого часу, очевидно, переживає період розі-
мкнених кордонів, про що  свідчить підвищений інтерес до документаль-
ності” (Гінзбург1999, 6).  

Літературознавець К. Танчин вказує на те, що “в духовний світ людини 
нового тисячоліття увійшли образи видатних державотворців, військових 
діячів, представників науки і мистецтва, людей, що своїм талантом, на-
тхненною працею, видатними досягненнями уславили народ, стали своєрі-



408 
 

дним еталоном людства” (Танчин 2005, 5). На підтвердження попередньої 
думки наведемо оцінку Г. Клочека: “Читач переситився белетристикою, 
відвернувся від прози, що будувалася на вигаданих сюжетах, його більше 
зваблювала література документа, факту. Він їй більше довіряв. До того ж 
не забуваймо, що десь з кінця 60-х років через різні причини художня літе-
ратура врешті-решт здала свої позиції як одноосібна й позаконкурентна 
«королева мистецтва»” (Клочек 2007, 337). 

А О. Галич слушно зауважує: “Якщо спробувати простежити динаміку 
творчих пошуків зарубіжних і вітчизняних письменників, то можна помі-
тити (хоча б із публікацій у періодиці), як стрімко зростає у світі питома 
вага документальної документальної літератури. На зміну белетристиці, 
побудованій на художньому узагальненні, домислі, приходить література 
документа й факту” (Галич 2001, 4). 

“Мемуаристика в її кращих проявах забезпечує дивовижний ефект 
присутності людини в тому чи тому історичному часі й просторі. В її світ-
лі доба, подія, факт, особа стають для читача ближчими, «своїшими». Ми-
моволі до сприйняття активно підключається його особистий (і «книж-
ний») досвід, пізнавальний і моральний. Через паралелі, аналогії чи конт-
расти сприйняте стає чинником його свідомості, мовби його особистим пе-
реживанням”  (Коцюбинська 2008, 34). 

Стаття присвячена дослідженню “Спогадів” Д. Павличка як зразка ме-
муарної літератури початку ХХ століття. Актуальність цієї статті зумовле-
на посиленою увагою науковців кінця ХХ – початку ХХІ ст. до літератури 
non fiction, а також поглибленим інтересом до поетики відтворення в ній 
образів доби: особливо суперечливого ХХ століття, реальних постатей, зо-
крема письменників і державних діячів, історії, на тлі якої все відбувалося 
й заручником якої були дійові особи спогадів і сам автор зокрема.  

“Спогади” видатного українського письменника, громадського діяча 
Дмитра Павличка побачили світ у чотирьох томах, більшість із них прис-
вячена висвітленню його стосунків з колегами по перу, зі старшими за ві-
ком письменниками, на долю яких випали складні перипетії ідеологічно 
заангажованого ХХ століття, з політиками і громадськими діячами, які і 
складають багатогранну мозаїку подій того непростого часу. 

У цій книзі на передньому плані, ясна річ, образ автора: його емоції й 
переживання, злети і падіння, успіхи й невдачі, плани і реальність, друзі й 
недруги, здійснене і нездійсненне – і все це крізь призму історії та її впли-
ву на особистість.  

Найбільше уваги автор приділяє створенню спогадових нарисів про рі-
зних людей, але не описових, портретних, а аналітичних. Автор володіє 
даром наратора і в той же час уміє прикувати увагу читача до окремих де-
талей, які часто стають вирішальними в рецепції постаті того чи іншого. І 
не тільки тому, що з них довідуємося щось нове, а тому, що бачимо, як ав-
тору – очевидцю чи сучаснику тих подій – вдається глибоко поринути у 
психологію тієї чи іншої особистості, пояснивши чи розкривши питання, 
які залишалися білими плямами в чиїйсь історії життя. Це великою мірою 



409 
 

стосується постатей письменників, які часто були не такі прості, як здава-
лося. 

У першій книзі “Спогадів” є розповіді про багатьох письменників, зок-
рема про І. Франка, А. Малишка, О. Гончара, М. Рильського, О. Довженка, 
Ірину Вільде, А. Головка, М. Бажана, О. Коломійця та ін.  

“Спогади” відомого українського поета і громадського діяча Дмитра 
Павличка являють собою такий собі калейдоскоп особистостей, героїв, ха-
рактерів. За видання спогадів він узявся недавно, але вони охоплюють по-
дії його життя від дитинства (1930-і роки) до наших днів. Ясна річ, що й 
спілкуватися йому довелося з багатьма людьми, тим більше перебуваючи 
на різних посадах, буваючи в різних країнах, спілкуючись із колегами-
письменниками. Отож багато з них і потрапили на сторінки його спогадів, 
залишивши слід у його пам’яті і душі. Ось як, зокрема, пише Д. Павличко 
про українського поета Андрія Малишка: “Такий це був характер – не-
стримний і вибуховий, неподатливий і затятий. В шершавому, колючому, 
нелегкому характері коріняться мотиви доброти, ненависті до фальші й 
пошани до подвижників, настроєних на справедливість, чутливих до прав-
ди. Творець не може бути гладеньким і згинистим за вдачею. Він – це про-
тестуюча й ще не визнана всіма істота, він – боління, а не світський етикет. 
Малишко був надто живою людиною, не ідеальною, але принадливою на-
віть слабкостями своїми, бо ж слабкості бездарної натури – це рани, які 
викликають огиду, як віспа на посполитому обличчі, а слабкості таланту – 
це шрами на красивому обличчі героя. […] Малишко був вродженим ора-
тором, великим, незрівнянним трибуном. Його промови захоплювали ім-
провізаційним польотом, каскадами розгорнутих порівнянь і сміливою ду-
мкою, яка домагалася не якоїсь дрібної, другорядної, а тривалої історичної 
істини” (Павличко 2015, 90-91). 

Часто для самохарактеристики певної особистості, про яку пише, 
Д. Павличко наводить її цитату, яка досить влучно характеризує її. Напри-
клад, у нарисі про А. Малишка автор, розповідаючи про його виступ у 
Львові в 1960-х роках, подає точну цитату з його слів: “ Я був у рядах 
Червоної Армії, яка визволяла Галичину 1939 року від панської Польщі. Я 
чув тоді у Львові українську мову. Я приїхав сьогодні до вас, пройшов ву-
лицями Львова – і не почув української мови. Куди поділася наша мова, 
куди поділися люди у вишитих сорочках, куди поділися українські написи 
на львівських будинках, куди зник Львів Франка? Де ваша совість, дорогі 
галичани! Раби, навіщо я вас визволяв?!” (Павличко 2015, 98). Цей прийом 
може розглядатися як трансплантація чужого тексту в авторський кон-
текст з метою підсилення його думки і надання правдоподібності. Особли-
во це доречно, коли переповідаються гострі, суперечливі моменти, то 
краще їх підсилювати елементами інтертекстуальності. Створюється спів-
присутність, паралельне співіснування і прочитання цього тексту і перене-
сення читача у віртуальний світ, згаданий автором спогадів.  

Далі Д. Павличко згадує, що після описаного епізоду його разом із Ма-
лишком викликали до ЦК КПУ за чиїмось доносом. Андрій Скаба досить 



410 
 

гнівно поставився до такої виходки шанованих поетів. І знову для підси-
лення його слів автор наводить красномовну цитату: “Ми таких Малишків 
і Павличків наробимо стільки, скільки нам треба. Великий поет? Ви й про 
себе так думаєте. Знаю! Ось ми знімемо з Малишка депутатський зна-
чок, а тоді побачимо, де подінеться великий поет!! ”[…] Малишко повто-
рював цю фразу і сміявся, але не очима, а тільки устами й голосом, а в 
очах світив огонь розгніваності й неприборканості, зневаги до партійного 
чинуші” (Павличко 2015, 100). Як вказує автор, Скаба таки виконав свою 
обіцянку. Малишка не було в списку кандидатів на наступних виборах до 
Верховної Ради УРСР. Малишка виключили зі списків радянської номенк-
латури, яку обслуговувала перша поліклініка Міністерства охорони здо-
ров’я УРСР. Далі Д. Павличко дає критичну оцінку ситуації: “Його, як він 
сам казав, за вухо, ніби бездарного й бешкетливого учня, вивели зі школи, 
тобто викреслили його творчість зі шкільних підручників для десятого 
класу. […] Малишко був занадто амбітним, щоб перенести перебування на 
обочині суспільного життя. Він змушений був померти в розквіті свого 
таланту, будучи розтоптаним системою, яку він славив і яку ненавидів…” 
(Павличко 2015, 100). 

А причину ненависті Малишка до системи автор спогадів теж ілюструє 
за допомогою трансплантації його ж слів: “Мене, – говорив мені Малиш-
ко, – маленького, взяла мати в Москву, щоб іти до Голови Президії Верхо-
вної Ради СРСР Калініна просити помилування для брата Петра. Ми стали 
на коліна на Красній площі. Ми пройшли по базальті аж до приймальні 
Калініна навколінки. Кров текла в наших слідах. Калінін нас не прийняв. 
Брата розстріляли…” (Павличко 2015, 101). Ця пронизлива і принизлива 
цитата пояснює багато чого з того, чому Малишко так ставився до тодіш-
ньої влади, оскільки на власному прикладі знав “трагедію винищуваної 
голодоморами й розстрілами української нації, недаремно він так горнувся 
до Остапа Вишні та Максима Рильського, які чудом були врятовані від 
сталінської людовбивчої машини, до Олександра Довженка, який так само, 
як Андрій Самійлович, відкривав час од часу своє справжнє обличчя укра-
їнського патріота” (Павличко 2015, 100). 

У нарисі про Миколу Бажана автор намагається пояснити, як склалася 
його доля як митця. Він нагадує, що у 1930-х роках Бажан не був репресо-
ваний, але його поему “Сліпці” та ще деякі вірші потрапили під шквал 
критики, ганьби, в них були знайдені прояви українського націоналізму. 
Бажан врятувався тим, що на деякий час виїхав до Грузії і там зайнявся пе-
рекладом “Витязя в тигровій шкурі” Шота Руставелі. Автор наводить слова 
М. Бажана про свою втечу від арешту: “Ніхто не знає, де тебе смерть че-
кає! Знаєш, Дмитре, смерть ходила за мною перед війною і на війні, але 
спіймала мене в мирний час” (Павличко 2015, 239). Д. Павличко пише, що 
цю метафору зрозумів тоді, коли прочитав статтю Миколи Бажана, опублі-
ковану 13 грудня 1947 року в газеті “Радянська Україна”: “Проти націона-
лістичних перекручень у сучасній науці про історію України”. Незабаром 
автор прочитав брошуру М. Бажана “До кінця розгромити і викорінити 



411 
 

рештки буржуазно-націоналістичної ідеології” і дізнався про його найтяж-
чий гріх. На схилі літ М. Бажан, терзаючись муками сумління, сам розпо-
вів про свій гріх. Як згадує Д. Павличко, М. Бажан несподівано сказав: “Я 
хочу висповідатися вам. Відчуваю, що ви знаєте про мій страшний перес-
туп. Я рятувався від смерті тим, що розвінчав як націоналістів моїх друзів 
Яновського, Рильського і Сенченка. Комуністична партія змусила мене на-
писати найганебнішу антиукраїнську статтю…” Я перебив Бажана: “Знаю, 
все читав!” А він сказав: “Але не знаєте, що моя мати, вмираючи, прокляла 
мене. Сказала: «Все прощаю тобі, але й по смерті не прощу того, що ти 
зрікся своєї дружби з Яновським»” (Павличко 2015, 241). 

Д. Павличко, аналізуючи тодішні реалії, намагається дати оцінку тому, 
що сталося: “Трагедія Бажана була в тому, що він нічого не вмів робити 
як-небудь. Свій страх він маскував супокоєм академіка, свою неправду – 
академічною широтою знань. Неук такого злочину нездатний виконати. 
[…]. Він намагався очорнити, сплюндрувати, облити брудом велетенський 
материк української національно-визвольної історії та культури від літопи-
су Величка до Рильського й Хвильового, від нашої козацької до уенерівсь-
кої державності. Якби все те, що в статті Бажана наречено ворожим націо-
налізмом, випало з нашої національної пам’яті, ми стали б духовними ка-
ліками, першими за тупістю манкуртами ХХІ ст. ” (Павличко 2015, 243). 
Наприкінці автор нарису зазначає, що було б варварством принижувати 
М. Бажана, акцентувати на якійсь специфічній сановницькій прикметності 
його характеру, але втаювати його страждання, малювати благородними 
фарбами не треба. Він переконаний, що на долі Бажана московська влада 
залишила тавро, але не знищила його могутній, європейського рангу та-
лант. 

Не менш цікавим є спогадовий нарис про Олександра Довженка. 
Д. Павличко був особисто знайомим із видатним майстром кінематографу, 
зустрічався з ним багато разів і розумів, у чому полягає трагедія митця. 
“Що й казати, я любив Довженка за те, що він не відмовився од свого укра-
їнства і платив за це страшну ціну – демонстрував любов до Сталіна і сам 
себе зачаровував пророчими візіями перемоги комунізму на всій землі. 
Цей чоловік розіп’яв себе на хресті щирої любові до України і ницої поко-
ри перед кривавою диктатурою Сталіна” (Павличко 2015, 181). Автор пе-
реконаний, що геніальність Довженка діяла і за збереження національного 
духу України і за його покалічення в умовах сталінщини. 

Особливі стосунки були в Д. Павличка з О. Гончаром. Цьому присвя-
чено нарис “Іди за мною!”. Їх пов’язувала творча дружба, яка базувалася 
на спільності поглядів та політичних уподобань. Але оскільки О. Гончар 
був старшим, його світоглядні позиції були сформовані в інший час, до то-
го ж давалися взнаки негативні наслідки компартійної критики його твор-
чості, то інколи траплялися розбіжності чи непорозуміння у ставленні до 
деяких ідеологічних настанов. Як сталося, зокрема, з виходом О. Гончара з 
комуністичної партії уже в 1990 році під тиском письменників І. Драча, 
Р. Лубківського і самого Д. Павличка. Була майже конфліктна ситуація. 



412 
 

Автор нарису наводить слова О.Гончара: “Для мене це нелегке завдання. Я 
вступав до партії на фронті. Тоді партія була антифашистською, ми, солда-
ти. Всі хотіли бути комуністами” (Павличко 2015, 153). Гончар вголос роз-
думував про те, що Тичина і Рильський напевно не змогли б перебігти, як-
би жили тепер, до іншої партії. На що Д. Павличко йому дуже різко 
відповів. “Після того Олесь Гончар написав заяву про вихід з партії, посла-
вшись на молодь, яка влаштувала на Хрещатику масове голодування на 
бетоні, табір у шатрах, що протестував проти компартійної влади…” (Пав-
личко 2015, 153). 

Але незважаючи на різні моменти у стосунках, загалом Д. Павличко 
йому дає досить обʼєктивну характеристику: “Пекло його життя, на мою 
думку, було набагато страшнішим за муки ув’язнених дисидентів. Я нази-
вав і завжди називатиму Олеся Гончара ув’язненою совістю ув’язненого 
народу. Ця совість ніколи не замовкне, говоритиме навіть тоді, коли ми 
нарешті станемо вільними. Адже пам’ять про рабство є найкращим варто-
вим свободи” (Павличко 2015, 156).  

Невипадково звертається автор спогадів до зображення й осмислення 
постаті української письменниці Ірини Вільде у нарисі “Ірина Вільде (На-
нашка)”. Добре відомо, що творчість Ірини Вільде посідає окремішнє місце 
в історії української літератури ХХ століття. Для когось вона митець соц-
реалізму, але тільки дехто здогадується про причини її трагедії як пись-
менниці. Д. Павличко зазначає, що Дарина Дмитрівна Макогон недаремно 
взяла собі такий псевдонім, оскільки “слово Vilde, що означає українською 
дика, буйна, одержима, прийшло у свідомість письменниці ще тоді, коли 
вона була дитиною. В її псевдонімі розкрита характеристика її вдачі, а ра-
зом з тим це знак спорідненості з європейською культурою” (Павличко 
2015, 204). Автор нарису згадує, що “визволителів зі Сходу називала «маз-
гаями», тобто москалями, а надмірно відданих радянській владі, фальши-
вих галичан і буковинців – «хрунями»”. А про примітивних українських 
патріотів казали: “Це ті, що на шевченківських вечорах виступають і ка-
жуть: «Хай живе геньо Тарас!» Тобто не геній, а Геннадій Тарас” (Павлич-
ко 2015, 205-206). На думку Д. Павличка, трагедія Ірини Вільде полягала в 
тому, що її життя ‘зачиненеʼ найжорстокішими роками ХХ століття, що 
вона не діждалась великого часу – відновлення української державності 
1991 року. “Вона не зможе сама повикреслювати із своїх творів тих речень, 
що були написані на догоду цензорові” (Павличко 2015, 208).  

Цікавими характеристиками наділяє Д. Павличко співачку Неонілу 
Крюкову, життя якої, трагічне й переможне, пообтикане терниною перес-
лідувань і заборон з боку радянських ідеологів, недооцінене й незаплямо-
ване новою владою: “Це той випадок, коли артистка сама собі міністр ку-
льтури, режисер, дизайнер, сама собі вибирає репертуар, живе повнотою 
незалежності свого натхнення” (Павличко 2015, 445). Автор переконаний, 
що головна причина її успіху – “непоступливий гордий характер, який не 
дозволяв хилитися перед майстрованою радянськими лицедіями неправ-
дою, тримав її біля Шевченкового слова і наказував внести в покалічену 



413 
 

пам’ять українського народу оздоровчі й пророчі послання нашого генія” 
(Павличко 2015, 445). 

Коли читаєш мемуари, ніби оживає весь життєвий простір автора, пос-
тають в усіх подробицях люди, які його оточували, події, що довелось пе-
режити. Особливий інтерес викликають виписані в спогадах постаті пись-
менників, суспільно-політичних діячів, людей, з якими на життєвих доро-
гах довелося перетинатися автору. Натрапляємо на досить різкі оцінки ба-
гатьох з них. Серед героїв спогадів Дмитра Павличка письменники 
А. Малишко, М. Рильський, О. Гончар, О. Довженко, Ірина Вільде, 
М. Бажан, Г. Кочур, М. Рудницький, В. Підпалий, О. Коломієць та ін.  

Не менш яскравими змальовує Д. Павличко і характери народних депу-
татів, які разом з ним були у Верховній Раді України. Наприклад, Олексан-
дра Ємця, який трагічно загинув в автомобільній катастрофі: “Українську 
душу йому дала його родина, подільська пісня, книжка, класична літерату-
ра. Він був юристом, але в його натурі жив не прокурор, а захисник, який 
намагається допомогти слабшому. З такого розуміння справедливості бу-
дувався його світогляд. Він любив Україну, бо вона потребувала його обо-
рони. Не любив Ємець агресивності в політиці, завжди шукав такого під-
ходу до розв’язання найскладніших проблем, який був би мирним, але в 
жодному разі не ганебним для України та її стратегічних устремлінь” 
(Павличко 2015, 437).  

Ясна річ, що пишучи спогади про різних людей, з якими доводилося 
зустрічатися на своєму життєвому шляху, Д. Павличко, крім опису їхніх 
людських якостей, окрему увагу він приділяє інтерпретації особливостей 
національного характеру. Цікаві спостереження з цього приводу знаходи-
мо у спогадовому нарисі Д. Павличка “Перший міністр оборони України 
Костянтин Морозов». Обґрунтовуючи його патріотичну українську пози-
цію у перші дні незалежності України, автор спогадів нагадує його ключо-
ву фразу, яку він сказав міністру оборони СРСР Шапошникову: “Я – укра-
їнець!” І пояснює, що його українізація не могла розпочатися з жодної ін-
шої думки чи з жодного іншого слова. Коментує, що сказавши це, він зга-
дав свою матір, свого батька, російськомовного шахтаря, предки якого 
звалися Морозами. Автор зазначає, що згадати свою національність допо-
міг йому не лише спогад про світ свого дитинства, а й драматичний перебіг 
життя радянського військовика, який мусив притлумлювати в собі спорід-
неність із українським народом. Д. Павличко пише: “ Він сказав собі: « Я 
українець!» – і його національна душа ожила, як у сироти, що знайшла сво-
їх батьків і не соромиться їх, а, навпаки, пишається ними. Інша, таємнича 
доля поставала перед ним, і я думаю, що коли б він навіть знав, якою неле-
гкою вона буде, то пішов би їй назустріч. Несправедливість, яка пронизу-
вала його військове життя, підказувала йому, людині сміливій і чесній, іти 
служити, як матері, своїй Батьківщині” (Павличко, 2015, 316). 

У мемуарній прозі українських письменників кінця ХХ – початку ХХІ 
століть спостерігаємо еволюційні зміни у порівнянні з мемуарами попере-
днього періоду ХХ століття. Їй притаманна заглибленість, закоріненість в 



414 
 

українську ментальність, складну українську історію, минуле в умовах ра-
дянської України і на тлі цього – образи-характери реальних людей, які в 
різних умовах свого перебування наближали здобуття Україною незалеж-
ності.  

На відміну від художньої літератури мемуаристиці притаманні реаліс-
тична інтерпретація образів-характерів справжніх людей, відомих автору. 
Це характери не надумані, а ті, які найбільшою мірою відповідають дійс-
ності, хоча інтерпретовані автором з його інколи суб’єктивним баченням і 
сприйняттям. Серед рис, якими автори наділяють героїв своїх спогадів, 
найчастіше зустрічаємо патріотизм, чесність, порядність, здатність до са-
мопожертви в ім’я справи, любов до ближнього, непримиренність до воро-
гів Батьківщини, талановитість, творчість, креативність та ін. Саме ці риси 
і визначали провідні науковці в дослідженнях українського національного 
характеру та менталітету. 

Кожен із епізодів дозволяє читачеві дати оцінку описуваному, зістави-
ти його з уже відомим про ту або іншу подію чи людину, чи власне постать 
у літературно-мистецькому просторі, чи в суспільно-політичному житті. 
Авторська візія пережитого й інтерпретація його у “Спогадах” має як пі-
знавальний, так і художньо-естетичний сенс. “Як межове явище художня 
документалістика у всіх своїх іпостасях жива й багатовимірна, насичена 
неповторними реаліями і яскравими суб’єктивними враженнями, залишає 
по собі відчуття автентичності і водночас не чужа художньому домислу” 
(Коцюбинська 2008, 57), – вказувала М. Коцюбинська.  

Для “Спогадів” Д. Павличка характерні основні риси мемуарної літера-
тури: наявність екзистенційної проблематики, сповідальність, яка зумов-
лює особливий настрій мемуарів, суб’єктивність, “кінематографічність”, 
специфічний спогадовий потік свідомості, рельєфність, наявність яскравих 
епізодів, портретних характеристик, ремінісценцій, аналіз подій, які дове-
лося пережити, з погляду сьогодення, традиційність викладу думок і т.д.  

Спогади Д. Павличка – про його життя та життя багатьох людей, з яки-
ми зводила доля, не тільки про великих і видатних, а й про невідомих і без-
іменних. Саме тому вони і є яскравим прикладом панорамності й масшта-
бності, яка досягається завдяки присутності поряд із образом автора бага-
тьох людей, які так чи інакше до нього причетні. А оскільки сам автор є 
особистістю неординарною і високоінтелектуальною, то у своїх власних 
судженнях чи переосмисленнях якихось подій особистісного чи суспіль-
ного характеру він опирається на думки, цитати відомих людей, які так чи 
інакше з’ясовують ситуацію. Саме тоді його спогади перетворюються на 
метатекст з елементами інтертекстуальних знаків – цитат, ремінісценцій, 
алюзій, мотивів та ін.  

Цей твір спонукає читача не просто до його прочитання, а до аналізу 
прочитаного, зіставлення з уже відомим раніше, до бажання з’ясувати 
окремі деталі, оскільки він є не просто особистісного характеру, а й аналі-
тико-мемуарним осмисленням життя одного покоління з усіма його пози-
тивами, больовими точками, тріумфами і трагедіями.  



415 
 

Зважаючи на таку багатогранність досліджуваного твору, зазначимо, 
що надалі можна виявити окремі аспекти його вивчення в контексті розви-
тку сучасної української мемуаристики, зокрема розглянути його з точки 
зору ролі образу автора, особливостей поетики, шляхів усвідомлення авто-
ром і представниками його оточення української національної ідентичнос-
ті та національно-патріотичної спрямованості цього твору загалом. 

 
Галич, О. (2001). Українська документалістика на зламі тисячоліть: 

специфіка, ґенеза, перспективи. Альма-матер. Луганськ. 
Гинзбург, Л. (1999). О психологической прозе. Intrada. Москва.  
Клочек, Г. (2007). Енергія художнього слова. Редакційно-видавничий 

відділ Кіровоградського державного педагогічного університету імені Во-
лодимира Винниченка. Кіровоград. 

Коцюбинська, М. (2008). Історія, оркестрована на людські голоси. Ек-
зистенційне значення художньої документалістики для сучасної літера-
тури. Видавничий дім “Києво-Могилянська академія”. Київ. 

Павличко, Д. (2015). Спогади. Том 1. Ярославів Вал. Київ.  
Танчин, К. (2005). Щоденник як форма самовираження письменника. 

Автореф. дис. … канд. філол. наук: 10.01.06. Тернопіль. 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
  



416 
 

АНТИУНІЙНА ТВОРЧІСТЬ АНДРІЯ МУЖИЛОВСЬКОГО                               
НА ТЛІ ЛІТЕРАТУРНИХ ТЕНДЕНЦІЙ                           

  ПОБЕРЕСТЕЙСЬКОГО ПЕРІОДУ 
 

Світлана Сухарєва 
 

(Україна)  
 

У публікації представлено ідеологічні та художні особливості твору 
“Antidotum...” Андрія Мужиловського – полемічну відповідь на працю 
“Apologia” Мелетія Смотрицького. Проаналізовано структуру та рито-
ричні засоби апології, звернено увагу на роль барокових концептів у ство-
ренні авторського стилю. 

Ключові слова: полеміка, українсько-польське пограниччя, апологія, бо-
гословський трактат, концепт. 
 

ANDRIJ MUŽYLOVS’KYJ ANTI-UNIATE CREATIVITY 
AGAINST THE CONTEXT OF LITERARY TRENDS                               

IN THE PERIOD AFTER UNION OF BREST 
 

Svitlana Sucharjeva 
  

The publication presents the ideological and artistic features of the work 
“Antidotum ...” by Andrji Mužylovs’kyj – a polemical response to the work 
“Apologia” by Meletij Smotryc’kyj. Both structure and rhetorical means of 
apology are analyzed, attention is paid to the role of the baroque concepts in the 
creation of the author’s style. 

Key words: polemics, Ukrainian-Polish border, apology, theological trea-
tise, concept. 

 
У першій половині ХVII ст. польськомовна література в межах багато-

національного суспільства Речі Посполитої, а зокрема польсько-
українського пограниччя, зазнала значного пожвавлення, ідейного, релі-
гійного, а зрештою і політичного спрямування, що визначило особливості 
розвитку її барокового стилю більш, як на століття. Біля витоків цієї куль-
турної та літературної окциденталізації стояв Мелетій Смотрицький 
із пошуками свого призначення в ідейно-релігійній сфері, зміною вірови-
знання, написанням творів, кардинально протилежних між собою у смис-
ловому плані, проте художньо значно споріднених. Уже на першому етапі 
діяльності цього письменника література увійшла у русло богословської 
проблематики, залучивши до діалогу чимало визначних представників 
польського та українського середовищ, надавши їм рівноцінного значення 
та звучання. 



417 
 

Зважаючи на це, доробку М. Смотрицького присвячено багато вагомих 
наукових праць, натомість апологічні твори його супротивників досі обді-
лені читацькою та дослідницькою увагою. Тому метою цієї публікації ста-
ла актуалізація комплексу опонентських текстів, створених у відповідь на 
трансформацію світоглядної системи єпископа Смотрицького, серед яких 
особливе місце займає апологічний виступ Андрія Мужиловського, коли-
шнього соратника і співбрата М. Смотрицького. Його творча спадщина 
практично майже не вивчена, хоча мала важливе значення в процесі фор-
мування міжконфесійних взаємин християнського світу. 

Відомим є факт агресивного наступу представників східної традиції на 
віленських католицьких реформаторів, в якому М. Смотрицькому відводи-
лась ключова роль. Це внаслідок його закликів мученицькою смертю заги-
нув Андрій Боболя, поборник унійної Церкви. Саме це, як одноголосно 
стверджують історики, слугувало причиною навернення православного 
ієрарха Смотрицького на католицизм, почуття совісті та провини якого 
взяло гору над формальними чинниками. Його “Threnos...” про єдину пра-
вильну православну віру був переглянутий у новому ідейному ключі, а 
“Apologia peregrinacji do krajów wschodnich”, підписана псевдонімом, за-
кликала до діалогу автора із самим собою (Smotrzycki 1987). Саме від цьо-
го оригінального виду полемізування і розпочався якісно найповніший пе-
ріод літературної “війни трактатів”, до якої долучилася велика кількість 
письменників, які здебільшого писали польською мовою. Деякі більш зна-
чимі твори перекладалися і видавалися одночасно кількома мовами 
з метою залучення до полеміки ширшого кола учасників. 

Очевидним був той факт, що першими на видання нового літературно-
го твору контроверсійного характеру відгукнулися ті релігійні та громад-
ські діячі, які знали М. Смотрицького особисто, тож прагнули висловити 
йому або слова підтримки, або рішучий протест, задекларувати власну по-
зицію в руслі піднятої проблематики. Передусім маємо тут на увазі київсь-
ке, віленське, острозьке та львівське середовища, де активно розвивалися 
православні братства, які культивували просвітницьку діяльність і козацькі 
національні традиції. 

Творчий доробок Андрія Мужиловського, головного опонента Мелетія 
Смотрицького, складає польськомовна апологія “Antidotum przezacnemu 
narodowi ruskiemu...” (Mużyłowski 1629) та епістолярна спадщина полеміч-
ного спрямування. На його основі можемо простежити, які ключові питан-
ня стали причиною розбрату між двома церковними ієрархами. Однак це 
лише принагідне завдання, оскільки головним залишається визначення ху-
дожньо-естетичного рівня апологічного виступу А. Мужиловського у кон-
тексті історичної доби. Після звернення до літературної критики, виникає 
питання: до якого з національних письменств зараховано цього письмен-
ника, твори якого не зустрінеш у хрестоматіях українського формату, а в 
польській літературі про нього згадано лише в давніх енциклопедичних 
виданнях? Власне це незаслужене забуття спонукає нас повертатися до 
цінного художнього доробку “Antidotum…”. 



418 
 

Під час першого знайомства із цим твором виникає велике естетичне 
задоволення, викликане милозвучністю стилю письменника, відкриттям 
багатства його образної лексики, риторичних прийомів тощо. Художня па-
літра так виразно домінує, що відводить ідейній вартості апології другоп-
ланову роль. Цей факт дуже важливий з огляду на те, що на початку ХVII 
ст. на тлі барокових шукань нових смислів слова література мала не тільки 
інтертекстуальний характер, а й поступово відділялася від інших галузей 
суспільного буття, формувалося її нове обличчя, власне і неповторне. Саме 
А. Мужиловському відведено особливе місце у виборі цих естетичних 
уподобань. Мовний бар’єр був мінімальним, оскільки суголосся різних на-
ціональних мов творило єдиний літературний простір, в якому польська 
мова часто виконувала роль посередника в міжкультурному діалозі. 

В “Antidotum...” маємо справу з художнім полілогом, до якого заочно 
були залучені такі письменники, як Стефан Зизаній, Ортолог (Мелетій 
Смотрицький) і Христофор Філалет (Марцін Броневський). Його особливі-
стю є проведення паралелей між двома ідейно протилежними творами 
Смотрицького, які мали спонукати суспільного діяча не до зовнішнього, а 
до внутрішнього діалогу із самим собою. Такий вид полеміки після Брест-
ської унії характеризувався значним новаторством і спонукав інших пись-
менників обох конфесій до пошуку нових риторичних засобів відтворення 
суспільних і релігійних поглядів. 

Як попередньо було згадано, перше полемізування із самим собою увів 
у текст польськомовної барокової прози М. Смотрицький, заперечуючи 
власні православні погляди, попередньо викладені у трактаті “Threnos…” 
(Smotrzycki 1610). Натомість А. Мужиловський, наслідуючи цю риторичну 
схему свого опонента, змінив вектор внутрішнього діалогу, із авторської 
позиції переводячи його у простір образної роздвоєності адресата твору.  

Мужиловського вважали “козацьким письменником”, оскільки завдяки 
рішенням української козацької старшини він лобіював свої інтереси, осо-
бливо у боротьбі за престол митрополита, на який водночас претендували 
П. Могила та І. Копинський. Також козаки мілітарною силою пробували 
прихилити Смотрицького на бік православ’я. Цього насильницького спо-
собу ведення полеміки не зауважуємо у художньому творі “Antidotum…”, 
оскільки в ньому авторові відведена роль миротворця та невинно осудже-
ного борця з несправедливістю, що значно суперечило дійсності. Саме ця 
позиція переслідувача, який видавав себе за жертву, певною мірою стала 
причиною того, що творчий доробок видатного митця охарактеризовано як 
неоригінальний, а йому самому на цілі століття присвоєно тавро посеред-
нього письменника. Аналіз “Antidotum…” спонукає до кардинально інших 
висновків, що викликає поновне зацікавлення сучасних літературних кри-
тиків спадщиною митця. 

Біографічних і літературно-критичних відомостей про письменника 
майже не збереглося. Основним джерелом може слугувати антологія укра-
їнської польськомовної прози за редакцією І. Вагилевича “Pisarze Polscy 
Rusini” (Wagilewicz 1996, 153–156). Слуцький протопоп мав великий вплив 



419 
 

на київське православне духовенство. Не менш значимими в цьому середо-
вищі були і його сини – посол Б. Хмельницького Силуян Мужиловський та 
полемічний проповідник, ієрей Григорій Мужиловський. Окрім цього, зна-
чну популярність в ортодоксійному літературному колі мали поезії 
А. Мужиловського та його “Отпис на лист унитов виленских, которыє уси-
ловали своє лестноє отступлениє от восточноє церквє к западнєму костелу 
слушноє показати, которым къ воли сесь лист зъ Слуцка стался худішім 
во презвитерох Андреєм”. “Андрій Мужиловський також вільно писав ла-
тинню. Отож, його польськомовний трактат не був твором замкненим 
і позбавленим апологетичного звучання, а вписувався в різну за своєю жа-
нровою структурою, багатовекторну, багатопланову систему по-
лемізувань”  (Сухарєва 2015). 

Із листа Мужиловського до М. Смотрицького у віленський період його 
діяльності, від 6 грудня 1623 р., дізнаємося про попередню приязнь та тісні 
контакти між автором та адресатом апології, які пізніше стали опонентами. 
Зокрема, А. Мужиловський зазначав: “Miłosne miłości twej pisanie miłością 
przyjałem. Ucіeszyłem się o zdrowie ucciwości twojej i twoich, i wysławiłem o 
niem Boga, prosząc Jego łaske i w pozad i date lata, aby ucciwość twoje w niem 
przy duszozbawiennym i błogosławionym pomieszkaniu, chowając na wielk[ość] 
świętej swej cerkwi potrzeba” (Із листування 1993, 340). 

Загалом в епістолярній спадщині особливу цінність складають листи 
Мужиловського до Іова Борецького, в яких не тільки представлено його 
життєвий шлях, а й вказано на основні тенденції тогочасної літератури, 
створеної українською та польською мовами. Серед інших необхідно виді-
лити Лист до Кшиштофа ІІ Радзивіла про виступ у похід Війська Запорозь-
кого і про відправлення посольства до короля Сигізмунда ІІІ від 15 липня 
1621 р., Лист до Кшиштофа ІІ Радзивіла у справі місії ченця Івана Дубови-
ча від 16 грудня 1623 р., Лист до Кшиштофа ІІ Радзивіла про ситуацію 
у Війську Запорізькому, зокрема про зміщення Михайла Дорошенка і об-
рання гетьманом Марка Жмайла від 13 лютого 1624 р. У полемічній корес-
понденції А. Мужиловського простежується загальна тенденція протидії 
католицьким діячам та виділені передумови виникнення твору 
“Antidotum...” ідеологічно-релігійного та політичного характеру. 

В основу сюжету апології Мужиловського покладено події, які мали 
місце на Київському соборі, детально описані в “Апології” Смотрицького. 
Із трактату дізнаємося, що в своє оправдання М. Смотрицький цитував 
твори Отців Церкви, просив дати йому можливість диспутувати, а не займати 
позицію осудженого. У відповідь Мужиловський, витягнувши з-за пазухи 
листок із підготовленим попередньо текстом, зачитав присуд собору: 
М. Смотрицький мав присягнути, що в майбутньому не потурбує своїми 
писаннями “руську церкву” і привселюдно відмовиться від написаної 
“Апології…” та осудить її (Smotrzycki 1987, 159). Відтак, можна вважати, 
що першою формою твору “Antidotum…” став усний виступ письменника 
на судовому засіданні в Києві. Записані скарги були основними тезами, на 
яких ієрарх вибудував свій твір. 



420 
 

І. Борецький в одному з пастирських листів у справі І. Дубовича високо 
оцінив ідеологічну позицію Мужиловського та його впливи в православ-
ному середовищі. Він писав: “Dał Bóg rozum, dał lata, dał łaską swą 
i gromadne i silne, a co więtsza, dał w cerkwi prawde, przy której stojących 
o zmacniającem Chrystusie, tak łacno nie połkną wschodniego nabożeństwa 
Rusi. Co wszystko Jego Bozkiej opatrzności połeciwszy, miłości Bożej 
i błogosławieństwa pokorności naszej, jako na[j]lubowniejszemu bratu 
użyczamy” (Із листування 1993, 339). 

Ще однією ідеологічною опорою письменника, окрім козацької підт-
римки та православної церковної верхівки у Києво-Печерській лаврі та Ві-
льні, стало меценатство протестантських можновладців, як бачимо це у 
випадку Кшиштофа Радзивіла. Тогочасною модною тенденцією було 
об’єднання православних і протестантських сил у боротьбі з  католициз-
мом, який утримував міцні суспільні позиції. Із цього приводу дослідник 
історії українсько-польського пограниччя Т. Кемпа зазначав: “Православні 
ставали добрими союзниками протестантів лише тоді, коли самі перебува-
ли в опозиції до конфесійної політики, яку реалізовував Зигмунд ІІІ. Згода 
між православними та уніатами de facto означала б, що політичний союз 
протестантів із православними перестав би існувати” (Kempa 2012, 757). 

У цьому ідеологічному просторі сформовані богословські та націона-
льні імперативи творчості А. Мужиловського, що вичерпала себе одним 
трактатом апологетичного спрямування з риторично обіграною назвою. 
Antidotum як противага мав зацікавити читача антитетичним способом ви-
кладу матеріалу, який традиційно ділився на тези та антитези. 

До посередньо задіяних у творі інших авторів Мужиловський не зав-
жди був настроєний позитивно. З одного боку, він повністю поділяв пог-
ляди Зизанія. Зокрема писав: “Na tak niewstydliwe zadanie twoje / cóż ma 
rzec Zyzani / albo i ja znim: tylko słowa one Prorockie głosem zawoławszy 
odpowiemy. [...] To jest / Osądź nas Boże i rozeznaj sprawę naszę / od narodu 
nie świętego od człowieka niesprawiedliwego i zdradwiego wyrwi nas / strzeż 
nas od sidła które na nas zastawili / i od obrazy tych / którzy broją złości. Azaż 
to nie złość i nie sidła / opacznie udając słowa i wywracając text Pisma świętego 
i piśma mężów pobożnych / zadawać rany na uczciwym / a komuż: 
wszystkiemu Przezacnemu i sławetnemu Narodowi Rossijskiemu: a to z gniewu 
na kilka [...] Osób” (Mużyłowski 1629, 24). З іншого боку, письменник під-
давав сумніву погляди Філалета на православну Церкву та її постулати. 
Принагідно він зазначав: “Inaksze wyznanie philaletowe / a inaksze 
wschodniej Cerkwi” (Mużyłowski 1629, 26). Натомість самого Ортолога 
(Смотрицького) критикував різко і радикально: “Błąd Orthologa nie mały 
w tym był / gdy przyznawał że dla grzechów człowiek traci wiarę / albo dusza 
jest od rodziców w człowieku / czego Cerkiew nigdy nieznała i nato nigdy nie 
pozwala / gdyż grzech śmiertelny wiary w człowieku niegubi” (Mużyłowski 
1629, 32b). Цінним документом для істориків є доданий до апології лист 
Смотрицького, в якому той під тиском на Київському соборі відрікся від 



421 
 

своїх католицьких переконань. Наступні події показали, що це зречення 
мало виключно формальний характер. 

В основу твору Мужиловського покладено жанрові характеристики на-
родного та літературного плачу, оскільки головним образом є Мати-
Церква, яка побивається за втраченими синами-відступниками. Письмен-
ник не був у цьому першовідкривачем – йому передували ламентації М. 
Смотрицького, Клірика з Острога, П. Скарги тощо. 

Другим інтерпретаційним матеріалом є біблійні фрагменти, якими гус-
то всіяний текст полеміста. Використано їх у двох іпостасях – як цитати та 
парафрази. Обидва види мають подібне походження, спільну мету, тож ві-
дрізняються лише формально. Поетика цих фрагментів пiдкреслює поети-
чний стиль письменника, Так, своєрідним девізом апології стали підкрес-
лені на титульній сторінці слова біблійного псалміста: “Nie odejmuj nigdy z 
ust moich słowa prawdy, gdyżem ka ufał bardzo w sądziech twoich”. 

Завершальна частина праці “Antidotum...” подана у вигляді кількох пе-
ресторог, що повністю мало відтворювати риторичний канон полемічних 
трактатів барокової доби. 

Диспутуючи на тему “поєднання Русі з Руссю”, Мужиловський пропо-
нував вирішити це питання за посередництвом патріарха: “Jeśli do zgody 
Kościół Zachodni chce z nami / niechaj z Patriarchą naszym Pasterzem otym 
conferuje / pod którym my jednak powinni być / by i Unia doskonała z miłości / 
i z jednego rozumienia o Artykułąch Wiary stanęła” (Mużyłowski 1629, 8). Од-
нак він однозначно висловлювався у справі ліквідації постанов Брестської 
унії, яка спричинила розкол у Православній церкві. 

Мужиловський звернувся до опонента із властивою йому риторичною 
проникливістю та дипломатичністю, живлячи таким чином надію поверну-
ти його в лоно ортодоксійної Східної церкви. Неодноразово він використав 
звертання “милий Апологіаре” та “милий Натуралісте”. При цьому не за-
перечував значних переваг Смотрицького, які перестали бути окрасою 
Православної церкви, натомість були використані як зброя супроти неї. 
Автор мав на увазі значну обізнаність Смотрицького в богослов’ї та люд-
ській психології, його ораторські та проповідницькі здібності, лідерські 
задатки, завдяки яким міг гуртувати довкола себе велику кількість мирян 
та духівників. Водночас письменник провів паралелі з Арієм, підкреслюю-
чи, що віровідступники гублять усі свої таланти. Про це мали свідчити і 
зовнішні прикмети, і внутрішні, духовні характеристики: “był statury dość 
długiej / pochmurowaty / kształtowny jako chytry wąż / który by mógł wszelkie 
niewinne serce oszukać / przez przewrotne swoje udanie: w rozmowie był słodki 
/ zawsze zwodząc duszę i pochlebując” był statury dość długiej / pochmurowaty 
/ kształtowny jako chytry wąż / który by mógł wszelkie niewinne serce 
oszukać / przez przewrotne swoje udanie: w rozmowie był słodki / zawsze 
zwodząc duszę i pochlebując» (Mużyłowski 1629, 2). 

На противагу нерозумній старості, в якій Мужиловський звинуватив 
свого супротивника, виставлено цінність молодої мудрості. У цій класич-



422 
 

ній біблійній антиномії уміщено концептичний вимір світу автора, в якому 
він покликаний виступати як справедливий суддя і прибічник правди. 

Серед полемічних доказів авторської правоти – опис життя Смотриць-
кого, в якому часто з’являлися пророчі знаки. Серед них – неприязнь до 
молодого ченця з боку досвідченого Леонтія Карповича, відсутність свя-
щенницьких шат, що затримало ритуал висвячення Смотрицького в ієрар-
хи тощо. У цих описах простежується риторична “авторська покора”, оскі-
льки самому письменнику, згідно зі змістом твору, навпаки, все сприяло і 
було знаком Божого Провидіння. Така однозначність викладу характерна 
загалом для всіх полемістів барокової доби, незалежно від їхньої конфе-
сійної приналежності. 

Апологетичний виступ Мужиловського після спроби Смотрицького ре-
абілітувати своє добре ім’я ченця та громадянина – це не стільки заклик 
про повернення опонента у лоно Православної Церкви, як гімн її прослав-
лення, створений із різних риторичних засобів. 

Трактат Мужиловського містить традиційний вступ і дванадцять чітко 
структурованих розділів, які лише частково покриваються із текстом опо-
нента: 

1) “Rozdział I, w którym traktuje się o fortelach Odstępników Cerkwi 
Chrystusowej”, 

2) “Rozdział II o niesłusznej intencji Apologiara na pielgrzymowanie do 
ziemi świętej”, 

3) “Rozdział III o niesłusznym zadaniu przez Apologiara Cerkwi Ruskiej 
Prawosławnej, jakoby nie miała wiedzieć jako wierzy”, 

4) “Rozdział IV o tym, iż niżej pomienieni trzej Scribentowie niesłusznie od 
Apologiara za Theologów Ruskiej Prawosłanej Cerkwi bywają poczytani, 
z między których najpierwszy Zyzani. O sądzie pojedynkowym”, 

5) “Rozdział V, iż niesłusznie zadaje Apologiar błąd heretycki Zyzaniemu, 
gdy nie przyznawa doskonałej zapłaty duszom Świętych”, 

6) “Rozdział VI o tym, iż niesłusznie przymawia Apologiar Zyzaniemu 
jakoby on nie miał przyznawać Jerejstwa albo Kapłaństwa i pośrednictwa 
Chrystusowi na wieki”, 

7) “Rozdział VII o tym, iż Cerkiew Wschodnia nigdy Pismami heretyckimi 
prawdy swojej nie broni ani na nich polega”, 

8) “Rozdział VIII o tym, iż nie masz kromie Chrystusa wszystkiej Cerkwi 
Pasterza powszechnego i iż na nim samym Cerkiew jest zbudowana”, 

9) “Rozdział IX o tym, iż władza Biskupa starego Rzymu jest ograniczona i 
w Cerkwi Chrystusowej kromia samego Chrystusa nie masz Monarchi”, 

10) “Rozdział X o tym, iż Cerkiew Wschodnia dla pobłądzenia 
Orthologowego błędem i herezją pomawiana być nie ma”, 

11) “Rozdział XI o tym, iż Duch ś. Od Ojca samego pochodzi i o tym, iż 
Ortholog w błędach swoich będąc zganiony od Patriarchi 
Konstantynopolskiego za Cerkiewnego nauczyciela mienić się nie może”, 

12) “Rozdział XII o synodzie florenckim i o niektórych niesłusznych od 
Apologiara zadanych Cerkwi Prawosławnej Punctach”. 



423 
 

Для порівняння, в “Апології” М. Смотрицького нараховуємо понад со-
рок розділів без чіткого їх розмежування і тематичного структурування. 
Паралельне співставлення поглядів Стефана Зизанія, Філалета та Ортолога 
слугує висвітленню цілісної позиції усіх тогочасних православних бого-
словів, які проповідували ті самі істини віри, проте робили це кожен в ін-
дивідуальний спосіб. 

Апологію Мужиловського завершують три невеликі післямови. Дві з 
них звернені до священників і братів-ченців (“Do Braci stanu Duchownego”, 
“Do Braci w zakonie będącej”), натомість третя присвячена усім православ-
ним для зміцнення їхньої віри (“Przestroga na Narodu Szlacheckiego, który 
oponuje się przy prawosławnej wierze i Cerkwi wschodniej”). Цікаве спосте-
реження, що в усьому творі Мужиловський звертається до опонента 
у другій особі однини (“miły Apologiaru”) і лише в прикінцевому зверненні 
до православного народу згадує про нього відсторонено, у третій особі. 

Автор назвав себе покірним слугою, богомольцем, використавши кон-
цепт побожності, протиставивши його безбожності, вуякій звинуватив 
опонента. Письменник у формі чуток висловив своє ставлення до супроти-
вника, надавши йому негативних характеристик і змалювавши образ внут-
рішнього вовка. Із цього приводу писав: “Każdy to na oko widzi / żeś 
hipokryta /  co i Ojciec twój w Duchu S. Pamięci / Błogosławiony Leontiusz 
Karpowicz Archimandryta, Cerkwie Zesłania Ducha Ś. Wileńskiej / w tobie 
widział / dla czego i do Zakonu cię przyjmować niechciał / znając żeś ty miał 
wielkie turbacje Cerkwie Bożej czynić / tylko czasowi schodząc / żądaniu niektórych 
osób / którzy wnętrznego Wilka mało znali / rad nierad przyjąć musiał do 
Zakonu / i ręce omywszy czyst jest od tego” (Mużyłowski 1629, 6b). Цей сим-
вол перегукується із біблійним вовком, який забрався в отару овець, натяг-
нувши на себе овечу шкіру. Таким чином, автор звинуватив опонента у 
лицемірстві та підступності, які начебто були притаманні владиці ще за 
часів його перебування в лоні Православної церкви. Така характеристика 
свідчить про упередженості письменника щодо свого колишнього одноду-
мця. 

Мужиловський не зупинився на цій радикальній характеристиці, а пі-
шов далі, порівнявши Смотрицького з Іудою, який зрадив Христа. У ви-
словлюваннях такого типу простежуємо домінування емоційного чинника, 
який в апології православного ієрарха брав гору над богословськими дока-
зами. Унаслідок цього посилення емоційної картини твору складається 
враження, що Мужиловський уступав своєму супротивнику по перу 
в ораторських здібностях та знаннях. Більше того, порівнюючи апології 
Смотрицького та Мужиловського, доходимо до висновку, що реалістично-
сті подій і фактів, зображених у Смотрицького, протиставлено художній 
вимисел, що значно зближує твір Мужиловського із художньою літерату-
рою, проте віддаляє його від богословського викладу. Це стало ще однією 
причиною, яка призвела до того, що ім’я письменника потрапило у забут-
тя. 



424 
 

Образ вовка обіграний Мужиловським на рівні символу та формальної 
гри слів. Зокрема, в апологетичному виступі читаємо: “Oszczuczony wilk by 
się i pokazywał być pasterzem / owce onego niezwykli słuchać / co się i stobą 
stało” (Mużyłowski 1629, 10). Простежуємо тут протиставлення образів пас-
тиря та сіроманця. 

Серед інших антонімічних пар, використаних у творі, – небо і пекло, 
Каїн та Авель, Лот і мешканці Содоми та Гомори тощо. У цьому образно-
му різноманітті викристалізувався концепт святості, якому Мужиловський 
надав особливого значення. 

Важливим для автора твору “Antidotum…” залишався концепт місця. 
Він підкреслював: “Stąd nie idzie żadna prawda / być na miejscach śś: być 
przy ludziach świątobliwych / abowiem i Judasz z Christusem Panem był w 
Jeruzalimie / i tajemnic wszystkich wiadomy: jednak za tym nie szło / aby miał 
być do końca dobrym / gdyż Pana dla łakomstwa przedał / coś i ty uczynił z 
Narodem naszym i ze wszystką Cerkwią Wschodnią” (Mużyłowski 1629, 7). 
Образ біблійного Єрусалиму в концепції письменника перегукується із 
святістю православ’я, на якій він наголошував при кожній нагоді. 

Як ми вже попередньо зазначали, маємо справу не з типовим бароко-
вим трактатом, а його художнім трактуванням, що значно наблизило твор-
чість письменника до наступного етапу розвитку літератури українсько-
польського пограниччя. 

 У праці змальовано образи земного та небесного раю. Окрім того, пи-
сьменник заперечив верховенство папи, наголосивши на єдиному верхо-
венстві Христа. Це основні богословські тези, які мали навернути супроти-
вника. Хоча богословського матеріалу і достатньо, він значно уступає міс-
це художнім засобам, завдяки чому стиль Мужиловського глибоко індиві-
дуальний і його не можна переплутати з жодним іншим. 

Таким чином, можемо підсумувати, що творчий доробок 
А. Мужиловського, який належав до барокового польськомовного пись-
менства, цінний у художньо-образному плані, оскільки містить барокові 
концептичні структури, які відображають рівень персвазії тогочасної поль-
ськомовної прози. Передусім це концепти нерозумної старості та мудрої 
молодості, концепт Матері-Церкви з виразними лементаційними мотива-
ми, концепт безбожника тощо. У цьому художньому різноманітті окремого 
риторичного звучання набув образ автора як борця за віру та національні 
цінності. Творчість Мужиловського, сповнена радикальності та літератур-
ної віртуозності у веденні полеміки, може слугувати зразком барокової по-
лемічної прози. 
 

Із листування українських письменників-полемістів 1621–1624 років 
(1993). Записки Наукового товариства імені Шевченка. Т. ССХХV. Праці 
історико-філософської секції. Львів. 

Сухарєва, С. (2015). Риторичний простір польськомовної прози XVII 
століття. Вежа-Друк. Луцьк. 



425 
 

Kempa, T. (2012). Protopop słucki Andrzej Mużyłowski – antagonista unii 
brzeskiej z pierwszej połowy XVII wieku. W ks.: Od Kijowa do Rzymu. Z dziejów 
stosunków Rzeczypospolitej ze Stolicą Apostolską i Ukrainą. In-t Badań 
Literackich nad Dziedzictwem Kulturowym Europy. Białystok. S. 745–773. 

Mużyłowski, A. (1629). Antidotum przezacnemu narodowi ruskiemu, albo 
warunek przeciw apologii jadem napełnionej, którą wydał Meleti Smotrzycki, 
niesłusznie Cerkiew Ruską prawosławną w niej pomawiając haeresją i 
schismą. dla niektórych scribentów. Druk Monasterski. Kijów. 

 Smotrzycki, M. (1987). Apologia peregrinacji do krajów wschodnych przez 
mie Meletiusza Smotrzyckie[go] ... do przezacnego narodu ruskie[go] ... 
sporządzona.  W ks.: Collected Works of Meletij Smotryc’kyj. Ukrainian Re-
search Institute of Harvard University. Harvard. P. 515–625 

Smotrzycki. M. (1610). Threnos, to jest Lament jedynej Ś. Powszechnej 
Apostolskiej Wschodniej Cerkwie z objaśnieniem dogmat wiary. pierwszej 
z Greckiego na Słowiański, a teraz z Słowiańskiego na Polski przetłumaczony 
przez Theofila Ortologa, tejże Świętej Cerkwie Wschodniej Syna .  Druk. 
Bractwa Świętego Ducha. Wilno.  

Wagilewicz, D. J. (1996). Pisarze polscy Rusini. Południowo-Wschodni 
Instytut Naukowy. Przemyśl. 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
  



426 
 

АНАЛІЗ ЛІТЕРАТУРНО-МИСТЕЦЬКИХ ЖУРНАЛІВ  
УКРАЇНИ ТА ПОЛЬЩІ (НА ПРИКЛАДІ “КУР’ЄРА КРИВБАСУ” 

 ТА “CIECHANOWSKIСH ZESZYTÓW LITERACKICH”) 
 

Наталія Чаура 
 

(Україна) 
 

У статті окреслено стан друкованих ЗМІ про літературу Польщі та 
України. Зазначено шляхи висвітлення літературно-мистецького дискур-
су. На основі аналізу контенту часописів “Кур’єр Кривбасу” та 
“Ciechanowskie zeszyty literackie” за 2014-2017 роки простежено особливо-
сті стратегій розвитку та взаємної комунікації. 

Ключові слова: літературно-мистецький дискурс, контент, конверге-
нтні медіа, комунікативна ситуації. 
 

ANALYSIS OF LITERARY MAGAZINES OF UKRAINE                               
AND POLAND (ON THE EXAMPLE OF “COURIER OF KRIVBAS”                 

AND “CIECHANOWSKIСH ZESZYTÓW LITERACKICH”)  
 

Natalija Čaura 
 

The article outlines the state of the print media about the literature of 
Poland and Ukraine. The ways of covering the literary and artistic discourse 
are indicated. Based on the analysis of the content of “Courier of Kryvbas” and 
“Ciechanowskie zeszyty literackie” for 2014-2017, the features of development 
strategies and mutual communication are traced. 

Key words: literary and artistic discourse, content, convergent media, 
communicative situations. 

 
Розвиток кіберпростору вимагає нової системи правил регулювання 

будь-якого контенту. Конвергентні медіа сприяють формуванню нових ви-
дів суспільних відносин, розширюючи комунікацію до використання ‘тра-
нскодінгу’ (за Мановичем). Таким чином, цифрове суспільство призводить 
необмежений доступ до інформації. Зростає видова різноманітність медіа, 
створюється чимала кількість сайтових різновидів, можливе рейтингуван-
ня авторів і контенту, голосування та форуми. У період ХХІ століття мо-
жемо говорити про інтеграцію із соціальними мережами, різними народа-
ми, значною кількістю фоторепортажів тощо. Розвивається їх інтерактив-
ність завдяки дигіталізації випусків попередніх років (за Половинчак). Чи-
тач може бути і активним її користувачем, і викинутим на маргінеси соціа-
льної комунікації. Нові медіа несуть у собі багатосторонній обмін матеріа-
лами як з одним користувачем, так і з аудиторією в цілому, відповідно ко-
мунікація набуває синхронного характеру. Стираються межі між творцем і 
споживачем повідомлення, зникають посередники у передачі інформації. 



427 
 

Така ситуація внесла корективи у створення друкованої продукції ЗМІ. Як 
зазначає  J. Dzierżyńska-Mielczarek, “Po 2010 roku obserwuje się jednak coraz 
mniejsze zainteresowanie prasą drukowaną. W ciągu pięciu lat szacowane 
rozpowszechnianie gazet i czasopism spadło o 1/5” (Dzierżyńska-Mielczarek, 
2017). Однак, ряд видань, удосконалюючи свій зміст, розширюючи ауди-
торію, досі функціонують на ринку засобів масової інформації. Редакційна 
політика будь-якого літературного видання спрямовує свою діяльність на 
об’єктивне представлення літературного процесу, презентуючи частину 
літературного життя сьогодення. Таким чином, узагальнюючи досвід нау-
ковців, варто виокремити рівні конвергенції, запропоновані Т. Барра, які 
реалізуються у науковому доробку Ю. Половинчак. Мова йде про функці-
ональний рівень, який, на нашу думку, яскраво представлений в аналізова-
ній періодиці (Половинчак, 2017). Саме він стосується технологій та тран-
сляторів контенту. І якщо С. Херрінг вважає, що основна функція конвер-
гентних медіа – це розвага, то літературно-мистецькі часописи у прагненні 
до збільшення читацької аудиторії не нехтують комунікативною та інфор-
маційною функціями. Постмодернізм у поєднанні з розвитком нових медіа 
вимагає гібридизації жанрових основ літератури. Есеїстичні, публіцистич-
ні чи літературно-критичні матеріали мають зони перетину та активно вза-
ємодіють між собою на сторінках одного і того ж часопису.  

Наукова новизна отриманих результатів полягає у порівняльній харак-
теристиці сучасних видань Польщі та України і способів представлення 
літературного процесу на сторінках вибраних для аналізу журналів.  

Мета статті – порівняти особливості трансляції літературно-
мистецького дискурсу на сторінках часописів про літературу Польщі та 
України. Нашу увагу привернули друковані видання “Кур’єр Кривбасу” та 
“Ciechanowskie zeszyty literackie” за 2014-2017 роки. Для досягнення мети 
слід виконати низку завдань: окреслити особливості вибраних часописів 
двох країн в епоху конвергентних медіа, простежити шляхи висвітлення 
літературно-мистецького дискурсу на їх сторінках, визначити спільні та 
відмінні стратегії їх розвитку та комунікації. 

Питання технологій нових медіа, що впливають на традиційні друкова-
ні та електронні видання, цікавили багатьох учених. Зокрема, про необхід-
ність змін у принципах впорядкування сфери медіа та контенту говорили 
В. Іванов, С. Квіт, О. Кислов, К. Кріч, Д. МакКуіл, Л. Мановіч, 
Г. Почепцов, А. Ріхтер, Д. Тамбіні; про вплив мережевого суспільства на 
характер соціальних комунікацій, новий тип взаємодії, відчуження між 
учасниками комунікації, аналіз нових медіа в контексті теорій мережевого 
суспільства свідчать праці Б. Велмана, Ю. Габермаса, Т. ван Дейка, 
М. Кастельса, Ш. Таркла та ін. R. Filas порушував питання щодо розвитку 
чи занепаду польських друкованих ЗМІ. А. Hejmej цікавився літературою в 
сучасних засобах масової комунікації. Автор розвідки знайомить читачів із 
етапами розвитку медіатекстів, акцентує на наявності у таких ЗМІ своєрід-
ної градації: текст – інтермедіатекст – гіпертекст. Дослідник у співіснуван-
ні старих та нових медіа вбачає справжню кризу літературознавства в май-



428 
 

бутньому: “W kulturze konwergencji (to znaczy współistnienia starych i nowych 
mediów), pozwala odsłonić, jak sądzę, faktyczne źródło kryzysu tradycyjnego 
dyskursu literaturoznawczego” (Hejmej 2014, 247). У контексті розвитку 
польської літератури критик зазначає, що існує загроза маргіналізації ку-
льтурних кодів у літературі саме через гібридизацію традиційних жанрів. 
Однак, результати попередніх досліджень засвідчили, що видання, які орі-
єнтуються на масового читача, продовжують своє існування досить успіш-
но.  

М. Наумова зазначає, що нові медіа сприймаються як “союз інтерак-
тивних комунікативних технологій і цифрових засобів трансляції, в яких 
головним посередником стає мережа Інтернет” (Наумова 2011, 86). Це 
дозволяє синтезувати на одній медіаплатформі текстовий, аудіовізуальний, 
ілюстративний та інтерактивний контент. Подібну думку висловлював і 
Z. Bauer, розглядаючи нові медіа в контексті традиційних ЗМІ, що опини-
лися в цьому середовищі “«Nowe media» jawić się nam mogą raczej jako 
media tradycyjne, które znalazły się wotoczeniu cyfrowym i tym samym musiały 
(używamy tu popularnego, «uczłowiecza-jącego» media, sposobu mówienia o 
nich) zacząć się posługiwać takim językiem, który byłby zrozumiały dla maszyn 
cyfrowych – kompyterów” (Bauer 2009, 131). Це  поступово витісняє з ринку 
друковані видання. Саме тому редакційна політика видань про літературу 
намагається розширити свою читацьку аудиторію, наповнюючи журнали 
новими рубриками, текстами, які сприйматиме і непідготовлений читач.  

У своєму дослідженні ми звернули увагу на літературно-мистецькі ча-
сописи  “Кур’єр Кривбасу” та “Ciechanowskie zeszyty literackie”. “Кур’єр 
Кривбасу” – український літературно-мистецький часопис, що фіксується 
як квартальник і виходить у світ з 1994 року у Кривому Розі. На його сто-
рінках друкуються прозові та поетичні тексти, переклади, літературно-
критичні, публіцистичні, мистецтвознавчі матеріали. Головний редактор, 
письменник півдня України Г. Гусейов акцентує увагу читачів на творах 
митців, які змушені були мешкати та працювати за межами України. Саме 
тому часто окремі випуски присвячені видатним постатям літератури діас-
пори. Чимало питань стосується не тільки літератури, а й мистецтва. Реда-
кційна політика розвиває інтермедіальні особливості власного контенту. 
Наприклад, Ю. Косач цікавиться театром, М.-Р. Стех аналізує кіносценарій 
“Чорногора палає”, Л. Брюховецька публікує загальну розвідку про кіно 
“Велике кіно завжди національне”, де говорить, що мистецтво стирає всі 
кордони. Зокрема, у випуску 2014 року №293-295 З. Лісовська-
Нижанківська пропонує увазі читачів біографічний нарис відомого україн-
ського графіка і маляра Роберта Лісовського “Роберт Лісовський, митець і 
людина”. Будучи дочкою відомої особистості, вона найглибше розуміла всі 
грані його генія. Авторка пропонує розглядати творчість митця з біографії, 
яка відкриває справжню суть та мотиви, які відтворював у своїх графічних 
роботах батько. З огляду на державні перетворення митець був змушений 
емігрувати, але, за твердженням  авторки, до останнього подиху сумував та 
згадував Україну.  



429 
 

“Ciechanowskie zeszyty literackie” – польське періодичне видання, що 
виходить раз на рік в Цеханові з 1999 року. Кожен номер має свою назву та 
тему, часто присвячену окремій визначній особистості літературного про-
цесу, зазвичай пов’язаного з північною Мазовією. Жанрове наповнення 
матеріалів подібне до українського журналу. Наприклад, часопис пропонує 
інформацію про різноманітні мистецькі заходи регіону. Ці статті носять 
інформаційний характер, описують специфіку свята, його теми та ідеї. 
Особлива увага приділяється виставкам чи презентаціям, що дають осмис-
лити загальну концепцію будь-якого зібрання або фестивалю. Зокрема у 
статті за 2018 рік йдеться про “Animatorów kultury świętowanie”, де акцен-
тується особлива увага на учасниках культурного розвитку та мистецьке 
становлення визначеного регіону.  

Часописи, які привернули нашу увагу, мають відповідні онлайн-версії, 
еквівалентні оригіналам. Головна мета появи Інтернет-сторінок полягає в 
просуванні онлайн-версій. Вони вміщують інформацію про саме видання – 
його програмну концепцію, редакційний колектив, контактні дані, логотип. 
Сайт “Кур’єра Кривбасу” пропонує ознайомитися зі змістом друкованих 
випусків, а задля зацікавлення читачів окремі публікації викладено повніс-
тю. Натомість реалізація польського видання у всесвітній мережі є склад-
нішою, бо представлена у вигляді вебверсії. Крім загального інформацій-
ного подання “Ciechanowskie zeszyty literackie” містять повні зразки публі-
кацій та архіви видань у PDF-форматі. 

Задля якісного контенту видання у кадровій політиці апелюють до 
стратегії розвитку літературного процесу, даючи змогу молодим авторам 
публікуватися на сторінках видань. Польський журнал містить хроніку, що 
відбиває найважливіші літературні події року, наголошуючи на конкурсах, 
зібраннях та конференціях. Українське ж видання дає змогу читачам долу-
читися до процесу створення якісної літератури, повідомляючи про конку-
рси та фестивалі, окреслюючи всі можливі умови для подачі заявок. Обид-
ва видання після запропонованого прозового чи поетичного матеріалу по-
дають короткий опис основних віх життя та творчості  митця.  

Щодо змістової структури, то журнали містять постійну та змінну руб-
рикацію. Співвідносячи літературні твори з публіцистикою загалом, слід 
зазначити, що 60% ‒ це художня література, 40% ‒ публіцистичні та літе-
ратурно-критичні матеріали. Однак, “Ciechanowskie zeszyty literackie” міс-
тять іншу картину втілення літературного процесу у співвідношенні 50% 
(публіцистика та літературна критика) до 50% (художні твори). Контент 
видань транслює дискусії про майбутнє, шляхи та перспективи розвитку 
держав. Адже літературний процес існує нерозривно із суспільними зміна-
ми та трансформаціями.  

Український журнал “Кур’єр Кривбасу” часто вербалізує формування 
суспільної свідомості у напрямі до національного розвою та сприяння сус-
пільної консолідації. Читачі отримують можливість робити власні виснов-
ки, осмислити події сьогодення. Наприклад, порушується тема воєнних дій 
на території країни. Ці події знаходять втілення у тексті прозових мініатюр 



430 
 

Олафа Клеменсена “Літо-АТО” за 2015 рік, в яких поступово втрачається 
зв’язок із реальністю, кожен предмет стає персоніфікованим, а зображений 
світ живим, фактурним та втомленим. Південний схід України автор пока-
зує через олюднення військової техніки, де Танки представлено “зеленими 
ведмедями, що риплять у лісі” й страшенно люблять мед (Клеменсен 2015, 
186), Пуха – любить дітей, вишиває, любить шоколад з горіхами “вайлува-
та й добра. Хазяйновита. Сором’язлива” (Клеменсен 2015, 187), Бетеери – 
їжаки,  вони знаходяться у гармонії з людьми і навіть можуть зватися дру-
зями. Дія першої мініатюри “Танки. Пухи та Бетеери (Південний схід 
України)” відбувається у лісі під час спілкування пасічника та військових 
або біля присадибних ділянок. Життя автор порівнює із медом: “Пасічник, 
усміхаючись, виносить полив’яні миски, повні текучого, мовби саме жит-
тя, майського меду” (Клеменсен 2015, 186). Атмосфера осяяна посмішка-
ми, та все змінюється від короткого запитання про стан військових дій. 
Поряд із танкістом чи генералом (якого автор порівнює з котом), що хмур-
ніє від подібних запитань, техніка теж перестає посміхатися: “Танк одразу 
припиняє ласувати медом і, не підіймаючи морди від миски, з ненавистю 
гарчить” (Клеменсен 2015, 186), що говорить про тісний зв’язок між лю-
диною та зброєю. Митець персоніфікує не лише речі, що оточують людей, 
але й зону військових дій, надаючи їй образу жінки, дівчини-скіф’янки, що 
нагадує сіру мишу, яка оселилася серед битої цегли: “Очі тоненькі, блис-
кучі, наче відполіровані камінці…або кулі. Сало бере з рук і несе до нори, до 
схованки, набитої мертвими вояками, відірваними ногами й руками, поки-
нутими з переляку; танками, БТРам” (Клеменсен 2015, 189). У своїй опо-
віді автор часто використовує українську символіку. Під натиском війсь-
кових дій ламаються долі людей і родин. Жінки не хочуть відпускати своїх 
коханих до АТО, проте зупинити їх не в силах. Саме жінки асоціюються із 
присипаною сірим пилом кропивою. У народних переказах кропива висту-
пає оберегом (жінки оберігають своїх коханих молитвами) і водночас при-
тулком злої сили, адже невідомо, чи повернеться коханий додому, чи його 
шлях буде усипаний небезпеками. “Новини. Міста. Убиті. Поранені. Теле-
візор та Інтернет. Розмови лишень про одне: коли закінчиться  і коли на-
паде” (Клеменсен 2015, 189). Подібні рядки відображають загальний на-
стрій держави у процесі оборони від нападників. Це своєрідний щоденник, 
наповнений почуттям болю, замріяності та любові.  

Наприклад, редакція не лишила поза увагою таке гостре питання, як 
Чорнобильська катастрофа. У випуску № 293-295 за 2014 рік І. Михайлин 
у прагненні проаналізувати новий роман Г. Ткаченко “І засурмив третій 
ангел…”, робить незначний екскурс до способів трансляції цієї теми, окре-
слюючи праці попередників. Автор наголошує на тому, що катастрофа ро-
зділила життя України на ‘до’ та ‘після’. Саме крізь призму людських доль 
та характерів письменниця знайомить читачів із наболілими сторінками 
історії. Автор розвідки наводить переконливі аргументи на користь струн-
кості та довершеності роману, акцентуючи на композиційних особливос-
тях та позасюжетних елементах.   



431 
 

Крім того, редакція корегує тематичну структуру видання, створюючи 
тематичні рубрики, номери тощо. Українське видання часто присвячує ви-
пуски письменникам діаспори, але з часом акценти перемістилися в бік ро-
боти перекладача, присвячуються випуски відомим письменникам-
модерністам світу, переклади творів яких найчастіше публікувалися у ви-
данні. Це дозволяє підтримувати власний імідж та пристосовуватися до 
обставин, в які ставить їх розвиток всесвітньої мережі. Наприклад, біль-
шість матеріалів із рубрики “Витоки” часопису “Кур’єр Кривбасу” за 2014 
рік присвячено Езрі Павнду – відомому американському поету-модерністу, 
активному політичному діячеві того часу. На сторінках аналізованого ви-
дання його твори представлені у перекладах І. Костецького. Задля достові-
рності фактичних матеріалів, редакція розміщує переписку перекладача з 
відомою постаттю світового літературного процесу. Натомість 
“Ciechanowskie zeszyty literackie”  цікавляться авторами, які безпосередньо 
пов’язані з Північною Мазовією. Своє місце на його сторінках знайшли 
Z. Krasiński, M. K. Sarbiewski,  H. Sienkiewicz, M. Konopnickа,                    
M. Skłodowskа-Curie, Z. Morawskа та ін.  

Польське видання чітко виокремлює власний літературний процес, 
транслюючи його у рубрику “Strony nasze”, де довільно публікуються тво-
ри митців окресленого регіону Польщі. Часто, крізь призму розмов, читачі 
можуть зробити висновок щодо ставлення окремих митців до стану літера-
тури сьогодення, процес становлення творчих особистостей на фоні дер-
жавних перетворень. Так, у розмові T. Kaczorowskiej з  J. Roszkowskim мо-
ва йтиме про творчу долю відомого письменника, есеїста, перекладача 
шведської літератури. Діалог відображає наскільки дружні стосунки мо-
жуть змінити життя людини та вплинути на подальше творче становлення 
митця (Kaczorowska, 2017).   

Загалом, більшість публікацій на сторінках літературних видань умі-
щує не тільки вихідний текст, а й його аналіз чи рецензію для кращого 
сприйняття художнього твору. Використання різножанровості матеріалів 
дозволяє створити якісний журнальний контент, що достатньою мірою 
впливає на читача, викликає бажання переконати чи розмірковувати над 
певними явищами дійсності. Така періодика готова інтегруватися з новими 
медіа. Адже для дешифрування творів художньої літератури, які безпосе-
редньо пов’язанні з парадигмальною пам’яттю, необхідно виокремити іс-
торичне підґрунтя та первісні значення.  Це дає змогу говорити про кому-
нікаційну стратегію видань, яка ґрунтується не тільки на взаємодії читача з 
редакцією, а й на глобальному спілкуванні літератур між собою.  

Наприклад, “Ciechanowskie zeszyty literackie” мають рубрику “Strony 
gościnne”, левова частина рубрики належить митцям України, зокрема з 
Волині. Переважно це відображення поетичної складової творчості митців 
українського літературного процесу в осмислені P. Krupki. Зокрема, кілька 
поетичних доробків Н. Гуменюк, П. Коробчука, М. Мартинюка, 
І. Ольшевського. Прикметним є те, що після поезій містяться короткі біог-
рафічні відомості. На відміну від українського видання, польське не міс-



432 
 

тить рецензій чи оглядів творчості означених письменників, що свідчить 
про вужче коло читачів, які повинні бути підготовленими для сприймання 
подібного матеріалу.  

Натомість “Кур’єр Кривбасу” крім перекладів творів B. Zadury, 
D. Bitnera, J. Korczaka та багатьох інших представників польського літера-
турного процесу подає короткі вступні рецензії від перекладачів із інфор-
мацією про життя та творчість обраних письменників, а також про  їхнє 
становлення на теренах країни. Подібні публіцистичні матеріали можуть 
містити як власну оцінку автора публікації, сформовану його власним дос-
відом сприйняття того чи того тексту, так і відтворювати попередні оцінки 
критиків, письменників, літературознавців. Наприклад, Ярослава Шекера у 
короткому коментарі до власних перекладів поета-монаха “Поезія буддій-
ського монаха Хань Шаня” знайомить читачів із короткими біографічними 
відомостями про митця. Задля ліпшого розуміння перекладачка акцентує 
на мовних особливостях тексту-оригіналу: “образи змінюють один одного, 
приходять і відходять, не зачіпаючи поета, не втягуючи його у вир логіч-
них побудов чи умовиводів. Кожному образові й кожній думці притаман-
ний єдиноможливий часовий пласт – тепер…” (Шекера 2015, 100). Критик 
аргументує домінування пейзажної лірики у творчості митця. Адже саме 
природна велич буття дозволяє окреслити буддійсько-філософські настрої 
його творів. Тут можемо говорити про наявність безпосередньої та опосе-
редкованої оцінки обраної жанрової ніші.  

Наявність інтерв’ю на сторінках обраних часописів свідчить про ба-
жання учасника розмови відверто говорити про вибір своїх тем та  жанрів, 
розкрити життєві обставини, які так чи інакше втілюються у його художніх 
текстах. Саме спілкування з відомою особистістю допомагає розширювати 
аудиторію шляхом усебічного та професійного висвітлення важливих пи-
тань світового літературно-мистецького процесу. Наприклад, українське 
видання (за окреслений час) пропонує читачам ознайомитися з інтерв’ю-
бесідами. Такі розмови виглядають динамічними та конкретними. Інфор-
маційним приводом для появи визначеного жанру може бути випуск нової 
книги на теренах вітчизняного простору або бажання  проаналізувати тен-
денції літературно-мистецького життя загалом. Адже інтерв’юери плавно 
переходять від особистості до аналізу актуальних  культурно-мистецьких 
чи інколи навіть суспільно-політичних явищ дійсності. Прикладом такого 
інтерв’ю є розмова зі М.-Р.Стехом “Пропонувати в суспільстві високу ку-
льтуру…” або перекладений діалог  з Дж. Макелроєм “Загублений геній 
постмодернізму”. Подібні заголовки з цитатами несподіваного чи навіть 
епатажного змісту здатні привабити читацьку аудиторію.  

Отже, часописи “Кур’єр Кривбасу” та “Ciechanowskie zeszyty literackie” 
– це видання, що презентувались майже одночасно літературній спільноті. 
Редакційна політика охоплює підготовлену аудиторію. В умовах конкуре-
нції редакції створюють ресурси для популяризації видань, організовують 
заохочувальні заходи для читацької аудиторії. Наростання інтересу до ві-
зуалізації літератури в контексті інформаційного простору сприяє втраті 



433 
 

авторитетності періодичних друкованих видань. Виникає необхідність змі-
нювати змістові, комунікативні стратегії та кадрову політику видань, роз-
ширювати контент, долучаючи ширшу аудиторію в проекції активного ро-
звитку мережевого медіаринку країни та світу. Обрані часописи приділя-
ють значну увагу авторам, які публікують свої твори на їхніх сторінках. 
Часто контент формується не на основі популярних у літературному про-
цесі тем, а на персоналіях. Часописи “Кур’єр Кривбасу” та “Ciechanowskie 
zeszyty literackie” використовують різні оцінки творчості митців, зокрема, 
коментування їхньої роботи. Наявність частих діалогів у вигляді інтерв’ю 
дозволяють говорити про необхідність двостороннього контакту між авто-
ром та редакцією, а інформація про літературні конкурси та публікації тек-
стів переможців дозволяє відкривати нові імена в літературному процесі 
сьогодення. 

 
Клеменсен, О. (2015). Літо-АТО. Кур’єр Кривбасу. №305-306-307. 

С.186-207. 
Лісовська-Нижанківська, З. (2014). Роберт Лісовський, митець і люди-

на. Кур’єр Кривбасу. №293-294-295. С.285-290. 
Наумова, М. (2011). Нові медіа та традиційні ЗМІ. Актуальні пробле-

ми соціології, психологі, педагогіки. Вип.13. С. 86-92. 
Половинчак, Ю. (2017). Конвергентні процеси в сучасному  інфопрос-

торі: трансформації текстів, практик, ієрархій. Зб. наук. пр. Нац.  б-ки 
України ім. В. І. Вернадського. Вип. 46. C. 31-44. 

Шекера, Я. (2015) Поезія буддійського монаха Хань Шаня. Кур’єр 
Кривбасу. №305-306-307. С.100-101. 

Barr, T. (2000). The changing face of Australia’s media and communica-
tions. Allen & Unwin. Australia. 

Dzierżyńska-Mielczarek, J. (2017) Poziom konkurencji na rynku prasy w 
Polsce. Studia Medioznawcze. № 4. S. 121-134. 

Filas, R. (2007). Polskie czasopisma w XXI wieku ‒ rozwój czy kryzys? 
Zeszyty Prosoznawcze. №1-2 (189-190). С. 11-51. 

Hejmej,  А. (2014). Literatura w społeczeństwie medialnym. Nowa  
filologia. Teksty drugie. S. 239-251.  

Herring, S. (2011). Commentary: Contextualizing digital discourse. Elec-
tronic resource: http://ella.slis.indiana.edu/~herring/commentary. 2011.pdf. 
[2011]. 

Kaczorowska, T. (2017). Od Grzegorza z Gołotczyzny mam w Iwooniczu 
łóżko. Ciechanowskie Zeszyty Literackie. №19. S.60-69. 

Manovich, L. (2001) The Language of New Media. Cambridge MA. The 
MIT press. Massachusetts London, England. 

Zbigniev, B. (2009) Dziennikarstvo vobec novych media: historia, teoria, 
praktyka. Studium Dziennikarskie Uniwersytetu Pedagogicznego im. Komisji 
Edukacji Narodowej w Krakowie. Universitas. Kraków. 
 
  

http://ella.slis.indiana.edu/~herring/commentary


434 
 

ПОЕТИЧНІ ВІЗІЇ Є. ГРЕБІНКИ  
НА ТЛІ СЛОВ’ЯНСЬКОГО РОМАНТИЗМУ 

 
Лілія Чикур 

 
(Україна) 

 
У статті йдеться про оригінальність і національну самобутність 

Є. Гребінки – поета-романтика. Його творчість розглядається в кон-
тексті слов’янського романтизму. Підкреслюється національна специфіка 
і жанрове розмаїття лірики. 

Ключові слова: романтизм, візія, образ-символ, національна специфіка. 
 

POETIC VISIONS OF JE. HREBINKA 
ON THE BACKGROUND OF SLAVIC ROMANTICISM 

 
Lidija Čykur 

 
The article deals with originality and national identity of Je. Hrebinka - 

romantic poet. His work is considered within the context of Slavic romanticism. 
Underlined national specificity and genre diversity lyrics. 

Keywords: Romanticism, vision, image, symbol, national specificity. 
 
Є. Гребінка – яскравий представник українського романтизму, пись-

менник-новатор, який створив невмирущі образи, разом з іншими поетами-
романтиками розбудовував жанрову систему української літератури, зба-
гатив її новими темами. Його літературна діяльність вирізняється в епіч-
них жанрах історичністю, ідеалізуванням минулого й національними мо-
тивами, в ліричних жанрах – нахилом до форм пісенної творчості. 

Із його ліричної спадщини чимало творів увійшли до золотого фонду 
класичної поезії (“Човен”, “Українська мелодія” (“Ні, мамо, не можна не-
люба любить”), “Маруся”, “Казак на чужбине”, “Украинская мелодія” (Не 
калина ль в темном лесе...”), “Песня” (“Молода еще девица я была”), “Чер-
ные очи”, “Опять передо мной знакомые поля...” та інші). 

Творам Є. Гребінки властивий художній синкретизм: “...класицистичні, 
сентиментальні, бурлескні, романтичні риси... Однак домінує романтичне 
сприйняття світу...” (Айзеншток 1968, 114). Творчість Є. Гребінки умовно 
можна поділити на дві групи: 

– поезія, “...типологічно близька до західноєвропейської та російсь-
кої романтичної лірики, у якій на зміну піднесено-ідеальним по-
чуттям приходять байронічні настрої... ” (Моціяка 2012, 22). 

– поезія, “...закорінена в естетиці українського романтизму і вира-
жена настроями ностальгії за рідним краєм та “національною” ту-
гою...” (Моціяка 2012, 22). 



435 
 

Д. Наливайко, виділяючи у світовому романтизмі “байронічну” течію, 
наголошував, що їй “…властивий специфічний комплекс настроїв, стійке 
коло тем і мотивів, певний тип героя, характерні особливості поетики і 
стилю... ” (Наливайко 1985, 122). Для неї характерний мотив “ідеалізації 
відречення”, тобто заперечення буржуазного способу життя. 

“...Подібній ідеалізації піддавалися також і душевні стани, які поро-
джувались неприйняттям дійсності і глибоким розладом з нею: розчару-
вання і меланхолія, гнітюча туга, сплін, душевне сум’яття т. п., вперше в 
історії мистецтва ці “негативні емоції” набувають абсолютної естетичної 
цінності. Виникає своєрідний культ духовного і душевного страждання...” 
(Наливайко 1985, 122). 

Байронівські мотиви “світової” скорботи, самотність особистості, по-
шук втраченої гармонії звучать у віршах Є. Гребінки “Човен” (1834), “Не-
дуг” (1837), “Молитва” (1837), “Печаль” (1837), “У. С. Уловцовой” (1846). 
Твори типологічно близькі до віршів у російській літературі: “Тоска” 
В. Бенедиктова та “Как часто пестрою толпою окружен...” М. Лермонтова, 
в яких домінує конфлікт самотньої, духовно багатої людини із навколиш-
нім світом. 

Поезія, в основі якої лежать мотиви національної туги, ностальгії за 
минулим, органічно вписується в контекст естетики українського романти-
зму, його основних тематично-стильових течій: фольклорної, фольклорно-
історичної, громадянської та психолого-особистісної. 

Так, у контексті психолого-особистісної течії можна розглядати вірш 
“Човен”, яким відкривається поетична сторінка творчості Є. Гребінки 
(1833). Його мотиви та образи не виходили за межі романтичної поезії. Як 
відзначає І. Айзеншток, човен – це “...символ людської долі, який несеться 
по хвилях життя... ” (Айзеншток 1968, 60). А Д. Чижевський вказує на те, 
що море – це символ душевного неспокою, руху, плинності... Природа – 
стихія, безодня, в якій до того всього безчинствує й хаос, з котрим брата-
ється хаос людської душі – усіляко потакаючи йому. А. Литвин у статті 
“Бароковий слід у творчості Є. Гребінки” говорить про витоки цього сим-
волу ще з античності: “Відомий ще з античної літератури, цей символ був 
народжений самим життям давніх греків. У образах бурі, хвиль, скель, га-
вані, корабля, плавання морем, керманича і корабельної аварії грецькі ав-
тори змальовували майже всю дійсність, з якою їм доводилося мати спра-
ву. Античні трагіки звикли порівнювати з морським хвилюванням людську 
душу з її пристрастями, горем, болем, і людське життя з його страждання-
ми та нещастями. Звичним було порівняння життя з плаванням, лиха з бу-
рею...” (Литвин 2012, 37-38). Розбурхане море життя тісно повʼязане з мо-
тивами смутку. 

Образ човна є доволі поширеним у світовій літературі. Одинокий човен 
надихнув не одне покоління поетів і художників. Образ човна трансформу-
ється в образ самотнього, розгубленого сучасника, який відшукує себе у 
моральному здичавінні. До цього алегоричного образу вдавались В. Жу-
ковський, М. Лермонтов, В. Забіла. 



436 
 

У В. Жуковського “ладья” – це й є саме життя, непередбачуване і не-
зрозуміле, що постійно рухається вперед. Цей рух завжди показано у роз-
витку, представлена духовна еволюція героя. Герой балади “Еолова арфа” 
“несеться” назустріч долі: 

И мчит уж в изгнанье 
Ладья через море младого певца. 
И поздно и рано 
Уныло с Минваной 
Один лишь нагорный поток говорит; 
Всё пусто; день ясный 
Взойдет и зайдет – 
Певец сладкогласный 
Минваны под древом свиданья не ждет...  
Герой вірша В. Забіли “Човен”, написаного приблизно в той же час, що 

й поезія Є. Гребінки, також нарікає на нещасливу долю і порівнює себе з 
човником у бурхливому морі: 

І я в світі, як той човник, 
Де пристать не знаю; 
Де б хотілось, там не можна, 
Бо щастя не маю... 
Дослідники правомірно порівнюють вірш Є. Гребінки з “Парусом” 

М. Лермонтова: 
Белеет парус одинокой 
В тумане моря голубом. – 
Что ищет он в стране далекой? 
Что кинул он в краю родном? 
Ліричний герой М. Лермонтова – вітрило, яке зникає у морській імлі, – 

“...символічне відображення шукань цілого покоління молодих людей, які 
не бачать світла попереду, не знаходять в існуючому житті справжнього 
сенсу. “Парус”, як і “Човен”, відображають мотиви свободи в поєднанні з 
мотивом самотності, розчарування і безнадії. 

Як бачимо, “...човен у морі є уособленням особистості, яка потрапляє у 
море подій та нестандартних ситуацій, у море життя. Образ човна містить 
певні елементи трагічності, що є в цілому характерним для романтичних 
творів. Складне протистояння особистості та навколишнього світу і ство-
рює конфлікт, напруження в поезіях...” (Айзеншток 1968, 59). 

Вірш Є. Гребінки “.Човен” відтворює настрій та переживання автора, 
який збирається поїхати до Петербурга. Поет має пережити процес викорі-
нення і вкорінення. “Людину забезпечує “корінням” спільнота, з якою ін-
дивід себе пов’язує та в житті якої він бере реальну участь (Вертій, Нові-
кова 2018, 147). Ці ідеї дослідниця Т. Шестопалова розглядає як виклик і 
чинник національної ідентичності. 

Основний мотив твору – невдоволення життям, самотністю у світі. Тут 
подається образ човна, що “...качався, бідний, один без весельця...” по си-
ньому морю, був розбитий буйними вітрами та хвилями. Молодий поет, 



437 
 

збираючись у 1833 році до Петербурга, порівнює себе із цим човном: як 
зустріне столиця юнака, як складеться його життя? Непередбачуваність і 
страх невідомого тривожили. Ці роздуми вилилися у романтичному ключі: 

Хтось човен на море пустив, 
Бурхнув він по хвилі, ниряє на волі, 
Од берега геть покотив; 
Качається, бідний, один без весельця, 
Ох, жаль мені човна, ох, жаль мого серця! 
Чого він під бурю поплив? 
Картина бурхливо-мінливого моря тісно переплітається з авторськими 

переживаннями про долю човна, що пустився у небезпечний плав, самот-
ній і без весельця. 

До психолого-особистісної течії належать і вірші, в яких переживають 
мотиви нерозділеного почуття, розлуки, зради, втрати коханої людини. Як 
пише М. Яценко, у віршах цієї течії створюється “...своєрідний культ ду-
шевного страждання...” (Яценко 1985, 47). Прикладом поезії цієї течії є 
“Рожа і дівчина” О. Корсуна, “Голуб” В. Забіли. 

До цієї течії можна узалежнити і поезію Є. Гребінки “Маруся”, яка 
пройнята ліричним дівочим сумом, де авторське “я”, як і в “Українській 
мелодії”, не бере безпосередньої участі: 

А бувало стане скушно, 
Серце ниє та болить, 
В грудях важко; плачеш, плачеш... 
Божий світ не веселить!.. 
У садку пташки щебечуть, 
По степу цвітуть квітки; 
Як послухаєш, як глянеш – 
Плачеш бозна од чого!... 
Майже вся поезія – діалогізований монолог матері з дочкою. Багата 

життєвим досвідом мати здогадується про причину туги дочки і заспокоює 
її: 

І знати не знала, чого я бажала! 
І все було, доню, я так сумовала, 
Поки твій отець мене кохати не став, 
Поки з моїм любим нас піп не звінчав... 
Кинь лихом об землю та будь веселенька! 
І думає дочка, схилившись до неньки: 
“Чом досі мене ще ніхто не кохав?..”. 
Голос автора – у щирості й задушевності печалі героїні, її зворушливо-

му прагненні дівочого щастя. 
У контексті фольклорно-історичної течії можна розглядати тексти, в 

яких провідним образом є образ могили. Персоніфікований образ могили – 
один із найпоширеніших у романтичній та народній поезії і, зокрема, в 
Є. Гребінки (“Ой у полі могила з вітром говорила”, “Ой сів пугач на моги-
лі” та інші). 



438 
 

Поети-романтики зробили могилу універсальним засобом сполучення 
живого з неживим, минулого із сучасним. Могила стає міфологізованим 
образом славетної дідівщини. Ю. Шевельов зазначав, що романтичні фор-
ми сполучення “того, що криється в могилі”, з живим світом надзвичайно 
різноманітні, при цьому трансцендентна сутність такого сполучення не 
просто визначається за факт, а стає єдиною площиною розгортання змістів, 
чи то йдеться про козаччину, чи про слов’янську давнину, чи то про біб-
лійну...” (Шевельов 1966, 760). А Т. Бовсунівська вважає, що із топосом 
могили пов’язані ідеї оживлення “славної дідівщини”, “лицарського духу” 
та “духу давнини” через мандрівку в часі й просторі, через здатність до 
медитації, вчування, “...думання та слухання таємного голосу всесвіту, за-
кодованого в цих об’єктах...” (Бовсунівська 1998, 72). 

Всякий, хто замислюється, дивлячись на могилу, потрапляє в історичну 
ретроспективу, і йому надається шанс пізнати історичну проекцію власної 
душі. Старі покинуті могили, на яких часом немає хреста і жодних ознак 
поховання, сприймаються як німотні свідки минулої величі. 

Таким чином, поетика могили в українському романтизмі заворожує не 
жахами, пов’язаними з потойбічним життям, а тією життєдайністю, що по-
хована в домовині. Відродження слави дідів, їх волі – ось мета поетичного 
звернення до могили. 

У кількох поезіях Є. Гребінки образ могили виступає як “...пам’ятник 
слави, як неодмінний атрибут українського степу, як символ волі та вічно-
го зв’язку з рідною землею...” (Волинський 1963, 53): 

Казак и просил, и молил, умирая, 
Насыпать курган в головах: 
“Пускай на кургане калина родная 
Красуется в ярких плодах. 
Пусть вольные птицы, садясь на калине, 
Порой прощебечут и мне, 
Мне, бедному, весть на холодной чужбине 
О милой, родной стороне!” 
(“Казак на чужбине”). 
Образ могили набуває символічного й конкретно-реального значення у 

поезії  “Опять передо мной знакомые поля...”. 
Всё так же, как в былые дни, 
Безбрежно тянутся зеленые поляны, 
И степью голою несутся табуны, 
И одинокие стоят курганы. 
Везде звучит Украины язык, 
И песня родины так сладостно-уныла... 
Со мной опять всё то, к чему я так привык, 
Что сердце так тепло из детства полюбило. 
Головні смислово-емоційні акценти твору пов’язані з виявленням захо-

пленням рідною землею, її мовою та піснею. “...Конкретизація образу сте-
пових могил, символічність деталей своєю основою мають реальні вра-



439 
 

ження ліричного героя, винесені ще з дитячих, отроцьких літ...” (Наливай-
ко 1985, 43). 

Образ степових могил для поета – це ще й місце історичної слави рід-
ного народу. Жалю за минулим немає, та боляче спостерігати смиренність 
сучасників. Можливо, тим і пояснюється часте звертання поета до подій 
національно-визвольної війни та її сучасників. 

Самотня могила в степу викликає різні асоціації і роздуми (“Курган”). 
Хто похований там? України сини, що склали голови за славу і спокій її? 
Чи козаки з отаманом загинули в бою з ляхами “за вольность родины свя-
тую”? А може, ворог-татарин, похований козаком-християнином? 

Могила – історичний свідок минулого – нагадає не одному поколінню 
про Січ, запорізьких козаків. Поет часто використовує прийом, що часто 
зустрічається у творчості романтиків. 

“До історії він вдається з метою викликати в сучасників почуття гордо-
сті за минуле, щоб вони пройнялися “натхненням дивним. Для цього за-
стосовується часова розбіжність дії і розповіді про неї; ліричний герой ба-
чить у степу могилу і роздумує про тих, хто там лежить” (Ніколаєнко 2012, 
115). 

До громадянської течії належать поезії Є. Гребінки, де не оминається 
мотив суспільної ролі митця та народної пісні, що “випрямляє” людину, 
запалює на боротьбу за свободу. Наскрізним є мотив патріотизму, гордості 
за свій народ, його героїчне минуле. Приділивши пильну увагу художньо-
му дослідженню подій рідної історії, поетизації народних звичаїв, Є. Гре-
бінка написав низку поезій у романтичному, патріотичному дусі. Вони пу-
блікувалися за життя письменника (“Рогдаєв пир”, “Курган”, “Нежин-
озеро”, “Печаль”, “Український бард”, “Гетьман Свирговський” та інші). 

Поетизуючи давнину, романтики сповнювали її не фактами, а образа-
ми, серед яких образ лірника, кобзаря, який поступово переростає в символ 
України. Як зазначає Т. Бовсунівська, “...відбувається становлення роман-
тичного кобзаря – велетня духу, кістки якого такі ж давні, як і сама земля 
українська…” (Бовсунівська 1997, 5). Саме романтики розвинули цей об-
раз, ввели його в культурний обіг.  

Є. Гребінка багато уваги приділяв зображенню поета – натхненного ба-
рда. Як слушно зазначає Л. Задорожна, поет Є. Гребінки – це 
“...свободолюбивець, що виступає проти несправедливого суспільного ла-
ду, який пригноблює людську особистість, це пропагандист ідеї волі...” 
(Задорожна 2000, 50). Наділений природою глибше бачити, ніж інші, чут-
ливіше сприймати людські болі, поет переживає, що люди “ближних гне-
тут”, “честь продают”, “торгуют святою любовью” (“Недуг”), Обурюючись 
і протестуючи, його герой поривається в інший, невідомий світ краси і та-
ємниці (“Скала”). 

Протиставлення поета навколишньому середовищу, піднесення його 
над натовпом – типовий конфлікт у романтичній поезії. Таке розуміння 
ролі співця Є. Гребінка висловив у поезії “Українский бард” (1837). У 



440 
 

центрі твору – романтичний образ старого бандуриста, що завжди у гущi 
народу, знає його болі й смаки, вгадує його настрій і бажання: 

Он тешит их, детей природы: 
То им “метелицу” звучит, 
То про гетманские походы 
Красноречиво говорит, 
То упырей в час непогоды 
Поет ночные хороводы... 
До образу бандуриста у своїй творчості звертались Л. Боровиковський 

(“Бандурист”), А. Метлинський (“Бандура”), Т. Шевченко (“Перебендя”). 
У Л. Боровиковського образ співця-бандуриста породжує у поета нос-

тальгію за тим, що колись цей співець надихав козаків на бій. У творчості 
А. Метлинського бандурист – “...явище поза реаліями сучасного поетові 
буття...”. Поет лише закликає: 

Вспом’янім лиш його йому ж в дяку! 
Бо вже які й чули, позабували... 
...Де ж ти дівався, та старий співаче, 
Ой заспівай нам про життя козаче! 
Є. Гребінка розвиває у зображенні ролі та значення бандуриста творчу 

концепцію Л. Боровиковського. Як і в Л. Боровиковського, твір 
Є. Гребінки поділяється на дві частини: у першій змальовується діяльність 
бандуриста в теперішньому і минулому, в другій частині ведеться розпо-
відь про боротьбу українського народу за незалежність. У 
Л. Боровиковського цю боротьбу очолює Б. Хмельницький, у Є. Гребінки – 
Наливайко. 

В основу пісні лягла дійсна історична подія з конкретними історични-
ми особами: Северина Наливайка, подвиги якого в боях із турками і шлях-
тою стали легендарними й були оспівані в народних піснях; коронного ге-
тьмана польського війська Жолкевського. Після виснажливих боїв під Лу-
бнами, над Солоницею, козаки зупинилися, щоб закріпитися. Поляки ото-
чили козаків і тримали облогу два тижні. Виникла нагальна потреба пере-
говорів. Умови здачі були дуже важкі: козаки мусили видати старшину, 
між іншим Шаулу і Наливайка... Поляки не дотримали перемир’я, військо 
кинулося на безборонних і вбило велике число, казали, що з 10 000 людей, 
що тоді були в таборі, втекло ледве 1 500. Це було 6 червня 1596 року. На-
ливайка після жорстоких катувань спалили на вогні. Є. Гребінка дотримав-
ся історичного факту в найменших деталях, не приховуючи своєї симпатії 
до народного героя-оборонця волі й віри: 

Видно, так судьба судила! 
Бог Украину наказал: 
Наливайко в плен попал; 
Наша слава приуныла; 
На украинских степях 
Победил счастливый враг! 
...Умер он за вольность края 



441 
 

И за веру пострадал... 
Пісня Кобзаря про Наливайка – це інтерпретація трагічної сторінки 

України, прославлення великих предків, котрі над життя цінили свободу і 
йшли на смерть за християнську віру. 

Чудодійний вплив зробила пісня кобзаря на слухачів. “...Якщо у зачині 
слухачі виступають як ліниво-байдужий натовп, то у фіналі цей натовп 
диференціюється. Вказується не тільки на родові й вікові ознаки слухачів, 
а й емоційно-психологічну реакцію на прослухану пісню...” (Задорожна 
2000, 79): 

У черноглазой у девицы 
Слеза повисла на реснице, 
Старик поникнул головой, 
Глаза у юноши сверкали, 
И дети в страхе трепетали 
От песни стороны родной. 
Звертаючись до теми національно-визвольної боротьби народу, до ми-

нулого, поет показує, що “...ідеали його сучасників спираються на кращі 
традиції народу в його боротьбі за національну незалежність... Заради цієї 
мети Є. Гребінка воскрешає історію, щоб славними ділами предків збудити 
національну гідність українців...” (Яценко 1985, 70). 

Є. Гребінка прагне нагадати людям про подвиги предків і прищепити 
їм любов до Вітчизни. Історичний час у поезії по-романтичному 
пов’язаний передусім із добою козаччини. 

На основі конкретного образу козака вимальовується панорамa всієї 
козаччини, як зазначає К. Пирогова, індивідуалізована картина відтворює 
стан всієї України... мотиви індивідуально-людських прагнень, дій і стра-
ждань, обов’язку і власних інтересів розвиваються із домінуванням конце-
птуальної тріади: особистість – громада – народ… 

Україна, як зауважив А. Міцкевич, – погранична земля, що стала міс-
цем зустрічі українських, російських і польських творців, ареною, де поль-
ські і російські поети (Залеський, Пушкін, Рилєєв, Глинський) зустрілися 
біля тих самих джерел... Увагу авторів привертали подекуди однакові об-
рази, насамперед йдеться про козацьких і гайдамацьких героїв. 

Є. Гребінка, як і харківські романтики Л. Боровиковський, 
А. Метлинський, М. Костомаров, О. Корсун, а також Т. Шевченко, 
О. Афанасьєв-Чужбинський, вводить у текст символічні образи козаччини: 
“козака”, “гетьмана”, “дедов”, “бандуриста седого”, “курган”, “вольних 
стезей”. Козаки постають передусім як абсолютно необмежені у своєму 
прагненні свободи захисники “вольности родины святой” (“Курган”), а та-
кож як борці проти польсько-шляхетського гноблення. Автор звертається 
до історичних постатей українських гетьманів Наливайка (“Український 
бард”), Свирговського (“Гетьман Свирговський”). Поет вважає козацьких 
ватажків справжніми героями-патріотами, святими мучениками за віру і 
свободу, чиї легендарні подвиги гідні наслідування. Називаючи імена геро-
їв української історії, окреслюючи їх діяння, Є. Гребінка oпоетизував образ 



442 
 

борця за свободу і незалежність батьківщини. У віршах відчувається вплив 
мотивів, почерпнутих із поем К. Рилєєва та “Запорожской старины” (1833-
1838) І. Срезневського: “Надгробная песнь Свирговскому”, “Вторая над-
гробная песнь Свирговскому”, “Убиение Наливайка”. Найчастіше в поезіях 
згадується ім’я Наливайка, про котрого 

Измлада, от самой колыбели, 
Мне грустно стенали пастушьи свирели; 
Печаль разливалася в песнях родных; 
Рыдая, я слушал унылую чайку; 
Мне пели, как ляхи сожгли Наливайку, – 
И сердце приятно болело от них... (“Печаль”). 
Є. Гребінка не стільки намагається відтворити історичну дійсність, скі-

льки подає її новому поколінню як ідеал. 
У творчості польських романтиків козак передовсім сприймається як 

воїн-лицар. 
Такі переконання створюють значно відмінний образ козака та й Укра-

їни взагалі, не дивлячись на використання українського фольклору та мо-
тивів української історії, у творчості польських романтиків (Т. Падури, 
С. Ґощинського, Ю.-Б. Залеського та інших). 

У творах польських романтиків присутнє і зображення козака як вбив-
ці, безжалісного месника, незбагненного у своїх діях. Таке розуміння обра-
зу козака притаманне поетичній спадщині О. Грози та Е. Галлі (“Могила, 
“Тимофій Хмельницький”). Козак став втіленням пекельного зла. 

Дослідження лірики Є. Гребінки підтверджує думку про те, що поета 
не можна вважати сліпим епігоном російських авторів. Виражаючи на-
строї, типологічно близькі до західноєвропейського та російського роман-
тизму, Є. Гребінка все ж зумів знайти оригінальні образи. 

Лірика Є. Гребінки тісно пов’язана з традиціями народної поезії. 
Поет вдається до обробок традиційних для народних пісень тем кохан-

ня. Не оминає Є. Гребінка і теми зради, одруження з нелюбом (“Українська 
мелодія”, “Маруся”). 

Поетично висловлюючи власні думки й почуття, митець досягав висо-
кого ступеня узагальнення. Його поезії відзначаються щирістю й безпосе-
редністю, іскристим оптимізмом і водночас активним патріотичним спря-
муванням. Цю тезу варто підтвердити рядками статті І. Набитовича “Етно-
логія та українська література…”: “творчість письменника може глибоко 
відображати етнопсихологічні особливості народу, зачіпати найголовніші 
архетипні структури. Найяскравішими прикладами таких творів може бути 
поєднання поетичного твору з музикою, побудованою на національних 
традиціях. Тоді така пісня входить у національний культурний простір як 
органічне утворення й у колективній свідомості стає народною” (Вертій, 
Новікова 2018, 88). Так відбулось і з поезіями Є. Гребінки, які у подаль-
шому стали народними піснями. 

Поет своєю лірикою показав багатство й красу українського слова, він 
продемонстрував широкі зображувальні можливості української літерату-



443 
 

рної мови: крім звичної сатирично-гумористичної тематики, цією мовою 
можна передавати й найтонші, найніжніші порухи душі, сумні медитації, 
тугу за щастям, елегійні роздуми над долею. 

У поетичній спадщині Є. Гребінки можна виділити різноманітні жанри. 
Письменник розширив межі існуючих жанрів і ввів у літературу нові ро-
мантичні жанри – романси, пісні, поетичні медитації. 

Романтичний тип мислення визначив схильність митця до елегій. Еле-
гія (грец. – журлива пісня, скарга) – один із жанрів лірики медитативного, 
меланхолійного, часом журливого змісту. У ньому часто звучать скарги на 
життєві незгоди, містяться гіркі роздуми про швидкоплинність людського 
життя. 

Елегійність Є. Гребінки соціально наснажена, наприклад, у поезії 
“Надпись к рисунку к С. А. Г-ной” (княгині Софії Олександрівні Голіци-
ній, російській письменниці і художниці). Написана в 1843 році, вона 
ввійшла в альманах “Молодик на 1844 год”. В основі вірша – переживання, 
роздуми дівчини-сироти, самотньої, запечаленої розлукою з коханим.  

Поезія Є. Гребінки настроєво багата. Почуття туги переплітається з ві-
рою у можливість людського щастя. При всій недосконалості життя – воно 
прекрасне, оскільки джерелом його радості і краси є любов і природа. 

Елегія в поетичній спадщині автора чи не найбільш адекватно відобра-
жає душевний склад і менталітет українського народу. Її джерелом стала 
народна пісня, пронизана смутком та тугою від життєвих негод, глибоким і 
щирим почуттям любові, розмірковуванням про долю простої людини. 
Шляхи розвитку елегії, її еволюція так чи інакше визначилися історією 
країни, в українська дійсність, наповнена драматичними політичними, ре-
лігійними та культурними подіями, була нестабільна, складна й трагічна.  

Низка поезій у творчості Є. Гребінки належить до жанру присвят, в 
яких важливу роль відіграє сюжет: це і напучування (“Приятелю”), і нос-
тальгія за кращими роками життя (“У. С. Ловцовой”): 

Давно уже я не писал стихов. 
Прошел мой сон поэзии прекрасной!.. 
Мне жить теперь тепло и ясно, 
Но не видать уже волшебных снов... 
А было время — пел я мотыльков 
И пышный сад украинской природы... 
Цей жанр можна віднести до споконвічних поетичних жанрів. Він 

утвердився ще у давній українській літературі; виражає складну гаму люд-
ських стосунків. Присвята – це певний спосіб поетичного висловлювання, 
яке спрямоване до конкретного адресата. У присвятах Є. Гребінки стосун-
ки між ним і автором є дружніми. Для них властивий відвертий тон висло-
влювання. 

Використовував Є. Гребінка і такий жанр, як романс. Широковідомим є  
його романс “Черные очи”, де ліричний герой прагне повністю віддатись 
любовній пристрасті: 

Очи черные, очи страстные, 



444 
 

Очи жгучие и прекрасные! 
Как люблю я вас! 
Как боюсь я вас! 
Знать, увидел вас я в недобрый час. 
Ох, недаром вы глубины темней! 
Вижу траур в вас по душе моей. 
Вижу пламя в вас я победное: 
Сожжено на нем сердце бедное. 
Но не грустен я, не печален я, 
Утешительна мне судьба моя: 
Все, что лучшего в жизни бог дал нам, 
В жертву отдал я огневым глазам. 
Розквіт цього жанру в Україні припадає на XIX – початок XX століття. 

Походження терміну “романс” пов’язують з Іспанією. В цій країні роман-
сом спочатку називалася пісня світського характеру рідною (романською) 
мовою, тобто відмінною від традиційної латиської, прийнятої для церков-
них пісень. Збірки таких пісень, об’єднаних наскрізною дією, мали назву 
“романсеро”. Широковідомі романси на вірші російських поетів 
О. Пушкіна, Ф. Тютчева, А. Фета, Я. Полонського, М. Ісаковського. 

За мотивом романс Є. Гребінки близький до однойменних віршів 
В. Бенедиктова та П. Вяземського. 

Три твори споріднює образ чорних очей, у полум’ї яких без вагань зго-
ден згоріти ліричний герой. І все ж слід віддати належне саме Є. Гребінці, 
в якого ліричний сюжет розвивається більш динамічно, напружено, з лег-
кою іронією. 

Ще одним романсовим твором поета, написаним українською мовою, є 
твір “Ні, мамо, не можна нелюба любить”; він публікувався під назвою 
“Українська мелодія” в 1840 році, і ще за життя поета став народною піс-
нею. 

Образ дівчини, яка мислить своє щастя з любим чоловіком, а поза цим 
ідеалом, “...сприйняття якого завжди максималістське – або він, або ніщо, 
такий герой не уявляє собі життя...”, є дуже поширеним в українській ро-
мантичній поезії (Бовсунівська 1997, 27). І тут можна провести паралелі з 
віршами В. Забіли “Маруся”, Л. Боровиковського “Молодиці”, 
Т. Шевченка “Тополя” і “Причинна”, де так само, як і у вірші Є. Гребінки, 
головні героїні втрачають свій ідеал, що означає для них втрату сенсу жит-
тя, а тому їх загибель слід розуміти як наступне після духовної загибелі 
явище. 

Ні, мамо, не можна нелюба любить! 
Нещасная доля із нелюбом жить. 
Ох, тяжко, ох, важко з ним річ розмовляти! 
Хай лучче я буду ввесь вік дівовати!.. 
Художня структура поезії Є. Гребінки складається відповідно до харак-

теру переживань та образного мислення героя, що зближує її з народними 
піснями. 



445 
 

У діалозі дівчини з матір’ю (а, власне, таку форму має поезія) зіткнули-
ся духовне й вічне з матеріальним, минущим. “...Гонитва за багатством ду-
ховно спустошує людину і завершується каяттям і довічними моральними 
муками... ” (Наливайко 1985, 43-44). 

Ген там, на могилі, хрест божий стоїть, 
Під ним радо й вечір матуся квилить; 
“О боже мій милий! що я наробила! 
Дочку, як схотіла, із світа згубила!”. 
Написана за народнопісенними мотивами, “Українська мелодія” прой-

нята теплими, щирими почуттями, відзначається журливим, елегійним то-
ном. 

Творчість Є. Гребінки мала велике значення для розвитку романсів. 
Письменник опоетизував інтимні переживання людини – любов, вірність, 
розлуку, ввів у свої твори фольклорні мотиви. Не стилізовані пастухи й 
пастушки, не сентиментальні й золотокудрі венери, а прості люди, здатні 
на глибокі почуття, самопожертву, ввійшли в пісенно-романсову творчість 
українських поетів і композиторів XIX століття. Його типові риси – пере-
важання інтимних мотивів, деталізоване відображення почуттів і настроїв. 
Романс у Є. Гребінки став інтимнішим, чутливішим щодо передачі найто-
нших відтінків психіки – душевних настроїв. 

“Рогдаєв пир” – це, як зазначає Л. Задорожна, “...віршована ода – слава 
«безстрашному вчителю» Олегу... ” (Задорожна 2000, 50); сюжет про князя 
Олега, зафіксований у “Повісті минулих літ”, митець переповідає, залуча-
ючи згадку про Бояна, знаного із “Слова о полку Ігоревім”. Л. Задорожна 
вказує на співзвуччя першої строфи поезії із “Бахчисарайським фонтаном” 
О. Пушкіна: 

Гирей сидел потупя взор; 
Янтарь в устах его дымился; 
Безмолвный двор вокруг хана грозного теснился, 
Рогдай сидел между друзей, 
Невнятный говор их в чертогах раздавался, 
Пред ним сладкий мед янтарною струей, 
В блестящий кубок разливался... 
Таким чином, у поезії відчутні “...ремінісценції трьох різних епох і різ-

них авторів...” (Задорожна 200, 38). 
В Україні цей жанр був відомий ще в XVI-XVII століттях. До жанру 

оди зверталися І. Котляревський, П. Гулак-Артемовський та інші письмен-
ники. У цих творах помітна тенденція до оновлення лексики оди, введення 
слів “низького стилю”, бурлеску, гумористичних інтонацій. 

Але Є. Гребінка не пішов цим шляхом. Його оди проникнуті високою 
патетикою, наявністю риторичних запитань, окликів, високої лексики. 

У період романтизму ода, залишаючись в новій жанровій системі, втра-
тила своє попереднє чільне місце. Ода перестає бути возвеличенням окре-
мої людини чи воєнних подвигів, а стає вираженням естетичних, мораль-



446 
 

них, суспільних позицій поета, іноді набуває характеру маніфесту. Безпе-
речним шедевром є тут “Ода до молодості” А. Міцкевича. 

Чимало віршів Є. Гребінки мають медитативний характер. Медитація 
(лат. – роздум) – вірш філософського змісту, в якому автор передає свої 
глибокі роздуми про деякі важливі проблеми, інколи глобального значення 
(життя і смерть, дружба і кохання, людини і природа). Особливого поши-
рення цей жанр набув у поезії сентименталістів і романтиків. Медитатив-
ний характер мають чимало віршів Є. Гребінки. Його лірична медитація – 
вірш, який містить узагальнюючі роздуми, безпосередньо не пов’язані з 
певними життєвими фактами. Вірш відзначається глибоким розкриттям 
душевного світу людини. 

До жанру медитацій належить вірш “Човен”. У поезії органічно поєд-
нуються картини реальних вражень особистості і зумовлених ними її внут-
рішніх переживань, “...динамічних змін морської стихії з медитативними 
роздумами людини...” (Бовсунівська 1997, 19). 

Як човнові море, для мене світ білий 
Ізмалку здавався страшним; 
Да як заховаться? 
Не можна ж вік цілий 
Пробути з собою одним. 
Прощай, мій покою, пускаюсь у море! 
І, може, недоля і лютеє горе 
Пограються з човном моїм. 
Ліричний герой вірша володіє подвійним баченням. Засвоєння зовніш-

нього світу відбувається паралельно із заглибленням у самого себе.  
Ліричний герой з Гребінчиної медитації “Скала” усвідомлює гострий 

конфлікт з меркантильністю, з жорстокою сучасністю й осмислює їх як 
підступну “толпу”, яка намагається “уявить” і “растоптать” його дзвінкі 
“струны”, подавити поетичне “вдохновенье”. 

Молчалив и угрюм, полон пламенных дум 
Сын любимой мечты, вдохновенья. 
Он один меж толпой; 
Проза жизни людской 
Не пробудит его песнопенья. 
Но когда уязвлен 
В сердце твердое он 
От удара судьбы непреклонной, 
Он струнами звучит – 
И блестит и горит 
Над толпой его стих среброзвонный. 
Себе ж він бачить ураженим у серце “певцом”, сповненим “пламенных 

дум”. 
Виокремлення таких жанрів, як елегія, медитація, романс, ода, вірш-

присвята у творчості Є. Гребінки дає підстави зробити висновок, що перед 
нами поет-новатор, твори якого, як зазначає Л. Задорожна, є 



447 
 

“...безнастанним пошуком у сфері художнього змісту і форми...” (Задоро-
жна 2000, 85), який поглиблює і розвиває можливості української літерату-
ри, фіксуючи в ній певні традиції і здобутки. 

Своєю лірикою поет показав багатство й красу українського слова: 
крім звичної сатирично-гумористичної тематики, цією мовою можна пере-
давати й найтонші, найніжніші порухи душі, сумні медитації, тугу за щас-
тям, елегійні роздуми над долею. 

Тому “духовну еру третього тисячоліття в Україні слід будувати не з 
чистого листа… – треба відновити своє, питоме, родове і відновлювати си-
стемно” (Вертій, Новікова, 60). Ці слова В. Азьомкіна можуть стати доро-
говказом для переоцінки класики сучасниками. 

Творчість вітчизняних романтиків була спрямована на відродження 
української національної свідомості та визначення національної самоіден-
тичності. Письменники “відроджували” у свідомості своїх сучасників і на-
ступних поколінь національні ідеали. Змальовані у їх творах життя, подви-
ги, злочини героїв, їхній побут та обставини життя, яскраво ілюструють 
героїчне минуле українського народу, зображують добу козаччини та 
представляють читачу власне бачення історичних подій. 

 
Айзеншток, І. (1968). Українські поети-романтики. У кн.: Українські 

поети романтики 20–40-х рр.  Київ. С.7-64. 
Бовсунівська, Т. (1997). Парадокси романтичного історизму. Вітчизна. 

№ 3. С. 100-116. 
Бовсунівська, Т. (1997). Тема мовчазного пророка в українському рома-

нтизмі. Дивослово. № 3. С. 3-8. 
Бовсунівська, Т. (1998). Феномен українського романтизму. Київ. 
Волинський, П. (1963). Український романтизм у зв’язку з розвитком 

романтизму в слов’янських літературах. Київ. 
Гончар, О. (1994). Українська національна ідея у художній творчості 

(перша пол. та сер. XIX ст.). Слово і час. № 9-10. C. 65-70. 
Задорожна, Л. (2000). Є. Гребінка: літературна постать. Твім інтер. 

Київ. 
Зубков, С.  (1962). Є. Гребінка: Життя і творчість. Видавництво ху-

дожньої літератури. Київ. 
Литвин, Л. (2012). Бароковий слід у творчості Є. Гребінки. Література 

та культура Полісся: зб. наук. пр. Відп. ред. і упоряд. Г. Самойленко. Вип. 
68. С. 36-42. 

Моціяка, О. (2012). Поезія Є. Гребінки і романтичні інтенції ніжинсь-
кого літературного осередку першої пол. XIX ст. Література та культура 
Полісся: зб. наук. пр. Відп. ред. і упоряд. Г. Самойленко. Вип. 68. С. 15-32. 

Наливайко, Д. (1985). Мистецтво: шляхи, течії, стилі. Київ. 
Ніколаєнко, А. (2012). Музичний код поезії Є. Гребінки. Література та 

культура Полісся: зб. наук. пр. Відп. ред. і упоряд. Г. Самойленко. Вип. 68. 
С. 42-49. 



448 
 

Формування національних основоположних підстав сучасного україн-
ського народознавства та літературознавства. Зб. наукових статей. Упо-
рядники Олексій Вертій, Олена Новікова. Українська літературна газета. 
Київ. 

Шевельов, Ю. (1966). З історії українського романтизму. У кн.: Orbis 
Scriptus. Festsschrift fur Dmitrij Tschizewskij zum 70. Geburtstag. Мюнхен. С. 
756-766. 

Яценко, М. (1985). Індивідуальні стилі українських письменників XIX – 
поч. XX ст. Київ. 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

 
  



449 
 

“БО ЧЕРЕЗ ТЕБЕ ВЗНАВ Я РАЙ І РАЙ УТРАТИВ СВІЙ!”  
(ДІВОЧІ ОБРАЗИ ЛЮБОВНОЇ ПОЕЗІЇ В. ПАЧОВСЬКОГО) 

 
Андрій Чуй 

 
(Україна) 

 
У статті досліджено галерею дівочих образів любовної лірики, зокре-

ма, наскрізний образ першого кохання ліричного героя; простежено домі-
нуючі любовні мотиви; розкрито символіку асоціативних образів-втілень 
жіночих-персонажів; виявлено домінуючі риси національного характеру. 
Визначено найхарактерніші для поетичної практики автора засоби тво-
рення художнього образу. З’ясовано основні стильові особливості любов-
ної лірики поета. 

Ключові слова: любовна лірика, мотив, образ, символ, поетико-
стильові домінанти, модернізм. 

 
“BECAUSE OF YOU I KNEW MY PARADISE AND LOST  

THE ONE!” (MAIDEN IMAGES OF THE LOVE LYRIC  
OF V. PAČOVSK’YJ) 

 
Andrij Čuj 

 
The paper focuses on the image of a lyrical hero’s beloved women. The arti-

cle analyzes the features of their appearance and character. A research reveals 
the main details of the women’s portrait; it also shows a meaning of a number of 
associative images and symbols, in which girls appear to a loving man. The pa-
per finds out the most typical artistic ways of creation of the image of the be-
loved woman. It also clarifies some stylistic features of the author’s love poetry 
and determines its main love motives. 

Key words: love lyrics, motive, image, symbol, poetic and stylistic domi-
nants, Modernism. 

 
Творчість В. Пачовського привернула увагу критиків відразу ж після 

виходу його дебютної збірки “Розсипані перли” (1901). Художньою діяль-
ністю автора цікавитися й тоді, коли він був учасником літературно-
мистецького угрупування “Молода муза” (1906–1909). У радянському лі-
тературознавстві ім’я В. Пачовського (як і решти “молодомузівців”) лиша-
лося на маргінесах літературного процесу, а звинувачення у декадентстві й 
приналежності до модернізму наклали табу на вивчення його творчого 
спадку. Постать В. Пачовського – поета-лірика й поета-борця – була реабі-
літована вже в незалежній Україні, а до того досліджувалася переважно 
науковцями з української діаспори (В. Шаян, Ю. Шевельов, В. Бірчак, 
В. Барка та ін.). 



450 
 

У 1984–1985 рр. в США зусиллями родини поета та об’єднання україн-
ських письменників “Слово” було видано двотомне видання “Василь Па-
човський. Зібрані твори” (Пачовський 1984–1985) із ґрунтовними передмо-
вами О. Тарнавського (“Поет Василь Пачовський” (Тарнавський 1984, 11–
26)), В. Барки (“Лірик-мислитель” (Барка 1985, 11–21)) та роздумами 
В. Бірчака (“Лицар-мрійник: думки і спогади про Василя Пачовського” 
(Бірчак 1985, 23–28)). Це зібрання й на сьогодні лишається найповнішим. 

З-поміж сучасних досліджень постаті Пачовського-поета найґрунтов-
нішими є монографія Е. Балли “Поетика лірика Василя Пачовського” (Бал-
ла 2008) (книзі передувала дисертація “Василь Пачовський – лірик” (Балла 
2002)), дисертації І. Хижняк (Хижняк 2004) та Н. Мушировської (Муши-
ровська 2011). 

Поетичній творчості В. Пачовського присвячено статті Є. Нахліка, 
М. Ільницького, В. Погребенника, Ю. Коваліва, С. Яреми, В. Мацієвської, 
М. Медицької, А. Верлати, О. Довган та ін. Пошукові в любовній поезії 
В. Пачовського біографічних свідчень присвячена стаття Е. Балли (Балла 
2003, 131–135). Попри те, що любовна лірика поета потрапляла в поле зору 
дослідників, вона так і не стала об’єктом окремого дослідження. Прискіп-
ливого вивчення потребують такі аспекти, як ґенеза провідних мотивів, 
поетика образів та символів. Значною мірою ці прогалини закрито в нашій 
дисертації, де окремий розділ присвячено аналізу любовної лірики “моло-
домузівців”, зокрема й В. Пачовського (Чуй 2019, 120–131). Проте зробле-
но ще не все. 

В. Пачовський вірив, що література в умовах бездержавності може від-
родити “храм держави” (Ільницький 1995, 3), тому домінантою усієї його 
творчості стала національна ідея. Проте свої поетичні проби майбутній 
“молодомузівець” почав із любовної лірики (збірки “Розсипані перли”, 
1901). Книгу відкриває однойменна поезія, присвячена Дзюні Х. – першо-
му коханню В. Пачовського (Балла 2003, 132). Ліричний сюжет вірша по-
будований навколо символічного образу “перлів-сліз”, наскрізного для 
любовної лірики В. Пачовського. Розірване і кинуте примхливою дівчиною 
на землю перлове намисто, подароване ліричним героєм, розсипалося його 
сльозами, коштовними, як перли, бо пролитими через кохання: “А ти, 
Дзюню, розірвала / І жбурнула до землі – / Мої перли покотились / По по-
мості, гей по шклі… / Мої перли, мої сльози / Розсипались по землі…” (Роз-
сипані перли… 1991, 268). 

Перли – дуже давній символ дорогоцінності і чистоти, досконалості 
(ідеально кругла форма), символ сліз. Неоднозначною є сексуальна симво-
ліка перлів. Дж. Тресіддер зазначає, що у грецькій античності перлина була 
символом богині Афродіти, але це також символ дівочої цнотливості і чис-
тоти. Асоціювання зі сльозами, продовжує тлумач, зробило перли небажа-
ною прикрасою для нареченої, адже розірване перлове намисто вважалося 
провісником біди (Тресіддер 1999, 56). 

Е. Балла вбачає фольклорну основу вірша не тільки у використанні на-
роднопісенних образів і засобів (заспівні вигуки, тавтології, пестливі фор-



451 
 

ми), а й у зверненні до народної міфології (легенда карпатського краю про 
квіти-незабудки). Дослідниця відразу помічає гендерний акцент у вірші: 
хоча, згідно з легендою, незабудки – це сльози дівчини, що впали на землю 
під час прощання з коханим, у В. Пачовського квітами стали сльози-перли 
закоханого ліричного героя (Балла 2003, 132): “Де розсипались ті перли, / 
Незабудьки поросли, / Незабудьки посходили, / Синім цвітом зацвіли…” 
(Розсипані перли… 1991, 268). 

У нашій дисертації ми показали, що Б. Лепкий найповніше з-поміж 
ранніх модерністів реалізував емоційно-почуттєвий потенціал коштовного 
символу, культивуючи його в поезії кохання поряд із більш уживаними 
народнопісенними символами. 

За словами Е. Балли, в житті В. Пачовського було три жінки, яких він 
справді кохав: Ольга Х., Стефанія Є. і Н. Горницька – його дружина з 1909 
року (Балла 2003, 134). Дослідниця знаходить у творчому доробку автора 
лише одну поезію, безпосередньо присвячену Стефанії Є. – “Видіння” 
(вперше надрукована у збірці “На стоці гір”, 1907). Дружині Неонілі поет 
присвятив цикл “Онілля” (збірка “Ладі й Марені – терновий огонь мій…”, 
1912). “У цьому циклі, – зазначає Е. Балла, – чітко вимальовується образ 
жінки як ідеал краси і святості, прототипом якого і стала дружина 
В. Пачовського” (Балла 2003, 134). 

Мотив “вічного жалю” за першим коханням домінував і в наступних 
віршах збірки, подекуди переплітаючись із мотивом хвилинних утіх, пода-
рованих іншими жінками. І. Франко одним із перших помітив, що серед 
цілої галереї жіночих образів поетичної книги, жоден не набуває індивіду-
альних рис. Проте відтворити узагальнений образ коханої-коханки все ж 
можна. Так, у віршах, присвячених Дзюні, традиційна фольклорна симво-
ліка візуалізує постать без сумніву привабливої дівчини (сонце – символ 
світла і тепла, моральної чистоти (Войтович 2002, 497); зоря – символ дів-
чини-красуні (Енцикл. словник… 2015, 300), рожа-троянда – квітка богині 
кохання Лади та її доньки – богині весни Лелі, символ дівочої краси та чи-
стоти (Войтович 2002, 442)), яка подарувала чоловікові найвище щастя 
(рай – символ щастя, кохання, найвищої насолоди (Енцикл. словник… 
2015, 678)), і водночас стала його найбільшою втратою, про що свідчить 
семантика метафоричних звертань “моя роже… моє сонце… мій ти раю… 
моя зоре, моє щастя, моє горе” (“Моя Дзюню, моя роже”) (Розсипані пер-
ли… 1991, 271–272). 

Наступним коханням ліричного героя стала Надія: “Ой не любка то, а 
мрія – / Така чиста, як лелія / … / Та й від Дзюні привітніша, / Привітніша 
та й миліша” (“Ой я маю вже надію”) (Розсипані перли… 1991, 272). В 
обох поезіях штрихи до портрету коханої дописують флористичні симво-
ли, які свідчать про ідеалізоване її сприйняття: незабудка (символ вічного 
кохання, вірності (Енцикл. словник… 2015, 624)) – в першій; барвінок (си-
мвол дівочої цноти та краси (Енцикл. словник… 2015, 39)) та біла лілія 
(символ цноти, чистоти, непорочної краси (Енцикл. словник… 2015, 448)) 
– в другій. Такий народнопоетичний портрет не дає нам чіткого уявлення 



452 
 

про зовнішність обраниці, зате чітко вказує на фольклорну естетику її об-
разу. Символами нещасливого кохання виступають потоптані й зів’ялі 
(“висхлі”) квіти. Традиційно, сховком для почуттів ліричного героя є його 
серце. Мотив відмирання старого і зародження нового кохання розкрито 
також символічно: в розбитому серці чоловіка зростають квіти, що є зна-
ком туги – шавлія (Енцикл. словник… 2015, 84), а зустріч із черговою кра-
сунею “засіває” в серце руту – символ очищення й надії на щасливе майбу-
тнє (це – авторська інтерпретація образу, адже в народній поезії рута час-
тіше була символом дівування, розлуки, самотності, нерозділеного кохання 
(Енцикл. словник… 2015, 83)).  

Поезія “В альбом Ганнусі М.” побудована на антитезах і порівняннях. 
Предметом обожнення для ліричного героя стає розкішне волосся юної 
вродливиці (“Не яре колосся, а круче волосся / Розсипалось ген аж до ніг, / 
Як жито на лан поляглося!..” (Розсипані перли… 1991, 275)), яке закоха-
ний чоловік, плачучи від щастя, змиває “перлистими сльозами”. Цікава де-
таль: сльози у віршах В. Пачовського є коштовними незалежно від того, 
спричинило їх кохання щасливе, чи нерозділене. Дещо модифікований фо-
льклорний паралелізм першої строфи вірша позначений тонким психологі-
чним штрихом: назустріч вітру ліричний герой хилиться, назустріч же ко-
ханій – кланяється: “Як вітер повіє, то я похилюся / Як ти посміхнешся, 
то я поклонюся” (Розсипані перли… 1991, 274). Трепетно-ніжне ставлення 
чоловіка до своєї обраниці та його нестримну радість від зустрічі з нею ро-
зкриває порівняння, побудоване на метафорі й фольклорних образах: “На 
груди схилюся, на грудях твоїх, / Як хмара до сонця, сміюся!” (Розсипані 
перли… 1991, 274). Емоції ліричного героя від близькості з дівчиною пос-
тупово наростають і досягають апогею в останньому рядку, де кохана ото-
тожнюється з раєм. 

Мотив плачу за коханою (цього разу – Ганнусею) звучить у поезії “Ві-
тер гне в долину явір і калину”. Кожна строфа вірша сповнена жалю та 
сліз, епітети й метафори позначені семантикою розпачу, туги, болю, без-
виході. Поезія стилізована під народну баладу: “Вітер гне вдолину явір і 
калину, / Шелестить понуро кучерявий ліс;/ Ой вже шепчуть люди, чуємо, 
що буде, / Я і ти, Ганнусю, гнемося від сліз” (Розсипані перли… 1991, 279). 

Відплакавши за Ганнусею, ліричний герой вкотре згадує свою Ольдзю-
ню. Поезія побудована на парадоксах, які, проте, не позбавлені сенсу, а 
лише вказують на суперечливість постаті обраниці. Так, дівчина у вірші – 
“забута незабута”, “приступна неприступна” і “негорда горда”. Відштовх-
нутий та зневажений чоловік стверджує, що минулий жаль тепер викликає 
в нього лише сміх, та в останній строфі все ж зізнається: “Сміюся я і плачу 
– / І плачу, не проплачу / Перлину перших мрій, / Донині ще єдину – / Єдину 
до загину, / Ольдзюню, жалю мій!” (“Я знов стрінув забуту” (Розсипані пе-
рли… 1991, 280)). 

Мотив відмови звучить у поезії “Із-за гори вітер віє” (Розсипані пер-
ли… 1991, 285–286). У скаргах ліричного героя знаходимо ще кілька 
штрихів до образу Дзюні: “Маєш серденько студене, / А смієшся так до 



453 
 

мене, / Ручку подаєш, / Що простягнеш ручку білу, То все рану наболілу / В 
серці передреш!” (Розсипані перли… 1991, 286). Дівчина відцуралась за-
коханого чоловіка, залишивши від його щастя “стовчений хрусталь” (так 
загальновідомий символ чистоти і невинності став індивідуально-
авторським символом розбитих мрій). Зневажений ліричний герой обіцяє: 
“Нехай тобі серце мліє, / Руса коса полиніє – / Я не вернуся, / Як стрінем-
ся, моя мила, / Так, як ти колись робила: / Я відвернуся!” (Розсипані пер-
ли… 1991, 286).  

Традиційний фольклорний образ солов’я – співця жалів і радощів ко-
хання – кількома штрихами змальовано в поезії “Ой ти соловій, золоте пе-
ро” (Розсипані перли… 1991, 281). Ліричний герой просить соловейка не 
тривожити його серця своїм щебетанням – не нагадувати  минулих сліз. 

 У вірші “Летів лебідь попід хмари” (Розсипані перли… 1991, 283) мо-
тив нещасливої любові ліричного героя та його обраниці розкрито алего-
рично – через образ лебедя, що залишився без пари (лебідь із лебідкою – 
традиційні символи вірного кохання (Енцикл. словник… 2015, 428)). 

Мотив внутрішнього роздвоєння чоловіка, зачарованого красою двох 
вродливиць та розгубленого перед вибором, розвивається в поезії “Буко-
винські зорі” (Розсипані перли… 1991, 283). Ліричний герой порівнює дів-
чат із рожами, леліями, “блискучими брильянтами”, “золотими зорями” і 
метеорами, що “жаром в очі прискають” (Розсипані перли… 1991, 284). 
“Квіткові” образи-порівняння є традиційними знаками жіночої краси, а об-
рази “дівчат-брильянтів” та “дівчат-метеорів”, хоч і несуть таку ж семан-
тику, є радше естетичним експериментом В. Пачовського, аніж фольклор-
ною традицією. Остання строфа вірша – розгорнуте риторичне питання, 
яке розкриває “таємницю” дівочої вроди: “В чім дівчата ті купались, / В 
чім вони купалися, / Що на зорі всі придались?.. / Чи не зорі обірвались / Та 
й порозсипалися?!” (Розсипані перли… 1991, 284). Зауважмо, що поет не 
згадує (навмисно оминаючи традицію?) про барвінок, в якому здавна купа-
ли дітей, щоб вони росли вродливими і щасливими. 

Милою посмішкою й дитячою невинністю причарувала ліричного ге-
роя наступна його обраниця – Зонька (вірш “Зоньці Р.” (Розсипані перли… 
1991, 284–285)). Перша частина поезії розкриває її ангельський образ: “Ой 
ти смішку, смійся, смій! / Сонна мрія - усміх твій, / Сонна мрієчка, / Ти не-
винна ще така, / Як лелієчка яка, / Як лелієчка!” (Розсипані перли… 
1991, 284). Наступна ж – затьмарена передчуттям короткочасності нового 
щастя: “Чи ти будеш все життя / Реготатися, дитя, / Тими перлами?”, 
“Чи все будеш мене ти / Цілувати з пустоти / Тими рожами?” (Розсипані 
перли… 1991, 285). За своїм звучанням поезія близька до медитації. Пест-
ливі слова, флористична символіка, образ “перлів-сліз”, риторичні питання 
й еліпси гармонійно обрамлюють мотив “радісного смутку”, створюючи 
атмосферу інтимності, щирості, замріяності. Певний дисонанс у загальний 
настрій вірша вносить його друга строфа.  

Образ Ольдзюні – першого кохання – поет проніс через все життя. 



454 
 

Любов для ліричного героя “Розсипаних перлів” нерозривно пов’язана 
з образом раю, який він знаходить в обіймах коханої. Мотив плачу за втра-
ченим раєм журавлиною піснею звучить у вірші “На крилах всіх пісень 
своїх” (Розсипані перли… 1991, 295–296). Назва твору відсилає нас до збі-
рки Лесі Українки “На крилах пісень” (1893), в якій, до того ж, було вмі-
щено цикл поезій-плачів “Сльози-перли”. Така подвійна алюзія видається 
невипадковою, хоча, найімовірніше, вона є лише даниною генію поетеси, 
адже і пісні, і сльози ліричного героя ллються не за “коханим краєм”, а за 
коханою дівчиною, яку він залишив у “далекій стороні”: “На крилах всіх 
пісень своїх / Візьму тебе лишень зі всіх, / Ольдзюню, жалю мій! / І понесу 
на світа край, / Бо через тебе взнав я рай / І рай утратив свій”! (Розсипані 
перли… 1991, 295). 

Журавлиний ключ є символом відданості рідному краю, туги, журби, 
віддаленої мрії (Енцикл. словник… 2015, 266). На чолі журавлиного ключа 
ліричний герой поніс свій жаль “у безкрай”, шукаючи там забуття і споді-
ваючись, що кохана все ж почує плач його пісень і сама заплаче у той день, 
коли по чоловіку вдарить похоронний дзвін. 

Новою втіхою ліричного героя стала Стефця – “золота зірничка” з бі-
лим личком і рожевими щічками. Її портрет змальовано цілковито в дусі 
фольклорної естетики (з використанням флористичної образності): “Сама 
як малина – / Твоє личко, як яблучко, / Стало як калина!” (Розсипані пер-
ли… 1991, 298). Мотив загравання й дізнання взаємності передано у формі 
монологу (хоча для народної поезії більш характерний діалог парубка та 
дівчини) із акцентуванням на сором’язливості обраниці (неодмінна норма 
народної моралі): “Я питався, чи ти любиш, / А ти мов не чуєш – / Чому ж 
личко паперове / Рожами малюєш?..” (Розсипані перли… 1991, 299).  

Про те, що сором’язливість дівчини – лише звичаєва “формальність”, 
мовиться у вірші “Моя Стефцю, моя зірко”. Ліричний сюжет попередньої 
поезії отримав передбачуване продовження з легким еротичним відтінком: 
“Кажеш «ні», а як поглянеш, / То сама, як рожа, станеш, / Усміхнешся 
так якось, / Що я мушу засміятись, / Бо я можу сподіватись, / Сподівати-
ся чогось!” (Розсипані перли… 1991, 299). 

Очевидно, тій самій Стефці присвячено “поезію-сповідь” “Віднайдені 
перли (В альбом Стефанії М.)”. Ліричний сюжет вірша розгортається на-
вколо спогадів чоловіка про перше “розтоптане” кохання. В поезії розкри-
вається символіка її назви: зневажений Дзюнею ліричний герой віднайшов 
своє щастя в коханні до Стефанії, яку готовий назвати своєю дружиною. 
Саме їй чоловік збирається подарувати всі колись розсипані і тепер зібрані 
заново перлини щастя: “Я ті перла позбираю / І тобі віддам їх, раю, / Пер-
воцвіте мрій моїх, / Щастям я тебе окружу – / Обзолочу, обжемчужу / 
Від головки аж до ніг” (Розсипані перли… 1991, 300). 

Здавалося б, ніщо не зможе затьмарити щастя ліричного героя: у нього 
нарешті з’явилась обраниця, якій він зробив пропозицію і з якою нібито 
зумів забути перший печальний досвід нерозділеного кохання. Проте мо-
тив віднайденого щастя звучав недовго. Поезія “Дзюню, моя зірко”, тлом 



455 
 

для якої став похмурий осінньо-зимовий пейзаж із похоронною атрибути-
кою (весна – пора кохання – вже минула), свідчить, що першу любов чоло-
вік не забуде до самої смерті: “Дзюню, листя жовкне, / Зимний вітер віє, / 
Кожна пташка мовкне, / Бо весна минула – / Дзюню, моя мріє, / Ти мене 
забула! // Дзюню, листя жовкне, / Волос мій сивіє, / Моя пісня мовкне, / 
Струни арфи рвуться – / Дзюню, моя мріє, / Сльози вже не ллються! // 
Тільки вітер плаче / Попід вікна сумно, / Чорний ворон кряче, / Кряче на 
загаті, / Тесля теше трумно / В зимній моїй хаті…” (Розсипані перли… 
1991, 300–301). 

На жаль, любовна драма “Розсипаний перлів” не має щасливого закін-
чення, хоч збірку й закривають поезії з мотивами п’янкого забуття і закли-
ками “Гей, все горе забувай, разом до гульні ставай” (“Шумка” (Розсипані 
перли… 1991, 301)) та “Мед любові випивай з золотої чари! Гуляй, світе 
молодий, поки вік твій золотий, – рвися аж до хмари!” (“Орлиний лет” 
(Розсипані перли… 1991, 302–303)). 

Т. Гундорова вбачає головну художню цінність “Розсипаних перлів” у 
деромантизації та десакралізації образу жінки: “Альбомні вірші Пачовсь-
кого можна було б уважати явищем випадковим і не гідним значення, коли 
б не оця особлива їх функція – десакралізація романтичного поетичного 
вислову, на противагу романтичній риториці, за ним не стоїть патос ідеалі-
зації Прекрасної Панни чи Ідеальної Жінки. Ба більше, в такий спосіб від-
бувається руйнування самого ідеального поетичного значення, його деро-
мантизація. Воно здійснюється через своєрідне, майже «порційне» відси-
лання до «прототипу», коли множинність образів коханок (до того ж конк-
ретизована різними іменами) має заступити високий ідеал «Єдиної»” (Гун-
дорова, 2009, 250–251). 

Друга збірка В. Пачовського “На стоці гір” (1907) позначена італійсь-
кою екзотикою (цикл “Над морем”). У книзі розробляється пейзажна тема-
тика, зображені ідилічні картини життя на лоні природи, звучать нотки за-
милування її красою, оживають образи зі слов’янської та грецької міфоло-
гії, з’являється образ матері-розрадниці (цикл “На гори”), вплітаються 
громадянські мотиви (цикл “Пурпуровий танець”).  

Любовні мотиви тісно переплетені з пейзажними в циклі “Над морем”. 
Центральну сюжетну лінію циклу формує сентиментальна історія кохання, 
яке зародилось у далекій Італії. Лірична героїня – таємнича чарівна італій-
ка (її вроду підкреслюють і увиразнюють метафори, порівняння й пестливі 
слова). Раз зустрівшись, вона надовго запала в серце чоловіка:  

Засміялася до мене 
Просто в очі так миленько, 
Чорні очі загорілись, 
Як два вуглі у серденько!.. 
Але ж ми не знаємся… 
І промовила півшептом: 
Buona sera, signiore! 
Я хотів їй відказати: 



456 
 

Моє серце, моя зоре… 
Але ж ми не знаємся… 
(“Засміялася до мене” (Розсипані перли… 1991, 309)) 
Ліричний сюжет циклу розгортається паралельно із зародженням по-

чуттів між двома незнайомцями з різних країн, різних світів. Мотиви не-
сподіваної зустрічі, замилування незнайомкою та нерішучості ліричного 
героя (підкресленої епіфорою) знайшли продовження в поезії “Дрижання 
душі”. Білим янголом (символ досконалості та чистоти (Енцикл. словник… 
2015, 22)) являлась незнайомка таємно закоханому в неї чоловіку, та він не 
зміг зробити й кроку назустріч: “Ти ходила по алеї, та займити я не міг! 
Чистий ангел-білосніг!.. Млів я, дивлячись на неї, пливли сльози з віч моїх, 
заросив я слідки ніг… / Поверталась, усміхалась – / та займати я не міг!..” 
(Розсипані перли… 1991, 310). Зрештою, “пташка біла” (метафора дівчини) 
полетіла, а ліричному герою тільки й лишилося, що омивати сльозами за-
лишену “білу шарфу з капелюшка” і “цілувати слідки ніг”. Можливо, саме 
поклик далекого рідного краю змусив чоловіка зробити такий вибір і по-
жертвувати особистим щастям, відказавши обраниці “Ой не питайся, голу-
бко, / Ох, не питайся, хто я, / Як на ім’я називаюсь, / Звідки задума моя! // 
Я є ніхто, бо нічим є / Бідна країна моя, / Моє ім’я – тільки іскра з пожару 
/ Її великого «я»” (“На мотив Гейне”) (Розсипані перли… 1991, 310). 

Поезія “В світлі сонця” продовжує монолог ліричного героя і розкриває 
причину прощання – нестерпна туга за Батьківщиною: “Сон над нами чари 
сіяв / І розвіявся нараз, / Чуда діяв, роз леліяв, / Перемріявся і згас. // Цить 
же, люба, трубка грає, / Я полину в рідну даль – / Тебе другий покохає, / І 
загоїться печаль!” (Розсипані перли… 1991, 311). Рішення чоловіка не 
змінюють навіть сльози коханої: “Плачеш, люба, обіймаєш / Мою шию на-
округ – / А над море вилітає / Вдаль задивлений мій дух!” (Розсипані пер-
ли… 1991, 311). Такий поворот ліричного сюжету “не вписувався” в моло-
домузівську естетику, адже вони прагнули творити поезію “без штуки” – 
без суспільних ідей. Проте, очевидно, навіть “затяті естети” не могли не 
відгукнутися на виклики часу. Надалі образ знедоленої України все часті-
ше з’являвся в поезіях В. Пачовського, проникаючи  й у лірику любовну. 

Найдраматичніше мотив прощання зазвучав у поезії “Жалість”. Порів-
няння дівчини з “тужливою мевою”, яка “жалко кигиче” та б’ється об скелі 
(традиційне фольклорне порівняння; крім того, така чайка – символ жіно-
чої туги, скорботи (Жайворонок 2006, 633)), паралелізування їхнього без-
межного розпачу та цілий ряд інших символічних образів використано у 
вірші, щоб передати всю гіркоту вимушеної розлуки: 

Над море зелене 
Моління несеться, 
Припала до мене 
Лебідка, голубка, 
Березою ллється 
До ніг, моя любка, 
Припала до ніг!.. 



457 
 

«Припала кохана і дивиться в очі, де наше кохання, де наша любов… 
З риданням без тями на грудь паде знов…  
І жалістю п’яна до серця шепоче: 
– Скажи мені, серце, де наша любов?! 
– Не плач, я не знаю, я, люба, чекаю, чи вернеться знов…» (Розсипані 

перли… 1991, 312–313). 
Та любов ліричного героя “пішла за весною” і “щезла у далі, як ясна 

імла”. Образи лебідки та голубки – фольклорні символи щирої любові, вір-
ності в коханні (Енцикл. словник… 2015, 411). Поезію відкриває й закри-
ває образ чайки, що “б’ється крильцями” і “плаче без тями: вернися, вер-
нись!”. 

Поезія “Самотність” за звучанням і за образністю нагадує колискову. 
Асонанси та ритмічні повтори (“тихо, тихо”, “люлі-люлі”, “ninna-nanna”), 
яскраві персоніфікації наче занурюють читача в казкове царство сну: “ти-
хо, тихо море в чайку плеще, ще тихіше буйний вітер шепче”, “тихо, тихо 
чайка ся колише, а ще тихше біла рожа дише”, “тихо, тихо міняться 
кришталі”, і “ще тихіше грають жалі” ліричного героя, який надто пізно 
зрозумів, що “тільки щастя, що дівоча ласка”. Серед такого ідилічного 
спокою самотній чоловік намагається заспокоїти, приспати своє заплакане 
серце: “Люлі-люлі, ninna-nanna, / Цить, серденько, цить!” (Розсипані пер-
ли… 1991, 312). 

Від нестерпної самотності ліричний герой знаходить порятунок уві сні 
(поезія “Любов”). Сон цілком компенсує нестачу дівочої ласки: в морській 
глибині душа чоловіка зустрічає русалку, яка обертається на “ясну дівчи-
ну” і дарує йому безліч любощів: “Звинулась круг мене, / І так цілувала, / 
Аж млів я без тями, / А море зелене / Шуміло над нами / Риданням тер-
пінь… // Я гинув у шалі солодких омлінь, / А море шуміло риданням тер-
пінь! // Розплився я в піну / З її лоскотання, / Усточка з рубіну / Мені баль-
заміли, / А мрійні зітхання / Мені розлетіли / На срібляний шум! // Не чув я 
ні тіла, ні серця, ні дум…” (Розсипані перли… 1991, 313). 

Раптове пробудження ліричного героя повертає його в реальний світ, в 
якому він залишився один (світ поезії “Самотність”). Образ заплаканого 
горя (!) і семантика плачу у кожному рядку розкривають всю трагічність 
ситуації: “І чую: бре море / Безмірним риданням, / Розплакалось горе / До 
мене і виє / Глухим безталанням, / І темінню криє / Всю землю, як ніч… // 
Так плаче, заслонює ямини віч – / Душа моя сплямлена, чорна, як ніч!” (Ро-
зсипані перли… 1991, 313–314). Колористика строфи (темінь, ніч, чорний 
колір) також несе семантику трауру й жалоби. Тропіка в поезії дуже коло-
ритна: метафори, персоніфікація, порівняння, епітети, повтори, еліпси та 
ін. Драматичний сюжет і яскрава мариністична образність вірша свідчать 
про відчутний вплив європейського романтизму. 

Зразки любовної лірики В. Пачовського “післямолодомузівського” пе-
ріоду творчості можемо знайти у збірці “Ладі й Марені – терновий огонь 
мій…” (1912). Проте власне любовної лірики тут небагато. Більшість пое-
зій через їх надмірну “тілесність” і відвертість вислову відносимо швидше 



458 
 

до лірики еротичної. Еротизм збірки відмітили М. Степняк, М. Ільницький; 
значно гучніше про нього заявила А. Матусяк. На прикладі поезій 
В. Пачовського дослідниця показала, як митець “через розмивання кордо-
нів між еротикою та літургією” створив свій образ Анти-Мадонни: кохана 
ліричного героя є лише “інструментом насолоди”, більше того, вона вияв-
ляється “«хворою дівчиною», «продажною дівчиною», яка пропонує свої 
брудні пестощі (послуги) кожному” (Матусяк 2016, 323–325). Очевидно, 
подібні мотиви творчості й дали С. Павличко підстави звинувачувати 
В. Пачовського у жінконенависництві. 

Отже, в любовній ліриці В. Пачовського переважно розвиваються мо-
тиви нещасливого кохання. По мірі розчарувань ліричного героя 
з’являються мотиви наближення смерті, а також мотиви розлуки, ініціато-
ром якої виступає вже чоловік. У збірці “На стоці гір” любовні мотиви тіс-
но переплітаються з пейзажними, а подекуди і з громадянськими (потреба 
служіння країні). 

У “Розсипаних перлах” представлена ціла галерея дівочих образів. 
Найпомітнішим серед них є образ Дзюні – першого кохання поета. Жодна 
із постатей, навіть означених власним іменем, не набуває індивідуальних 
чітких рис, та відтворити узагальнений образ коханої-коханки все ж мож-
на. Для змалювання образу ліричної героїні автор найактивніше послуго-
вувався традиційною флористичною символікою. На ідеалізацію дівчини 
та її вроду вказують квіти-символи – рожа, лілія, незабудка, барвінок, та-
кож калина. Кохана постає перед чоловіком в символічних образах рожі 
(троянди), сонця, зорі, ангела, чайки, голубки, лебідки. Загалом її портрет 
відповідає фольклорному ідеалу дівочої вроди: біле личко, чорні очі, 
рум’яні (рожеві) щічки, довге волосся (руса коса). Не виходить за народ-
нопоетичні канони жіночої краси й лірична героїня збірки “На стоці гір” – 
таємнича італійка. 

Характер у ліричної героїні досить суперечливий, проте загалом вона є 
носієм типових ментальних рис українського народу і нічим не вирізняєть-
ся з-поміж героїнь народної пісенної поезії, окрім хіба що своєї “впертої 
невзаємності” до закоханого чоловіка (як не дивно, взаємною до нього ви-
явилася лише італійка, хоча й за таких умов ліричний герой не зміг втри-
мати своє щастя). Погоджуючись із твердженням Т. Гундорової про посту-
пову десакралізацію образу жінки, зауважуємо, що в любовній ліриці мо-
лодомузівського періоду (збірки “Розсипані перли” і “На стоці гір”) до ро-
звінчання ідеалу і приниження постаті жінки все ж не дійшло. 

Наскрізним у любовній ліриці В. Пачовського є образ “перлів-сліз”, які 
постійно проливає ліричний герой – і від щастя, і від горя. Сльози-перли у 
поезії В. Пачовського – це індивідуально-авторський символ кохання. Чу-
жоземна екзотика (морські пейзажі), поява образу прекрасної героїні-
італійки – наслідки впливу європейського романтизму. 

Поетика любовної лірики В. Пачовського має переважно фольклорну 
основу, яку вбачаємо у використанні народнопісенних образів та засобів 
(заспіви, тавтології, повтори, пестливі форми), зверненні до народної мі-



459 
 

фології та традиційної фольклорної символіки, переважанні медитативнос-
ті, мінорної емоційної тональності. Апологетика діонісійської насолоди 
життям, екзотизм, десакралізація образу жінки (що межує з приниженням), 
художня трансформація фольклорної символіки поряд зі спробами автор-
ського символотворення – наслідки творчої рецепції естетики модернізму. 

 
Енциклопедичний словник символів культури України (2015). За заг. ред. 

В. Коцура, О. Потапенка, В. Куйбіди. 5-е вид. ФОП Гавришенко В. М. Ко-
рсунь-Шевченківський. 

Балла, Е. (2002). Василь Пачовський – лірик. Автореферат дисертації на 
здобуття наукового ступеня кандидата філологічних наук. Прикарпатський 
університет імені Василя Стефаника. 

Балла, Е. (2008). Поетика лірики Василя Пачовського. Монографія. Уж-
городський національний ун-т. Кафедра української літератури. Ліра. Уж-
город. 

Балла, Е. (2003). “Ти є живовзором для мене, де в формі явилась кра-
са...”. Дзвін. 2. С. 131–135. 

Бірчак, В. (1985). Лицар-мрійник: думки і спогади про Василя Пачовсь-
кого. У кн.: Пачовський В. Зібрані твори : в 2 т. Т 2. Золоті ворота. 
Об’єднання українських письменників “Слово”. Філядельфія, Ню Йорк, 
Торонто. 

Барка, В. (1985). Лірик-мислитель. У кн.: Пачовський В. Зібрані твори : 
в 2 т. Т 2. Золоті ворота. Об’єднання українських письменників “Слово”. 
Філядельфія, Ню Йорк, Торонто. 

Войтович, В. (2002). Українська міфологія. Либідь. Київ. 
Гундорова, Т. (2009). ПроЯвлення слова. Дискурсія раннього українсь-

кого модернізму. Вид. друге, перероб. та доп. Критика. Київ. 
Жайворонок, В. (2006). Знаки української етнокультури : словник-

довідник. Довіра. Київ. 
Ільницький, М. (1995). Від “Молодої Музи” до “Празької школи”. Мо-

нографія. Інститут українознавства ім. І. Крип'якевича НАН України ; 
Львівський обласний науково-методичний інститут освіти. Львів. 

Матусяк, А. (2016). У колі української сецесії (Вибрані проблеми твор-
чої поетики письменників “Молодої Музи”). Пер. з польської Лесі Демсь-
кої-Будзуляк. ЛА “Піраміда”. Львів. 

Мушировська, Н. (2011). Поетична творчість Василя Пачовського у 
контексті української літератури першої половини ХХ століт-
тя. Автореферат дисертації на здобуття наукового ступеня кандидата фі-
лологічних наук. Київський національний університет імені Тараса Шев-
ченка. 

Пачовський, В. (1984). Зібрані твори : в 2 т. Т 1. Поезії. Об’єднання 
українських письменників “Слово”. Філядельфія, Ню Йорк, Торонто. 

Пачовський, В. (1985). Зібрані твори : в 2 т. Т 2. Золоті ворота. 
Об’єднання українських письменників “Слово”. Філядельфія, Ню Йорк, 
Торонто. 



460 
 

Розсипані перли: Поети “Молодої Музи” (1991). Упоряд., авт. передм. 
та прим. М. Ільницький. Дніпро. Київ. 

Тарнавський, О. (1984). Поет Василь Пачовський. У кн.: Пачовський В. 
Зібрані твори : в 2 т. Т 1. Поезії. Об’єднання українських письменників 
“Слово”. Філядельфія, Ню Йорк, Торонто. 

Тресиддер, Дж. Словарь символов. Електронний ресурс, режим досту-
пу: https://www.lesjeunesrussisants.fr/dictionnaires/documents/DICTIONNAIR
E_RUSSE_DES_SYMBOLES.pdf [дата останнього доступу 05.09.2020]. 

Хижняк, І. (2004). Міф та національна ідея у творчості Василя Пачов-
ського. Автореферат дисертації на здобуття наукового ступеня кандидата 
філологічних наук. Одеський національний університет імені 
І. І. Мечникова. 

Чуй, А. (2019). Українська любовна лірика початку ХХ століття: фо-
льклорні інтенції модерного тексту. Дисертація на здобуття наукового 
ступеня кандидата філологічних наук (доктора філософії). Тернопільський 
національний педагогічний університет імені Володимира Гнатюка. 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

 
 
 
 
  

https://www.lesjeunesrussisants.fr/dictionnaires/documents/DICTIONNAIRE_RUSSE_DES_SYMBOLES.pdf
https://www.lesjeunesrussisants.fr/dictionnaires/documents/DICTIONNAIRE_RUSSE_DES_SYMBOLES.pdf


461 
 

ЛІРИЧНА ІНТЕРПРЕТАЦІЯ ОРНІТООБРАЗІВ  
В ЕТНОГРАФІЧНОМУ КОДІ “ТИХОЇ ЛІРИКИ” 

 60–80-Х РР. ХХ СТ. 
 

Ольга Шарагіна 
 

(Україна) 
 

У статті досліджено міжсистемну естетичну взаємодію фольклору 
та літератури, яка в 1960–80-х рр. характеризувалася взаємодоповненням 
усних і писемних жанрів, що творили єдину систему функціональної спорі-
дненості поетичного тексту, а саме поетичне моделювання орнітообра-
зів в етнографічному коді “тихої лірики”, представники якої прагнули уні-
версального естетичного самовиразу без різкої критики влади. 

Ключові слова: “тиха лірика”, етнографічний код, натурфілософія, 
кордоцентризм, екзистенціалізм 

 
THE LYRICAL INTERPRETATION OF ORNITHOLOGICAL IMAGES 

IN THE ETHNOGRAPHIC CODE OF “SILENT POETRY”  
OF 60–80’s. XX ST. 

 
Ol’ha Šarahina 

 
The article investigated the intersystem aesthetic interaction of folklore and 

literature, which characterized the complementarity of oral and written genres 
in the 1960s and 1980s. It formed a single system of functional kinship of the 
poetic text, namely the poetic modeling of ornithological images in the “silent 
poetry’s” ethnographic code. And the representatives of it desired to be self-
expressed in the universal aesthetic ideas without authorities sharpest critics. 

Key words: “silent poetry”, ethnographic code, natural philosophy, 
cordocentrism, existentialism 
 

“Тиха лірика” – поетичний рух 1960–80-х рр., загалом позбавлений по-
літичної риторики й ідеологічної дидактичності, якому властиві онтологіч-
ні роздуми про ментальні витоки та людське буття в соціумі й поза ним, 
апеляції до олюдненої та одухотвореної природи як невід’ємного компоне-
нта гармонійного існування на землі, пріоритетне відтворення психоемо-
ційного стану людини, її моральної концептосфери. Художнім підметом 
ліричного оприявлення “тихої лірики” є концепт безголосся, сфокусований 
на тріаді “традиція-природа-естетика”. 

За допомогою генераційного підходу з означником поетичного руху та 
на основі врахування напрацювань літературознавців, а саме В. Дончика, 
Ю. Ковалева, В. Моренця, Т. Пастуха, Е. Соловей, А. Третяченко, 
Л. Тарнашинської та ін. виділяємо гурт репрезентантів феномену “тихої 
лірики”, не претендуючи на класифікаційну й постаттєву вичерпність. У 



462 
 

результаті звужуємо представництво, виокремлюючи творчі персоналії 
І. Жиленко, С. Йовенко, А. Кичинського, В. Підпалого, Л. Скирди, 
Л. Талалая, П. Мовчана, Д. Чередниченка. Письмо кожного відзначається 
неповторною стильовою палітрою із домінуванням пейзажних, інтимних 
чи філософських мотивів, нерідко поєднуваних. Систематизуємо їхню тво-
рчість за такими спільними критеріями, як ‘аполітична відстороненістьʼ, 
‘творчий марґіналізмʼ, ‘художня «тихість»ʼ, ‘ідеологічне мовчанняʼ, ‘ек-
зистенційне одинакуванняʼ, ‘натурфілософічністьʼ, обмеження патріо-
тичної риторики, практична відсутність космічних мотивів. У процесі 
творчої еволюції згадані поети модернізувалися, збагачувалися новими 
техніками. 

На підставі вищеперелічених критеріїв виокремлено літературно-
мотиваційний каркас “тихої лірики”, який, з нашого погляду, складається з 
етнографічного, релігійного, натурфілософського, кордоцентричного, ес-
тетичного, медитативного та екзистенційного кодів, що ґрунтовно екс-
плікують ідейно-тематичну та образну систему поетичного руху. Дефініція 
“код”, зважаючи на суспільно-політичну і культурну ситуацію 1960–80-
х рр., на нашу думку, є найдоцільнішою для розкриття головних мистець-
ких маркерів цього поетичного феномену. Поняття коду термінувала стій-
ка позиція використовувати “езопівську мову” у віршах (‘творчий марґіна-
лізмʼ), зокрема для моделювання прихованої позиції ліричного героя, яка 
проявлялася в апеляції до естетичних критеріїв, а не провладних вимог до 
творення слова (‘аполітична відстороненістьʼ).  

Етнографічному коду “тихої лірики” у контексті художнього опосеред-
кування народного світовідчуття притаманне звернення до фольклорних 
мотивів, образів, а також архетипної символіки. Після репресивних погро-
мів сімдесятих поняття національної свідомості, посилена увага до звичаїв 
та обрядів у літературі становили літературний “мейнстрім”. Розкриття са-
мобутності народу в художньому творі не імпонувала владі, котра вузько 
прямолінійно культивувала у письменстві соцреалістичний псевдоетног-
рафізм. Важко не погодитись із твердженнями Л. Фоміної: “Звернення до 
традицій духовної культури, до народнопоетичного досвіду особливо ак-
тивізовувалось у ті періоди художнього процесу, коли в специфічних сус-
пільно-історичних умовах загострювалась потреба громадянської ангажо-
ваності літератури, що зазвичай призводило до зниження естетичного по-
тенціалу творів, абсорбування їх ліричної природи, її підміни декларатив-
ними” (Фоміна 2013). Однак попри ідеологічний утиск, поєднання фольк-
лорної поетики з рафінованою літературною технікою, естетикою та мис-
ленням у “тихій поезії” обіцяли творчий успіх ліричному моделюванню 
родинно-побутових звичаїв чи фольклорної візії історичних подій.  

Вагомого значення у “тихій ліриці” набуває етнографічний код, який 
акцентує увагу на національній етноментальній складовій українського на-
роду. “Ліричні твори поетів перебувають у нерозривному зв’язку з 
фольклорною поетикою, в них відчутний народний дух та національний 
колорит. Фольклор для митців спосіб мислення, код душі, еволюція 



463 
 

генетичної свідомості” (Третяченко  2016, 22). У СРСР знаходилося все ж 
дещо творчої свободи, щоби мистецьке самовираження виконувалося в по-
езії через репрезентацію тих атрибутів українців, що підкреслювали їхню 
національну ідентичність.  

Так популяризується прагнення відтворити звичаї та традиції народу 
для моделювання націоментальних рис, давніх і незалежних від партійної 
риторики (‘аполітична відстороненістьʼ). Постала своєрідна опозиція до 
ідеологічно заанґажованої поезії, актуалізувалися трансформаційні, а не 
наслідувальні інтерпретації фольклорних мотивів й образів, архетипної 
символіки, орієнтовані на декодування прихованих смислів у ліриці (‘тво-
рчий марґіналізмʼ). Мистецька рецепція етнографізму не відзначалася над-
то прямолінійним трактуванням народних мотивів, фокусуючись на автор-
ських асоціаціях, що сприяло збагаченню нової “фольклорної” поетики, 
розширюючи мистецькі горизонти в розумінні того чи іншого образу-
символу. Актуальне для “тихих” зображення картин природи, де провід-
ною формантою виступає концепт безголосся (‘художня «тихість»ʼ) – 
віддзеркалення психоемоційного стану ліричного оповідача, зокрема, в 
ключі ‘натурфілософічностіʼ. 

Мета статті полягає у ліричній інтерпретації орнітообразів в етног-
рафічному коді “тихої лірики”, які підкреслювали українську самобутність 
в нелегких суспільно-політичних умовах 1960–80-х рр.  

У фольклорній поетиці “тихої лірики” функціонують орнітообрази, які 
не стосуються магічних обрядів, однак зображають світоглядні орієнтири 
народу. Так, у Д. Чередниченка (“Лелеченько, леле…”, 1965) лелека стає 
вісником нещастя, адже свідчить про загибель неньки. Міфопоетичний фі-
нал поєднано з народним трактуванням людських метаморфоз: 

Лелеченько, леле…  
Чого ти лелечиш? 
Вітри заклинаєш,  
Чи матінку кличеш? ˂…˃  
Де мати, не знаю. 
Леле, ой матінко, леле…  
З гнізда виростають  
Вже верби над ставом,  
А мамині крила  
Тополями стали.  
Леле, лелеченько, леле… (Чередниченко 2002, 50). 
Глибоко переосмислено орнітообраз журавля, який зазвичай у фольк-

лорі ототожнюється із добром, продовженням роду, миром та затишком у 
сім’ї, родинною ідилією. Поряд із лелекою у цьому значенні в поезії “І 
прийде час” зображено зозулю: 

Накриють нас тумани 
білим покривалом,  
зозулі в голови 



464 
 

калини покладуть 
і риби золотими перами 
наш човен колисатимуть. 
Нас проводжатимуть 
закохані лелеки, 
і сонце на прощання 
нам усміх подарує. (Чередниченко 2002, 72).  

Д. Чередниченкові властива пантеїстична поетизація довкілля, адже саме 
воно, на думку митця, упокоїть людину після смерті. Зозуля – птах життє-
вого довголіття – в етнофольклорному баченні українців набуває різної 
семантики: постає вісником майбутнього, посередницею між духовним і 
земним світами, шанувальником пам’яті померлого.  

Фатальне у розумінні пращурів замовкання птаха, як у традиції, так і у 
В. Підпалого (“Зозуля”), означає смерть:  

Зозуле, зозуле,  
чи довго я житиму,  
чи довго я житиму,  
зозуле?  
Ку-ку. Ку-ку  
(один, два).  
Ку-ку. Ку-ку  
(вже й десять).  
Ку-ку. Ку-ку  
(дев’яносто)  
Ку-ку. Ку-ку  
(сто)…  
Оце –  
накувала! (Підпалий 2011, 97). 
Перехід в інший вимір не завжди набуває у віршах “тихих поетів” нега-

тивного значення, відтак довготривале кування (ономатопея) символізує 
довгий вік істини (гіпербола). Підкреслимо намагання автора виразно пе-
редати фонічну домінанту світу, в якому осмислюється людина. Адже у 
“багатьох творах поетів «тихої лірики» фольклорні мотиви переплітаються 
з мотивами природи” (Третяченко 2011, 507), що свідчить про домінування 
‘натурфілософічностіʼ.  

Мотив короткочасності життя, провіщеного зозулею, розкритий у ряд-
ках П. Мовчана (“Я берег побачив на спаді туману”, 1981), реалізується в 
манері нанизування імперій:  

Я берег побачив на спаді туману,  
зозулю почув, що кувала свій жаль,  
відчув, як поволеньки літечко тане,  
збагнув, як поволі снується печаль (Мовчан-1 1999, 354).  

Семантична дуалістичність полягає в суперечливій єдності площин мину-
лого та теперішнього. Звукові модуляції голосу зигзиці виступають своєрі-



465 
 

дним каталізатором розмислу ліричного оповідача над існуванням у реаль-
ному світі.  

Індивідуальним є художнє моделювання П. Мовчаном образу крука, у 
фольклорі носія смерті. Як наголошує Ю. Лебеденко, “Ворон, за стародав-
німи уявленнями слов’ян, живе подалі від осель, у лісі; пов’язаний зі сві-
том мертвих; із глибокої давнини вважається лиховісним птахом, вісником 
біди” (Лебеденко 2011, 12). Саме в такому семантичному ключі фігурує 
птах у вірші “Вечірнє” (1986):  

Де ж ти журно, круче, крячеш,  
що тебе я і не бачу?  
Чи від поклику відстав,  
Чи всотала висота? <…>  
Круче, змовчать я не зміг!  
Бо витке мотуззя диму 
горло стиснуло незримо…  
А твій кряч з височини  
навіть голос прочорнив: 
– Кру… (Мовчан-2 1999, 54).  

Чорний колір генералізує песимістичні настрої, навіяні думкою про кінець 
людського життя, метафізичну тривогу, спричинену ‘екзистенційним оди-
накуваннямʼ. 

“Тихі поети” самобутньо переосмислили образ солов’я, який “в україн-
ській етнокультурі символізує Божу, святу пташку, символ бога-громовика 
навесні; вісник весни; утілює досконалість співу; любов і родинний зати-
шок” (Лебеденко 2011, 9). У поезії “Соловейку маленький”  (1985) 
П. Мовчана елегійне зображення птаха позбавлене “мажорних” акордів, 
адже символізує душевний біль ліричного оповідача:  

– Соловейку, соловій,  
ніби голка, голос твій, 
протягнув крізь груди нить,  
але серце не болить… <…>  
Соловейку, соловій,  
в моїм серці занімій… (Мовчан-1 1999, 601).  

Ліричний оповідач уникає зайвих слів, прагне спокою, абсолютної беззву-
чності й “ідеологічного” німування, яке стає метафоричним відповідником 
суспільного застою минулого століття, особливо сімдесятих років. 

А от в однойменному творі В. Підпалого цей птах постає вісником вес-
няних змін на краще:  

Як він боїться тиші!..  
В сині вежі  
переливає жар Волосожар.  
На берегах зеленої пожежі  
палій він одночасно і дзвонар (“Соловей”, 1967). (Підпалий 2011, 101).  



466 
 

Ліричний герой вірша 1960-х років намагається позбутися тиші – стану 
тривоги і біди, а птаха номінує “дзвонарем” – носієм добра, про що мовча-
ти видається зайвим. 

Ластівка Л. Скирди у вірші “Як ти нас знайшла” транслює хороші но-
вини – надію на щасливе майбутнє:  

Як ти нас знайшла,  
Де про нас почула,  
Мудра, наче гуру,  
Ластівко мала? ˂…˃  
Я не дрозд, не шпак.  
Я – урочий знак.  
Що він розповість?  
Дивну, щасну путь  
Вам не обминуть.  
Вірте в добру вість! (Скирда 2000, 192) . 

Орнітообраз ластівки, на відміну від семантики вже згаданих двох інших 
птахів, набуває позитивної конотації, адже символізує спокій, мир та за-
тишок у родині. 

Мотив нещасливого кохання, пов’язаний із образом птаха, наявний у 
ліричному творі С. Йовенко “Синя птиця” (1973):  

…Став твердий Тиміш,  
за той дуб твердіш.  
За відьмочою піснею, 
видать, плаче ніж. <…>  
…Як на той час  
мовчала Синя Птиця,  
тихим-тиха,  
як місяць у криниці.  
Вдарив раз Тиміш –  
зойк розкраяв тиш.  
Вдарив знов щосил –  
не стлумив сльози…  
А тому запала / тиха тиша.  
Поточився чоловік – / тяжко дише… (Йовенко 2010, 562–563).  

Поіменування дівчини Синьою Птицею ґрунтується на фольклорній мета-
морфозі – перевтілення у птаха, синій колір якого натякає на унікальність 
дівчини. Авторка переосмислила шевченківську традицію “Причинної” або 
“Тополі”, а саме тяжіння до зображення нещасливого кохання в контексті 
народних вірувань.  

При оформленні мотиву смерті птахи-нареченої в С. Йовенко виникає 
безголосся, яке в риторичній тавтології виражається ‘художньою «тихіс-
тю»ʼ. У творі наявні інтертекстуальні зв’язки із “Лісовою піснею” (Украї-
нка 2007) Лесі Українки, де Мавка, як і Синя Птиця, не народжена до по-
бутового життя, у земному існуванні прагне віднайти любов, зрозуміти ес-
тетичне покликання. Це формує алюзійне сприйняття до п’єси бельгійсь-



467 
 

кого драматурга М. Метерлінка “Синя Птаха” (Метерлінк 1997), де голов-
ний образ уособлює гуманістичні пошуки ідеалу, буттєвої істини. 

В етнографічному коді власне місце посідали орнітообрази зозулі, яка у 
П. Мовчана, В. Підпалого, Л. Талалая, Д. Чередниченка символізувала он-
тологічні роздуми про короткочасність життя, лелеки й ластівки – птахів 
родинного затишку та сімейної ідилії (Д. Чередниченко, Л. Скирда), а та-
кож солов’я – носія добрих новин (В. Підпалий, П. Мовчан), і крука – віс-
ника смерті (П. Мовчан). Почасти птах уособлював нещасливе кохання 
(С. Йовенко). 

Фольклорні мотиви супроводжувалися ліричною трансформацією орні-
тообразів природного довкілля, що свідчить про домінування ‘натурфіло-
софічностіʼ, притаманної етнографічному коду “тихої поезії”. Актуальне 
для “тихих” в етнографічному коді осмислення природи, де провідною фо-
рмантою виступає концепт безголосся – віддзеркалення психоемоційного 
стану ліричного оповідача “тихих поетів”, створюючи сприятливу естети-
чну атмосферу для медитативних рефлексій ліричного оповідача. Взаємо-
дія із довкіллям, відтворена засобами ліризму, сприяла його гармонії, роз-
критій у пісенній інтерпретації, що характерно для української нації.  

Так, міжсистемна естетична взаємодія фольклору та літератури в 1960–
80-х рр. характеризувалася взаємодоповненням усних і писемних жанрів. 
Представники “тихої лірики” вдавалися до синтезу цих двох літературних 
систем, прагнучи універсального естетичного самовиразу без різкої крити-
ки влади. Це було своєрідною опозицією “гучній” заідеологізованій поезії: 
поглиблювалася інтерпретація фольклорних орнітообразів, архетипної си-
мволіки, орієнтована не лише на відтворення самобутності українського 
народу, але й на декодування прихованих смислів у ліриці, що сприяло 
збагаченню “нефольклорної” поетики.  

 
Йовенко, С. (2010). Любов і смерть: Вибрана лірика 1963–2010 рр. 

Ярославів вал. Київ. 
Лебеденко, Ю. (2011). Використання символів-орнітонімів у мовній 

картині світу поетів-романтиків. Лінгвістичні дослідження. 32. С. 8-13. 
Метерлінк, М. (1997). Синій птах: п’єса-феєрія. Котигорошко. Київ. 
Мовчан, П. (1999). Твори в 3-х т. Том 1. Просвіта. Київ.  
Мовчан, П. (1999). Твори в 3-х т. Том 2. Просвіта. Київ.  
Підпалий, В. (2011). Золоті джмелі: Вибрані твори. Твім інтер. Київ. 
Скирда, Л. (2000). AD Astra! Р.І.К. Київ. 
Третяченко, А. (2011). Творчість Володимира Підпалого в контексті 

“тихої лірики” українського літературного шістдесятництва. Наукові 
праці Кам’янець-Подільського національного університету імені  Івана  
Огієнка. Філологічні науки. 25. С. 505–508.  

Третяченко, А. (2016). “«Хіба ж даремно вік було прожито, як є між 
нами на землі місток...»: творчий профіль Володимира Підпалого”. [Б.в.]. 
Тирасполь. 

http://www.irbis-nbuv.gov.ua/cgi-bin/irbis_nbuv/cgiirbis_64.exe?Z21ID=&I21DBN=UJRN&P21DBN=UJRN&S21STN=1&S21REF=10&S21FMT=JUU_all&C21COM=S&S21CNR=20&S21P01=0&S21P02=0&S21P03=IJ=&S21COLORTERMS=1&S21STR=%D0%9670317
http://www.irbis-nbuv.gov.ua/cgi-bin/irbis_nbuv/cgiirbis_64.exe?Z21ID=&I21DBN=UJRN&P21DBN=UJRN&S21STN=1&S21REF=10&S21FMT=JUU_all&C21COM=S&S21CNR=20&S21P01=0&S21P02=0&S21P03=IJ=&S21COLORTERMS=1&S21STR=%D0%9668849:%D0%A4%D1%96%D0%BB%D0%BE%D0%BB.
http://www.irbis-nbuv.gov.ua/cgi-bin/irbis_nbuv/cgiirbis_64.exe?Z21ID=&I21DBN=UJRN&P21DBN=UJRN&S21STN=1&S21REF=10&S21FMT=JUU_all&C21COM=S&S21CNR=20&S21P01=0&S21P02=0&S21P03=IJ=&S21COLORTERMS=1&S21STR=%D0%9668849:%D0%A4%D1%96%D0%BB%D0%BE%D0%BB.
http://www.irbis-nbuv.gov.ua/cgi-bin/irbis_nbuv/cgiirbis_64.exe?Z21ID=&I21DBN=UJRN&P21DBN=UJRN&S21STN=1&S21REF=10&S21FMT=JUU_all&C21COM=S&S21CNR=20&S21P01=0&S21P02=0&S21P03=IJ=&S21COLORTERMS=1&S21STR=%D0%9668849:%D0%A4%D1%96%D0%BB%D0%BE%D0%BB.


468 
 

Українка, Леся (2007). Лісова пісня: Драма-феєрія в 3-х діях. Веселка. 
Київ. 

Чередниченко, Д. (2002). Батиха: Поезії. Зозуля. Київ.  
Фоміна, Л. (2013). Фольклорно-міфологічна образність як системот-

ворча складова лірики М. Вінграновського. Електронний ресурс: 
http://oldconf.neasmo.org.ua/node/1278 [Дата останнього доступу 
25.12.2020]. 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

 
  

http://oldconf.neasmo.org.ua/node/1278


469 
 

ЗБІРКА ОПОВІДАНЬ ПЕТРА ВОЛИНЯКА “ЗЕМЛЯ КЛИЧЕ”:  
ЕКЗИСТЕНЦІЯ ЛЮДИНИ І НАЦІЇ 

 
Максим Яблонський 

 
(Україна) 

 
На перетині загальнолюдського й національного – проблематика збірки 

Петра Волиняка “Земля кличе” (Зальцбург, 1947). Пізнання істини буття – 
у центрі передсмертних роздумів філософа Г. Сковороди (“На хуторі”) й 
селянина Демида (“Земля кличе”). У творах “Лист із Волині”, “В тайзі” 
осмислена доля репресованих українців. Ідея незнищенності свободи нації – 
наскрізна у фрагменті “Де предки спочили…”. 

Ключові слова: література української діаспори, мала проза, різдвяне 
оповідання, фрагмент, Петро Волиняк. 

 
COLLECTION OF SHORT STORIES BY PETRO VOLYNJAK 

 “THE EARTH IS CALLING”:  
THE EXISTENCE OF MAN AND NATION 

 
Maksym Jablons’kyj 

 
At the intersection of the universal and the national – the problems of Petro 

Volynjak’s collection “The Earth Calls” (Salzburg, 1947). The knowledge of the 
truth of existence is at the center of the pre-death reflections of the philosopher 
H. Skovoroda (“On the Farm”) and the peasant Demyd (“The Earth Calls”). 
The fate  of  repressed  Ukrainians is  meaningful in  the works “Letter from 
Volyn’”, “In the Taiga”. The idea of the indestructibility of the nation’s freedom 
is pervasive in the fragment “Where the ancestors rested…”. 

Key words: literature of the Ukrainian diaspora, short prose, Christmas   
story, fragment, Petro Volynjak. 

 
Як аксіому доречно розглядати твердження про те, що світоглядні заса-

ди і письменника, і журналіста формуються під впливом соціальних та ме-
нтальних чинників, серед яких проблема екзистенції людини і нації – на 
чільному місці. Адже йдеться про самоідентифікацію особистості автора в 
особистісному та громадському планах, а також про формування основот-
вірних принципів діяльності. Петро Волиняк (псевдонім Петра Кузьмовича 
Чечета (1907–1969)), відомий насамперед як журналіст, редактор і вида-
вець в українській діаспорі Австрії та Канади, на початках пробував свої 
сили як письменник. У доеміграційний період такі тексти містили виразні 
елементи публіцистичного стилю (нарис “У країні сонця та пісків” (“Мо-
лодий більшовик”, 1931, № 15–16); оповідання “Лола” (“Життя й револю-
ція”, 1932, № 5)) (Яблонський 2019). Коли ж превалювала журналістська та 
редакційно-журналістська діяльність, художні твори були зазвичай автобі-



470 
 

ографічного плану; часто через зайнятість автора вони залишалися незаве-
ршеними (повісті “Михайло Танцюра”, “Кам’яне місто”, оповідання “Іс-
пит”). На сторінках редагованого Петром Волиняком журналу для дітей 
“Соняшник” опубліковані оповідання “Що одна писанка наробила” (1958. 
Ч. 28) та “Перша буква” (1959. Ч. 45) – твори, практично позбавлені рис 
художності, натомість наснажені виразним дидактизмом.  

У творчості Петра Волиняка цілісністю ідейно-художнього задуму та 
реалізації вирізняються збірка оповідань “Земля кличе” (Зальцбург, 1947), 
оповідання “Під Кизгуртом” (Зальцбург, 1947), літературний репортаж 
“Кубань – земля українська, козача... ” (Буенос-Айрес, Зальцбрук, 1948). 
Б. Романенчук, презентуючи Петра Волиняка в енциклопедії української 
літератури “Азбуковник”, наголошує на домінанті його журналістської та 
редакційно-видавничої діяльності, а згадуючи ці три видання, зауважує 
“непоганий розповідний хист” автора (Романенчук 1973, 251). У центрі 
нашої дослідницької уваги – збірка “Земля кличе”. 

Ще до появи збірки “Земля кличе” у грудні 1945 р. відбувся літератур-
ний вечір Петра Волиняка, голови Літературного Відділу Літературно-
Наукової Секції при Українському Комітеті в Зальцбурзі, про що інформу-
валося на сторінках тижневика “Нові Дні” (М. Ч-ка 1945). На вечорі про-
звучали два оповідання: “«Лист з Волині» в художньому читанні артистки 
Ірини Дибко та різдв’яне оповідання «В тайзі» в читанні Бориса Олексан-
дрова” (М. Ч-ка 1945). Слухачами зауважено красу літературної мови ав-
тора, який зумів “найпростішими засобами передати сувору велич зимово-
вого краєвиду (оповідання «В тайзі») та глибоко трагічні переживання ди-
тини («Лист з Волині»)” (М. Ч-ка 1945). 

Першим відгукнувся на появу збірки “Земля кличе” О. Сацюк на сторі-
нках тижневика “Нові Дні”. Критик влучними лаконічними заувагами пе-
редає суть кожного твору. Згадується, що оповідання “На хуторі” було від-
значене ІІІ премією на Літературному конкурсі видавництва “Нові Дні”. У 
цьому творі постав “високохудожній образ з життя філософа Григорія 
Сковороди, змальований на тлі його філософії” (Сацюк 1947). Недоліком, 
на думку О. Сацюка, є хіба відсутність рельєфного контрасту в зображенні 
оточення філософа. 

В оповіданні “Лист з Волині” зображено “зворушливу картину з совєт-
ської дійсности” (Сацюк 1947). Припускається, що оповідання «В тайзі», 
можливо, є дещо слабшим; водночас наголошується на стоїстичності обра-
зу засланця. Любов’ю до рідної землі та філософією Г. Сковороди оповите 
оповідання “Земля кличе”. О. Сацюк зауважує, що фрагмент (за авторсь-
ким жанровим визначенням) “Де предки спочили” “окутаний у символіку. 
Марійка це наче відгомін пісні славного минулого. Це неначе еманація си-
ли козацької […]” (Сацюк 1947). 

Як висновок зауважується про антеїстичні мотиви збірки, роль ідеї віри 
в народ, також про стиль письменника, який “своєю урочистістю нагадує 
стиль наших історичних пісень і дум” (Сацюк 1947). 



471 
 

Цього ж 1947 р. в часописі “Літаври” під криптонімом Б. Р. побачила 
світ ще одна рецензія на збірку Петра Волиняка “Земля кличе”. Припу-
щення про ймовірне авторство Р. Бжеського у виданні “Роман Бжеський: 
бібліографія друкованих праць”, укладеному Н. Бжеською (Торонто, 1988), 
не підтверджується. 

Рецензія стриманіша в оцінках, тут висловлюється чимало слушних 
критичних зауваг. Її автор не вважає за потрібне відтворювати зміст текс-
тів збірки, їхні переваги й недоліки, як правило, розглядаються в аспекті 
традиції та новаторства та авторської індивідуальності. З-поміж творів збі-
рки вирізнено “На хуторі”, “епізод з життя Сковороди» (Б. Р. 1947, 68) і 
“Лист із Волині”, “образок з недавнього минулого на українських землях” 
(Б. Р. 1947, 68). 

Оповідання “На хуторі”, на думку рецензента, небезпечне своєю темою, 
адже “молодий письменник легко може впасти в схематичність, в деклама-
цію та «філософське» метикування” (Б. Р. 1947, 69), хоча така проблема 
може бути не під силу й досвідченому письменнику. Петро Волиняк оми-
нув її. У рецензії визначається тема оповідання: зображення останніх хви-
лин життя Г. Сковороди як останньої втечі від світу, що постійно ловив 
його і не міг спіймати. Слушно зауважується, що природа теж ловить філо-
софа, але той має силу вирватися, “бо він сильний духом, а Дух це все, 
плоть – ніщо” (Б. Р. 1947, 69). І свою смерть Г. Сковорода сприймає “без-
пристрасно”, вважаючи “кінець цього земного життя … тільки за перехід 
до життя вічного”, вбачаючи суть “не в тимчасовості цього матеріального 
світу, а у вічності духового” (Б. Р. 1947, 69). Автор рецензії наголошує на 
виразності образу головного героя, на відміну від образу світу: “Протиста-
вляючи йому образ світу, що ловив Григорія, автор показав може трохи за 
реалістично” (Б. Р. 1947, 69). Загальний висновок про оповідання як про 
твір вдалий і вартісний, що “залишає в читача цілком позитивне враження” 
(Б. Р. 1947, 69). 

“Лист із Волині” розглядається як “образок із сучасного життя україн-
ського народу на рідніх землях” (Б. Р. 1947, 69), поневолених радянською 
владою. Тема оповідання в рецензії визначена як “нищення старого поряд-
ку, який залишився ще, руйнація родини, приватної власности...” (Б. Р. 
1947, 69). Текст “викликає глибоке враження” тим, що автор показує про-
блему “крізь призму відчування й переживання дітей, в яких відбирають 
батька-матір, рідню хату та їх самих роз’єднують” (Б. Р. 1947, 69).  

У рецензії наголошується, що тема оповідання “В тайзі” (втеча заслан-
ця) і спосіб її художньої реалізації не є новими і молодий письменник пре-
зентує шаблонний розвиток сюжету. Щаслива розв’язка забезпечується 
прийомом античної драматургії “Deus ex machina”, що не прийнятно в су-
часній літературі (Б. Р. 1947, 69–70). 

Не є новою і тема оповідання “Земля кличе”. На думку рецензента, твір 
не відповідає новаторському осмисленню: “Якщо нема змоги підійти до 
такої теми якось по-новому, то краще її залишити. Волинякові не треба бу-



472 
 

ти епігоном, якщо він може бути оригінальним письменником” (Б. Р. 1947, 
70). 

Висновок рецензента про збірку скеровує Петра Волиняка як письмен-
ника, що має хист, до пошуку “нових доріг і нових способів вияву” (Б. Р. 
1947, 70). 

У сучасному літературознавстві С. Ленська розглядає збірку Петра Во-
линяка “Земля кличе” в контексті ширших проблем, зокрема жанрово-
стильових модифікацій та антитоталітарного дискурсу творів малої форми. 
Так, на думку дослідниці, оповідання “На хуторі” “написане в жанрі худо-
жньої біографії” (Ленська 2015, 357), художній простір тексту “Лист із Во-
лині” моделює експресіоністська поетика (Ленська 2015, 379). Слушно за-
уважено кульмінацію твору – сцена самогубства матері, яка божевільною 
повернулася з в’язниці (Ленська 2015, 380). С. Ленська  пише також про 
викривальний зміст оповідання “В тайзі” та його типологічну близькість 
до роману І. Багряного “Тигролови” (Ленська 2015, 380). 

В оповіданнях “На хуторі” та “Земля кличе” розвивається архетипний 
образ мудрого старого, примітно, що так виписаний і філософ Сковорода, і 
селянин Демид. 

Оповідання “На хуторі” сповнене філософських роздумів головного ге-
роя (“– Нема яснішого і величнішого, як пізнати, що Всесвіт не є поділе-
ний на землю і небо, що Всесвіт – єдність, первопричиною якої є Вічний 
Дух” (Волиняк 1947, 8); “– Ніщо не пропадає безслідно – думав Григорій. – 
Життя людське – лиш частка Всесвіту. І коли кінчається воно, то це не є 
смерть. Тоді невидимі частки людини переходять у нову, вічну якість…” 
(Волиняк 1947, 8); “– Весь мир складається з двох натур: одна видима, 
друга невидима. Видима натура – плоть є, а невидима – Бог. Ця невидима 
натура всю плоть пронизує і содержить. Бо плоть ніщо є – Дух животво-
рить” (Волиняк 1947, 12) та ін.). Але це не просто констатація постулатів 
філософії Г. Сковороди, часто це простеження шляху народження цих іс-
тин. 

Важливо, що на початку твору автор наголошує на силі впливу 
Г. Сковороди на людей: “Великою силою духа свойого умів полонити лю-
дей. Слухали його, як месію і йшли за ним” (Волиняк 1947, 4). 

В оповіданні осмислені такі важливі проблеми, як категорія слави, про-
блема вчителя / наставника та учня (“Заповідав йому (М. Ковалинському. – 
М. Я.) знайти собі (і вказати іншим) шлях до Істини” (Волиняк 1947, 16); 
“– Пам’ятай, друже мій – говорив до нього, – що філософія, або любов до 
мудрости спрямовує все коло діл своїх до того, щоб дати дух нашому 
життю, серцеві – шляхетність, думкам світлість. Коли дух людини яс-
ний, думка спокійна, серце мирне, тоді й усе світле, щасливе і блаженне. 
Оце і є філософія життя, мій друже” (Волиняк 1947, 17)), поняття гар-
монії, відчуття осяяння (“Щось тепле і радісне обгорнуло його душу. Зда-
валося, що він не має тіла. Відчув себе часткою великого Духа, що створив 
Життя і надав йому сили і змісту” (Волиняк 1947, 10)), пошук Істини, 
якою є справжня людина, філософія життя, що таке смерть. 



473 
 

Наскрізною проблемою твору є проблема взаємин соціуму та філософа: 
“Не хотів бачити людей. Хотів бути на самоті, лише з своїми думками 
та ще слухати ніжний шепіт листя на липах і дивитись, як мліє земля, 
віддаючи силу свою (невичерпне джерело життя!) рослинам, що корінця-
ми-павутинками впилися в її груди і пили її кров сонячну…” (Волиняк 1947, 
8–9); “– Тікати від них (людей. – М. Я.), – вирішив Григорій. – Тікати в 
поле, пшениці та жита, що вже половіють, і там спостерігати Велику 
Красу. Там знайти змогу говорити з Творцем прекрасної симфонії, що має 
назву Вічне Життя” (Волиняк 1947, 9); “Не хотів умирати в степу – між 
людьми волів умерти. Щоб люди знали, що є лише смерть тіла, а не Духа” 
(Волиняк 1947, 13); “Не хотів бачити людей, бо серед них не міг думати. 
Не міг спочити душею і розмовляти з Богом, що наповняв собою все” (Во-
линяк 1947, 16). 

Філософ переймається, що люди за зовнішнім не бачать суті, не розу-
міють світ так, як він: “– Дивне сотворіння – людина. Все бачить, усе ро-
зуміє, а себе не бачить. Бачить в собі одну землю. Інше діло бачити тінь 
дубову, а інше саме дерево узріти. Бачить тінь свою, просто сказати, пу-
стош і ніщо. Хвіст свій бачить, а голови не знає. Не зовнішня плоть наша, 
але наша мисль – головна наша Людина” (Волиняк 1947, 13–14). 

В основу оповідання покладена легенда про те, що Г. Сковорода відчу-
вав наближення своєї смерті і підготувався до неї, навіть викопавши яму. 
Відповідною є настанова М. Ковалинському – зробити напис на хресті 
“Світ ловив мене, але не впіймав” (Волиняк 1947, 16).  

Водночас письменник показує Г. Сковороду як живу людину, яку грів 
спогад про дитинство, який закохувався і відчував смуток за втраченими 
почуттями, любив природу, музику. Він любив сидіти під липами й дума-
ти, тонко відчував спів перепілки й гру на сопілці – все це його наближало 
до Бога, він відчував його в речах земних (Волиняк 1947, 13), “як спів ра-
дості всесвітньої стукав її (перепілки. – М. Я.) дзвін у серце Григорієве” 
(Волиняк 1947, 9). В оповіданні дуже тонко схоплено, як філософ відчував 
музику і як Всесвіт відчував його гру на сопілці: “Як згадка про дитинст-
во, щастям напоєне, її (перепілки. – М. Я.) голос пролунав. Пролунав і до 
Бога полинув. 

Смуток прийшов до Григорія: не хотілося розлучатися з тою згадкою. 
Сопілку калинову зза пояса витяг. Невідомої, але величної простотою сво-
єю, пісні заграв. Все було в тій музиці: і туга за Людиною, і неземна ра-
дість пізнання Бога в кожній тварі і речі, і ніжний, як оце небо над сте-
пом, смуток за втраченою колись дівчиною – русалкою степовою” (Воли-
няк 1947, 10–11); “Згадалося і застогнала сопілка калинова – сльоза в пісні 
почулася. Лиш на мент один, бо знову нап’ялися пальці Григорієві і знову 
неповторна радість заспівала в степах. Була то радість людини, яка 
знайшла Дух одвічний у плоті земній…” (Волиняк 1947, 11); “Земля слуха-
ла, як грав Григорій. Слухала, бо не людська то пісня була. То була врочис-
та музика перемоги Духа над плоттю” (Волиняк 1947, 11); “Стояв і ду-
мав. Завжди так бувало, що звуки сопілки викликали в його серці найглиб-



474 
 

ші почування. Розум, музикою окрилений, творив великі мислі про всесвіт і 
життя. В такі хвилини любив робити підсумки і перегляд минулого” (Во-
линяк 1947, 11–12). 

Автор наголошує на зв’язку Г. Сковороди з Богом, на тому, як філософ 
завдячував Богові за те, що дав йому “силу пізнати в собі справжню люди-
ну і її оком у всьому бачити велику Істину” (Волиняк 1947, 10). Філософ 
сповідував християнське ставлення до смерті: “Не лякала його смерть, бо 
вона плоть вбивала, а Духа безсила знищити” (Волиняк 1947, 12). 

Закономірно, що органічним складником твору є філософські думки 
Г. Сковороди та цитування його поезії (“Ах ти, тоска проклята! О докуч-
лива печаль!..”). 

Завершує оповідання думка про осягнення значення Г. Сковороди, в 
якій важливими і в смисловому, і в художньому аспектах є заперечне порі-
вняння (“Не людина це вмерла. То сліпуча зірка мандрівна, що серед ночі 
густої світами блукала, до сонця долетіла і погасла. Погасла, бо сонце 
своє знайшла і з’єдналася з ним” (Волиняк 1947, 18)) і образ сонця як ме-
тафори Істини, Бога. 

Любов до рідної землі, де найсильніше відчувається зв’язок поколінь, – 
у центрі передсмертних роздумів селянина Демида (“Земля кличе”). Неви-
падково, що в тексті фігурують рідні автору місця (річка Случ). Як і у тво-
рі про останні години життя Г. Сковороди, під липою Демидові найкраще 
думається і згадується. Тут він “дивився і думав. Робив підсумок” (Воли-
няк 1947, 19). 

Автор тонко підмічає суголосність буття світу природи та людини: 
“Коли сонце схилилось на захід – відчув свою смерть старий Демид” (Во-
линяк 1947, 19). 

Демид пригадував пісні любові до своєї землі, які заграла його душа. 
Тричі звучала ця мелодія. Першого разу це було в часі світлого дитинства, 
часі відкриття краси природи (“Пригадує, як малим хлоп’ям біг слідом за 
дідом далеко, далеко від села. Рвав квіти польові і за метеликами ганявся. 

Ще тоді полюбив він оці лани пишні і луги заквітчані. Ще тоді заграла 
його душа першу пісню любови до своєї землі” (Волиняк 1947, 20)). Насту-
пного разу, як парубком восени слухав весільну пісню дівчат: “Бульби ко-
пають дівчата. Копають і співають. Ні, не співають, а творять прадав-
ню симфонію волинської осени. 

І тоді вдруге могутньо озвалася душа Демидова до землі своєї” (Воли-
няк 1947, 20). І востаннє, коли знову господарював на рідній землі: “І зно-
ву, як колись, заспівала душа Демидова. Які прекрасні, світлі тони видава-
ла вона з себе! Літала високо-високо. Птахом легкокрилом плавала в соня-
чних просторах; поглядом пестливим голубила лани, луги і переліски; купа-
лася в прозорих случевих водах і знову піднімалася в п’янке повітря, – гра-
лася з білими пасмами бабиного літа… ” (Волиняк 1947, 22). 

Могла не пролунати втретє ця мелодія, бо все втратив Демид: “правіч-
ний лан свій, родину і гніздо прадідівське. 



475 
 

А коли вітром західним розвіявся чад від того шаленого вибуху, то 
старий тілом, але молодий любов’ю до землі своєї, повернувся він до рід-
ного села. Нічого не застав. Лише оця липа стояла, як живий свідок тра-
гедії життя людського” (Волиняк 1947, 21). Образ липи розвивається тут 
і як утілення зв’язку поколінь. 

Землю не вернули, тільки маленький шматочок. “Ніби кинули закрива-
влений кусник його власного пошматованого серця. 

Ні коняки, ні родини – нічого нема. Було тільки старе, як світ, бажан-
ня відчувати, що він є господарем своєї ниви” (Волиняк 1947, 21). Наполе-
гливо копав, носив гній у мішку і нарешті засіяв. І знову заспівала душа 
Демидова. 

Весна. Звучать веснянки. “Добре вродила всеплодюща земля-мати” 
(Волиняк 1947, 22), – вплітаються у текст Франкові слова з “Веснянки”. 
Добре вродило Демидове жито. Дуже хотів зібрати своє жито Демид. “Але 
смерть невмолима” (Волиняк 1947, 23). Та світогляд селянина, як у філо-
софа Г. Сковороди: “Щоправда, не боявся він смерти, бо знав, що ніщо не 
щезає безслідно. Знав, що народження і смерть – лиш ланки в прекрасному 
ланцюгу вічного буття. 

Певен був, що це не є абсолютна смерть – лише перехід з одної ланки 
до другої. Може й вищої й ліпшої. Але тут його поле, його жито, а 
там…” (Волиняк 1947, 23).  

Демид осягає велич краси рідної землі: “Не міг збагнути чогось кращо-
го і величнішого, як своє поле, а на полі своє жито шепочеться” (Волиняк 
1947, 23). Перед смертю селянин знову відчуває, як зазвучала мелодія його 
душі: “Знову правічним смутком і радістю заграла душа Демидова. Всі 
струни разом заграли. Співало все. Навіть сиве волосся на голові Демидо-
вій ловило ці звуки. 

Музика душі зливається в один акорд з музикою буття. І ці могутні 
життєтворчі акорди творять невмирущу симфонію правічного лану” 
(Волиняк 1947, 24–25); “Відчув Демид себе неподільною часткою землі 
своєї, всесвіту прекрасного”  (Волиняк 1947, 25). 

Привертають увагу порівняння у творі: голова Демида “кругла і сива. 
Як голівка кульбаби після цвіту” (Волиняк 1947, 24); “Вітри, стрибожі 
внуки” (Волиняк 1947, 24). 

В оповіданні “Земля кличе” відчувається сильний вплив творчого авто-
ритету М. Коцюбинського (новела “Intermezzo”): ниви, таке ж відчуття ге-
роєм зв’язку зі землею. І навіть на текстуальному рівні. В 
М. Коцюбинського: “Вівса, пшениці, ячмені – все се зіллялось в одну могу-
тню хвилю; вона все топить, все забирає в полон. Молода сила тремтить 
і пориває з кожної жилки стебла; клекотить в соках надія й те велике 
жадання, що його звати – плодючість” (Коцюбинський 1988, 46). І в Пет-
ра Волиняка: “Життєдайні соки тремтять у кожному колосочку, у кож-
ній травинці. Була це велична і неповторна музика буття. Поля поповня-
лись тим чарівним звучанням” (Волиняк 1947, 24). 



476 
 

Трагедія репресованої родини осмислена у творі “Лист із Волині”. По-
будова оповідання в основному відповідає епістолярному скеруванню, 
означеному в назві: це відповідні початок і завершення, звертання до адре-
сата – тіточки, яка перебуває на засланні. Однак обсяг дитячого листа ав-
тор дещо перебільшив. 

Петро Волиняк оголює колонізаторську сутність радянської влади, в 
арсеналі якої – безпідставні звинувачення (тата арештували, бо він нібито 
німецький шпигун; у творі наголошується на масштабності такого явища: 
вже й місця в тюрмі нема); нищення сім’ї (якщо чоловік злочинець, звину-
вачують і дружину; дітей, яких осиротила нова влада, віддають у патронат, 
яслі); формування нового типу людини homo sovieticus, що живе у страху 
(сусіди принесли дітям вечерю, але ночувати до себе боялися брати), поз-
бавлена думки про взаємодопомогу (в козацькій Україні сиротинці не були 
потрібні: якщо не було родичів, то сиріт забирали сусіди; після роботи у 
свинарнику, куди відправив працювати Василька голова колгоспу, хлопчик 
спостерігає ідилічну картину українського села, байдужого до його горя). 
Ця система позбавляла думки про справедливість, віри і надії на торжество 
істини (“…голова сільради сказав:  

– Не плач – Москва сльозам не вірить” (Волиняк 1947, 26)). Майно 
звинувачених у злочині конфісковували (Василько думав, що з коровою 
перезимують, але все господарство, хату, майно конфіскували; за іронією, 
лишилися кіт і курка, яку не могли спіймати).  

Попри те, що нова влада позбавляла людей свободи віросповідання, ві-
ра в Бога ще була живою. Прощаючись, мама каже: “– Ну, дітки, самі ви 
тепер. Немає у вас ні родичів, ні близьких. Загнала нас війна в чужу сто-
рону і захватила революція. Нема й людей добрих тепер. Надійтеся, діт-
ки, на Бога – він один тепер може допомогти нам” (Волиняк 1947, 29). І 
діти моляться перед сном: “«Боже Великий і Добрий! Покарай злих ворогів 
наших і визволи наших тата і маму з тюрми додому!»” (Волиняк 1947, 
33). Яскраво негативно маркований образ завідувачки ясел Рози Гіцель, яка 
хотіла відібрати в Галі хрестик. Дитина боронила свою власність ще й то-
му, бо вірила, що зберігаючи хрестик, мама повернеться. 

Сповнені драматизму сцени, в яких автор тонко підмічає хворобливі 
зміни у психіці матері: “А очі в них (у мами. – М. Я.) були наче скляні” (Во-
линяк 1947, 27); “Глянув я і охолов увесь: ходить мама по двору, щось го-
ворять до себе, дивляться кудись далеко, а очі в них великі-великі, але наче 
туманом затягнені; одежа брудна та пошматована, а чорні коси звиса-
ють (простоволосі вони були) і, наче одвічна скорбота, вкривають голову і 
плечі” (Волиняк 1947, 38); “Зрозумів я, що збожеволіли мама в тюрмі і не 
пізнають нас. Страшно і холодно стало, ніби снігом хто обсипав мене. 
Щось підкотилось під горло, не дає дихати” (Волиняк 1947, 39).  

Вселяє надію те, що Василько, звертаючись у листі до родини, не ду-
маючи про себе, просить про порятунок сестри: “Ой важко, тіточко, без 
батька-матері. Коли б ви взяли Галю, бо їй дуже погано в яслах. А я про-
живу якось – підросту трохи і заберу її від вас” (Волиняк 1947, 40). 



477 
 

Світлими текстами збірки, сповненими оптимізму й утвердженням ду-
мки про волю як визначальну цінність буття особистості та нації, є різдвя-
не оповідання “В тайзі” та фрагмент “Де предки спочили…”.  

Епіграф до твору “В тайзі”, обраний із народної думи, увиразнює ідей-
ний задум – шлях до волі як скерування до дії. В оповіданні дуже виразно 
зображена суголосність світу природи й душевного стану героя: “В душі 
була порожнеча, немов у цій пустелі-тайзі” (Волиняк 1947, 42). Раптовий 
вітер спричинив появу в думках Гната рядків із М. Хвильового, спогадів 
про Україну, про рідних поетів, про Київ і Лук’янівську в’язницю, де в 
етапній камері перебувають політичні українці і лунає спів духовного гім-
ну вільної України. Герой пригадує той час: це був сакральний час Різдва, 
Святвечора. Пройшло вже вісім років, і завтра теж Святвечір. 

Зародилася думка про волю, але чоловік змушений повертатися до пе-
реповненого мучениками бараку: “Гнат добре розумів їх «перековку». Він 
знав, що мусить умерти, або перестати бути людиною” (Волиняк 1947, 
44). Звістка про етапування тільки посилила впевненість у думці про втечу. 
Гнат Польовий каже другові: “Вітер занадто волею дихав, і я пішов назу-
стріч вітрові” (Волиняк 1947, 46).  

Попри відстань, мороз і вітер, Гнат мав бадьорий настрій, бо ж це був 
“останній етап до довгожданої волі” (Волиняк 1947, 48), до життя, а не 
животіння, коли “він мусів удавати з себе безвольну істоту, бо найменший 
вияв волі загрожував фізичним знищенням” (Волиняк 1947, 48). У спогадах 
зринали київські розмови: “– Вони не люблять сильних людей. Влада ніве-
лює все на свойому шляху, і горді голови, що підносяться над натовпом, 
нещадно зрізаються гострим мечем” (Волиняк 1947, 49). 

Образ Гната розвивається як образ яскравого романтичного героя, який 
кидає виклик обставинам, навіть з дитинства він “любив боротись з бу-
рею” (Волиняк 1947, 49); “йому хотілося піднести голову над сірим на-
товпом” (Волиняк 1947, 49), і чоловік йде один проти бурі… 

Півтори доби шляху проти бурі, втома, занепад сил – і Гнат сідає відпо-
чити, обпершись до дерева. Почалися марення, в яких такими зримими по-
стали рідні місця Києва, залунали святкові дзвони Святвечора, заблистіли 
кольорові вогники, зазвучали колядки… Сакральний час Різдва стане спа-
сенним для Гната: чоловік зупинився біля землянки таких же українських 
втікачів. Доцільність засобу збігу обставин, який ставили в докір критики,  
можна пояснити жанром різдвяного оповідання: чудо є навіть у житті ка-
торжника-втікача. 

У побудові тексту, окрім епіграфа з народної думи та цитати з 
М. Хвильового, органічно вплетеними є колядки. Спогади героя часто пе-
реходять у його внутрішнє мовлення. 

Для фрагмента “Де предки спочили…” притаманні наскрізні вітаїстичні 
мотиви. Весна як оновлення, молодість героїні, пісня, яка творить настрій, 
вітер, степ, Січ, козацька могила – все це демонструє і цілісність самодо-
статнього життя серед природи, і зв’язок поколінь українців. Марійка не 
тільки перебуває в гармонії з природою, а й наділена високою пасіонарніс-



478 
 

тю. Реальні топоніми Січі, річок Підпільної і Павлюка увиразнюють націє-
творчі інтенції тексту. Примітно, що автор зауважив місце та час написан-
ня твору – “Капулівська Січ, 1943” (Волиняк 1947, 61). 

Про те, що література залишається під прицілом Петра Волиняка, свід-
чать його літературно-критичні матеріали, огляди художньої літератури в 
діаспорі та в радянській Україні, численні інформаційні повідомлення про 
літературно-мистецьке життя на сторінках часопису “Нові Дні”, який він 
редагував і видавав у Торонто (1950–1969). До речі, Г. Костюк в літопи-
санні літературного життя в діаспорі згадував Петра Волиняка серед тих, 
хто систематично висвітлює літературні новини (Костюк 1971, 78). 

Попри стандартність сюжетних історій і їх традиційну реалізацію у збі-
рці “Земля кличе”, здобутком Петра Волиняка є те, що його герої перебу-
вають у різних світах: окрім реального, де відбувається дія, це загадковий 
вимір осяяння, осягнення мудрості, вічних істин буття Всесвіту, людини і 
нації… Іноді це марення, спогад (Демид, Гнат) чи натхнення красою при-
роди, музикою (Сковорода), відчуття єдності зі землею (Демид) й поколін-
нями предків (Демид, Марійка). Героїв письменника об’єднує перекона-
ність у світлих ідеалах (Сковорода, Демид, Гнат, Марійка), віра і надія на 
порятунок (Василько, Гнат). Його герої відчувають себе гармонійно нао-
динці з Богом, із собою, з природою (“На хуторі”, “Земля кличе”, “Де пре-
дки спочили…”), з історичною пам’яттю (“В тайзі”, “Де предки спочи-
ли…”); вони усвідомлюють себе українцями (“В тайзі”, “Де предки спочи-
ли…”). Їхні одкровення – це осягнення себе, це шлях до свободи (“На ху-
торі”, “Земля кличе”, “Лист із Волині”, “В тайзі”, “Де предки спочили…”). 
Сповнений екзистенційних відкриттів час перед смертю (“На хуторі”, “Зе-
мля кличе”). 

Важливим в осягненні проблеми буття і людини, і нації є образ своєї 
рідної землі, що підкреслюється зокрема й назвою збірки. В ідейно-
тематичному плані – це пізнання істини буття (“На хуторі”, “Земля кличе”, 
“Де предки спочили…”); єдність роду і землі (“Земля кличе”, “Лист із Во-
лині”, “В тайзі”, “Де предки спочили…”); трагедія репресованих українців 
(“Лист із Волині”, “В тайзі”); ідея незнищенності свободи нації (“Земля 
кличе”, “Лист із Волині”, “В тайзі”, “Де предки спочили…”). Авторський 
досвід важливий в осмисленні проблематики творів “Лист із Волині”, “В 
тайзі”. Яскраво виписаний у Петра Волиняка архетипний образ мудрого 
старого – це і філософ Сковорода, і селянин Демид. Всі тексти збірки міс-
тять потенціал дії. 

Назвам творів збірки “Земля кличе” притаманні просторові акценти, які 
не тільки вказують на місце дії, а й увиразнюють проблематику. Авторське 
скерування прочитується в епіграфах (“На хуторі”, “В тайзі”) та жанрово-
му визначенні (“В тайзі”, “Де предки спочили…”); назва “Лист із Волині” 
формує відповідні наратологічні особливості. Органічно доповнюють тво-
ри цитати.  

Антирадянський дискурс прози Петра Волиняка передбачає також дос-
лідження теми голодомору в українському колгоспному селі (оповідання 



479 
 

“Мати”), українського середовища як Іншого в Середній Азії радянської 
доби (оповідання “Під Кизгуртом”, “Іспит”, повість “Кам’яне місто”), реп-
ресій проти українців (оповідання “Арешт”) та ін. 

 
Б. Р. (1947). ПЕТРО ВОЛИНЯК. “ЗЕМЛЯ КЛИЧЕ”, Оповідання. В-во 

“Нові Дні”, Зальцбурґ, 1947 р., стор. 64, наклад 2500. Літаври. 1. С. 68–70. 
Волиняк, П. (1947). Земля кличе. Нові Дні. Зальцбург. 63 с. 
Костюк, Г. (1971). З літопису літературного життя в діаспорі (II). До 

15-річчя діяльности об’єднання українських письменників “Слово”: 1954–
1969. Сучасність. 10 (130). С. 63–82. 

Коцюбинський, М. (1988). Intermezzo. У кн.: Коцюбинський М. Твори: у 
2 т. Т. 2. Наукова думка. Київ. С. 41–51. 

Ленська, С. (2015). Українська мала проза 1920–1960-х років: ідейно-
тематичні домінанти, жанрові моделі і стильові стратегії: дис. … 
д. філол. наук. Київ.  

М. Ч-ка (1945). Літературний вечір П. Волиняка. Нові Дні. 10 (24). С. 2. 
Романенчук, Б. (1973). Волиняк Петро. У кн.: Романенчук Б., д-р. Азбу-

ковник. Енциклопедія української літератури. Київ. Філядельфія. Т. 2. 
С. 250–251. 

Сацюк, О. (1947). “Земля кличе”. Нові Дні. 8 (86). С. 2. 
Яблонський, М. (2019). Становлення Петра Волиняка як журналіста: 

рання прозова творчість. Масова комунікація: історія, сьогодення, пер-
спективи. 15–16 (10). С. 52–56. 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
  



480 
 

О С В І Т А  Т А  К У Л Ь Т У Р А 
 

МУЗИЧНО-ЕТНОГРАФІЧНА ДІЯЛЬНІСТЬ ЛЕСІ УКРАЇНКИ В 
КОНТЕКСТІ ЗБЕРЕЖЕННЯ ЕПІЧНОГО РЕПЕРТУАРУ КОБЗАРІВ 

Оксана Бобечко 
 

(Україна) 
 

Знакова для українського народу мисткиня, Леся Українка (1871–1913), 
чия геніальна спадщина стала коштовним здобутком не лише української, 
а й світової культурної скарбниці, вражає не тільки феноменом людської 
стійкості, а й розмаїттям свого таланту. Поряд з літературною 
практикою, одними із пріоритетних напрямів її мистецької діяльності, 
стали дослідження та популяризація кобзарського мистецтва. 
Подвижницька діяльність Лесі Українки в галузі збереження унікального 
фольклорного пласту українського народу – кобзарських дум, відіграла 
важливу роль в утвердженні народного епосу, сприяла збереженню жанру 
і епічної традиції та вимагає детального вивчення і пропагування, що ї є 
метою пропонованого дослідження. 

Ключові слова: Леся Українка, кобзарське мистецтво, епічна традиція.  
 

MUSICAL AND ETHNOGRAPHIC ACTIVITY OF LESJA UKRAJINKA  
IN THE CONTEXT OF PRESERVATION OF EPIC REPERTOIRE  

OF KOBZA PLAYERS 
 

Oksana Bobečko 
 

Lesja Ukrajinka (1871–1913), a landmark artist of the Ukrainian nation 
whose ingenious heritage became a valuable contribution not only to Ukrainian 
culture but also to humanity in general, impresses us both with the phenomenon 
of human resilience and by the versatility of her talent. Alongside her work as a 
belles-lettres writer, one of the pivotal areas of her artistic activity were her 
achievements in the realm of the art of kobza playing and the popularisation of 
this kind of musical art. Lesja Ukrajinka presented herself as an ally to the 
cause of preservation of a unique stratum of folk lore of the Ukrainian people – 
that is, the duma ballads played on the kobza musical instrument. Her activity in 
this direction has contributed to the preservation and development of this 
musical genre and this musical tradition. It calls for a more in-depth study and 
promotion – which is the exact objective of the research investigation proposed 
hereby.  

Keywords: Lesja Ukrajinka, kobza art, epic tradition 
 
Серед непересічних українок, вагома роль і місце яких в історії 

української держави підтверджена численними історичними джерелами, 



481 
 

чільне місце посідає легендарна українська поетеса Леся Українка (1871–
1913 рр.). Мисткиня світового масштабу, чиє безсмертне ім’я назавжди 
вписане в українську та світову літературу, є гордістю та незламним 
символом нашого народу, поруч із геніями Т. Шевченка та І. Франка. В 
особі Лесі Українки вражає не тільки феномен людської стійкості, а й 
розмаїття її таланту – поезія, проза, драматургія, публіцистика, 
літературознавство, етнографія, дитячі твори. Винятковими постають 
творчі зв’язки поетеси з музичним мистецтвом та її музично-етнографічна 
діяльність. В цьому контексті особливого висвітлення потребують знакові 
взаємини Лесі Українки з яскравими представниками кобзарського 
мистецтва та її внесок у збереження та розвиток епічного репертуару 
кобзарів.  

Для мисткині, з непересічним літературним талантом, завжди 
надважливою була потреба духовної самореалізації та репрезентація 
української духовної спадщини. Означені питання були близькими поетесі, 
тому вона активно долучалася до їх актуалізації в культурно-мистецькій 
сфері.  

 Однією з суттєвих рис творчості, притаманних мистецькій постаті Лесі 
Українки, стала музикальність. У листі до свого дядька М. Драгоманова 
вона писала: “Мені часом здається, що з мене вийшов би далеко кращий 
музика, ніж поет, та тільки біда, що натура утяла мені кепський жарт” 
(Мова йде про кістковий туберкульоз лівої руки – О. Б.) (Леся Українка 
1982, 243).  

Тісні зв’язки з музичним мистецтвом та велика любов до музики, стали 
джерелом наснаги для поетеси, сприяли глибшому розкриттю її 
індивідуальності. Наслідком органічного поєднання літературного і 
музичного хисту Лесі Українки є геніальні поетичні рядки, в яких 
віддзеркалилися глибина та багатство її внутрішнього світу, незламна сила 
духу, оптимізм і всепоглинаюче творче начало. До слів та за мотивами 
поезій Лесі Українки, що стали натхненням для багатьох не лише 
класичних (М. Лисенко, К. Стеценко, Я. Степовий та ін.), а й сучасних 
(Б. Фільц, Л. Дичко й ін.) композиторів, написані твори, які посіли 
достойне місце у педагогічній та виконавській діяльності музикантів. 
Серед них романси (солоспіви), хори, симфонії, опери і балети. Однак 
найбільше творів (понад сто) написано до слів поетеси для голосу в 
супроводі фортепіано – так звана камерно-вокальна лірика, яка дала 
безсмертне життя Лесиним поезіям. 

Поряд із безцінним внеском Лесі Українки в літературу, інтерпретацією 
і втіленням її творчості в музичному мистецтві, відзначимо її внесок у 
розвиток та становлення української фольклористики. Ім’я поетеси можна 
поставити поряд із відомими українськими музикантами та 
фольклористами, які виявляли зацікавлення автентичною музикою ще на 
зламі XIX-XX ст. Серед них М. Лисенко (організатор концертів кобзаря 
О. Вересая, автор розвідок “Характеристика музичних особливостей 
українських дум і пісень у виконанні кобзаря Вересая” та “Народні музичні 



482 
 

інструменти на Україні”), К. Квітка. Останній, до прикладу, писав: 
“…конче треба також культивувати живу репродукцію через співців та 
інструменталістів, що присвятять себе точному, так би мовити, 
музеальному збереженню народного репертуару, традиції народного 
виконання і манеру інструментальної гри” (Квітка 1986, 131).  

Для Лесі Українки прикладом для наслідування стали музично-
фольклористична діяльність основоположника української класичної 
музики М. Лисенка, літературний і театральний доробок М. Старицького, 
творчість великого українського письменника І. Франка, а також праці 
вченого-історика М. Драгоманова. Саме ці люди були духовними 
авторитетами для поетеси, саме їх погляди і прагнення були близькими їй. 
Любов до народної творчості стала лейтмотивом життєвого та творчого 
шляху Лесі Українки. Незважаючи на її велику зацікавленість творами 
багатьох світових композиторів (Ф. Шопена, Ф. Шуберта, Р. Шумана), саме 
народні пісні мали найбільший вплив на формування її літературної 
особистості та спрямованість образного мислення, вони стали тим 
животворним джерелом з якого поетеса черпала творче натхнення. 
Відзначимо, що Леся Українка мала досить ґрунтовні знання в галузі 
народної творчості. Займаючись (орієнтовно від 1890 р.) збиранням та 
записом народних пісень (тексти і мелодії), вона ставила собі за мету 
науковий підхід до музичного фольклору, підходила наполегливо й 
професійно до улюбленої справи: “при записуванні пісень і мотивів я хтіла 
наближатись, як можна більше, до фонографічної достотності, щоб удати 
якнайвірніше всі найдрібніші одміни вимови і всі модуляції мотиву, бо 
уважаю це ідеалом усякого збирача усних народних матеріалів” (Леся 
Українка 1977, 29) – зазначала поетеса. “Збірка пісень, записаних з голосу 
Лесі Українки, стала дорогоцінним матеріалом для українських 
композиторів, вчителів, професіональних і самодіяльних хорових 
колективів” (Яросевич 1978, 22) – зауважила дослідниця її творчості 
Л. Яросевич. Музичний фольклор Леся Українка вважала однією зі “справ 
свого життя”. Дослідники її творчості помічають, що “в роки спільного 
сімейного життя з К. В. Квіткою музично-етнографічні інтереси і заняття 
посідали все більше місце в житті Лесі Українки, головний зміст музичної 
біографії письменниці” (Кисельов 1968, 35).  

Саме з зацікавленістю Лесі Українки фольклором, пов’язують її 
бажання опанувати гру на бандурі, що було тоді доволі проблематично, 
адже, як зазначав М. Лисенко, що на той час перебував у пошуку викладача 
для своєї музичної школи: “умілих бандуристів серед міської інтелігенції 
не було” (Кисельов 1968, 33). На жаль, в цей період знаний бандурист 
Г. Хоткевич вимушено емігрував за кордон (від 1906 до 1912 р. митець 
проживав у Галичині, яка на той час була в складі Австро-Угорщини – О. 
Б), тож Леся Українка була змушена звертатися по науку до народних 
бандуристів. Свідченням цьому є рядки з її листа до О. Кобилянської, де 
вона писала про свої наміри “літом у Полтавщині почати вчитися грати на 
бандурі (там є такий бандурист, що згодився вчити когось), то недарма 



483 
 

комусь час зійде, а восени приїде і заграє комусь любому щось дуже 
цікавого, коли буде досить розумний, щоб навчитися” (Леся Українка 1979-
1, 162). Фактів, які б підтвердили чи спростували факт навчання поетеси 
немає. Проте, для кобзарів та бандуристів Леся Українка стала знаковою 
постаттю, доклавши чимало зусиль для запису та збереження мелодій 
українських народних дум.  

У своїх намірах дослідження та збереження традиції народних співців 
вона продовжила ініціативу Г. Хоткевича, О. Бородая та О. Сластіона, які, 
вважаючи невідкладною справу дослідження та запису кобзарсько-
лірницького репертуару, 1903 р. розпочали запис репертуару кобзарів на 
фонографічні валики. Однак, ця справа не була завершена (Довгалюк 2009, 
6). 1908 р. Леся Українка разом із К. Квіткою організувала етнографічну 
експедицію на Полтавщину з метою запису мелодій, виконуваних 
кобзарями, за допомогою фонографічного апарата та валиків для запису 
дум. Подорож розпочалася з Миргорода. На власний фонограф 
О. Сластіона було здійснено запис репертуару кобзарів М. Кравченка з села 
Великі Сорочинці Миргородського повіту, М. Дубини з села Решетилівка, а 
також самого О. Сластіона, який так само знав декілька творів. Великою 
радістю для Лесі Українки було те, що до роботи зголосився взятися 
Ф. Колесса: “Дуже приємно, що поїде Філарет Колесса, бо се дуже 
серйозний і розумний музикант-етнограф, і, певно, в нього діло вийде 
добре…” (Леся Українка 1982, 358) – писала в листі до матері поетеса. 
Відзначимо, що серед рекордованих митцем дум є твори, записані 
повністю, а також ті, що вдалося зберегти частково. Так, серед 
зафонографованих, знаходимо думи “Про піхотинця” (дев’ять валиків), 
“Про Марусю Богуславку” (три валики), “Про самарських братів” (три 
валики), фрагменти дум – “Плач невольника – І” (початок, один валик) та 
“Про удову і синів” (початок, один валик), пісню “Про дівку-бранку” 
(репертуар М. Кравченка) та інші композиції в супроводі ліри (від лірника 
А. Скоби), а також без акомпанементу (від кобзаря М. Дубини та дівчини 
Я. Пилипенко) (Довгалюк 2009, 6). Високо цінуючи геніальні музичні 
творіння рідного народу, відчуваючи нагальність започаткованої справи, 
мисткиня виступила анонімним “субсидіатором” цієї подорожі 
зауваживши, що: “вже крайня пора надолужити хоч тепер ту марну страту 
часу, якою прогрішилося українське громадянство в справі зберігання тих 
предивних, єдиних на цілий світ пам’ятників творчості нашого народу 
…видання кобзарських мелодій дасть нову і, може, найбільшу підвалину 
національній гордості…” (Леся Українка 1979-2, 258).  

Лесю Українку цікавило не лише збирання, запис та, відповідно, 
збереження народних дум як історичного матеріалу, а й питання 
можливості їх художнього відтворення. Задля цього, на думку поетеси, слід 
було зафіксувати не уривки творів, а думи в повному обсязі від початку до 
кінця (мелодія, слова та музичний супровід бандури), адже “тільки тоді 
зможе кожен співець відновити в живому виконанні співання дум по 
Ваших записах …” (Леся Українка 1979-3, 255). Прикметним є той факт, 



484 
 

що Леся Українка і К. Квітка брали безпосередню участь у згаданому 
процесі. Так, перебуваючи у Ялті 1908 р., подружжя зробило записи 
кобзаря Г. Гончаренка, які “виявилися найціннішою частиною всіх 
матеріалів експедиції 1908 р.” (Яросевич 1978, 27). Вже згодом (1913 р.) 
поетеса зробила опис особистості артиста та його мистецтва вважаючи, що 
“кобзар Гончаренко незвичайно інтересна людина і з етнографічного, і 
навіть з белетристичного погляду …” (Леся Українка 1982, 367). Проте, 
слід відзначити недосконалість зазначеного способу збереження нотно-
пісенного матеріалу, який використовувався на той час, а саме 
фонографування. Цей процес був доволі важким, з огляду на пристрій для 
записування: “Я се як спробувала кілька днів поморочитись із тим 
фонографом, то бачу, що ся машина – чиста погибель для нервів, такий 
вона має прикрий тембр і такі незносні її капризи!” – писала Леся Українка 
(Леся Українка 1982, 367). Відповідно збереження матеріалу було справою 
трудомісткою. Однак, незважаючи на це, примітним є той факт, що деякі 
думи, завдяки саме такому способу записування, збереглися повністю до 
нашого часу. Наприклад, дума “Про Олексія Поповича” у виконанні 
кобзаря Г. Гончаренка у записі Лесі Українки (вціліли всі три валики), 
натомість із наявних чотирьох валиків із записом думи “Удова і три сини”, 
два мають тріщини, що утруднює, а часом унеможливлює їх відтворення. 
Переважна більшість циліндрів, що на сьогоднішній день є наявними у 
різних архівних зібраннях України, не мають механічних пошкоджень, 
однак деякі з них тріснуті та розбиті, чимало покриті пліснявою, окремі з 
них пошкоджені – подряпані або ж надщерблені (Довгалюк 2009, 25). Втім, 
незважаючи на різного роду труднощі, що супроводжували згаданий 
процес, вагомим результатом власного починання поетеси у збереженні 
українського думного епосу стали два томи видання “Мелодій українських 
дум”, підготовлених до друку Ф. Колессою, що побачили світ 1910 та 1913 
рр. відповідно, як ХІІІ та ХІV томи Матеріалів до української етнології ЕК 
НТШ. Одержавши ще за життя першу книгу, Леся Українка зауважила: 
“Тепер уже справді можна сказати: «Наша пісня, наша дума не вмре, не 
загине!»” (Яросевич 1978, 28).  

У час, коли засобом не лише збереження, а й поширення інформації є 
Internet-простір, а сучасне життя нерозривно пов’язане з використанням 
комп’ютерних технологій, що докорінно змінюють комунікативні та 
пізнавальні можливості суспільства, зі згаданим епічним творчим 
доробком можна ознайомитися й у всесвітній мережі. Так у грудні 2013 р. 
Інститутом проблем реєстрації інформації НАН України виконано 
оцифрування фонографічних записів (репертуар кобзарів і лірників), які 
були зроблені впродовж 1904–1912 рр. Ця подія стала знаковою, адже дала 
можливість кожному охочому послухати записи зроблені Лесею 
Українкою, Ф. Колессою, К. Квіткою, О. Сластіоном та О. Бородаєм. 
Унікальна фоноколекція, що складається з 56 фонографічних валиків із 
записами українських дум, народних пісень, інструментальних композицій 
та низки інших творів, а також голосу Лесі Українки і Ф. Колесси 



485 
 

оприлюднена для широкої громадськості без жодних обмежень авторського 
права (Колекція фоноваликів Філарета Колесси). 

Проведена видатною українкою титанічна праця на ниві фольклорної 
справи, зокрема збереження музичної спадщини кобзарів, стала знаковою в 
частині архівування для нащадків українських епічних творів, засвідчила 
велику і самовіддану любов поетеси до народнопісенної творчості загалом 
та кобзарсько-лірницької традиції зокрема. “Ім’я Лесі Українки буде 
назавжди зв’язане з українською народною піснею і думою, як в’яжеться 
воно з революційно-демократичними традиціями в українській літературі. 
Бо ж збереження творів української народної поезії й музики вона вважала 
важливою частиною в програмі своєї діяльності, своїх життєвих завдань” 
(Яросевич 1978, 28). Саме в цих визначних словах академіка Ф. Колесси 
відобразилася квінтесенція музично-етнографічної діяльності Лесі 
Українки.  

Також варто відзначити, що поетична творчість мисткині відіграла 
важливу роль в оновленні репертуарних ресурсів бандуристів та зайняла 
особливе місце у їх творчо-виконавській діяльності. Кожне покоління 
митців (композитори, аранжувальники, виконавці) знаходить в її 
безсмертній поезії тематичну актуальність, невичерпне джерело образів, 
які стають новими імпульсами для їх мистецької діяльності. Вагомий пласт 
української музики, який складають композиції написані до слів Лесі 
Українки на найвищому мистецькому рівні знайшов своє відображення у 
творчо-виконавській та композиторській діяльності представників 
бандурного мистецтва. Романси написані до слів Лесі Українки посідають 
особливе місце в репертуарі бандуристів, адже їм притаманний найбільш 
широкий діапазон ідейно-образного розмаїття та емоцій, від інтимної 
лірики аж до драматичного, а подекуди й героїчного пафосу. Солоспіви “Не 
дивися на місяць весною” (музика М. Лисенка), “Хотіла б я піснею стати” 
(музика К. Стеценка), “Гетьте, думи, ви хмари осінні” (музика 
Я. Степового), “Не співайте мені сеї пісні” (музика Д. Січинського) та інші 
до слів поетеси, стали окрасою бандурного репертуару. Провідні сучасні 
виконавиці (Л. Посікіра, О. Герасименко, Л. Дедюх, С. Мирвода та ін.), а 
також тріо, квартети та ансамблі бандуристів неодмінно збагачують свій 
виконавський доробок популярними композиціями до слів Лесі Українки. 
Наповнені невичерпною поетичною красою та енергією, створені та 
виконані на професійному рівні, ці композиції вражають силою і 
витонченістю музичного слова, залишаючи глибокий слід у душах та 
серцях слухачів.  

Підсумовуючи зазначимо, що непересічна постать Лесі Українки, в якій 
поєдналися могутність духу, незламність волі та багатогранний талант, 
слугує яскравим прикладом для наслідування багатьма поколіннями. 
Геніальна спадщина поетеси, що стала скарбом не лише української, а й 
світової культурної скарбниці, наповнена потенціалом, який і сьогодні 
продовжує живити наше суспільство. Будучи патріоткою з яскраво 
вираженим новаторським характером, Леся Українка змогла досягнути 



486 
 

вершин творчої майстерності, відкривши нові обрії в українській 
літературі. Використовуючи різноманітні засоби художнього зображення, 
вона майстерно піднесла образи українського фольклору до високого рівня 
поетичного філософського звучання, надавши йому рис особливої 
винятковості. Одними із пріоритетних напрямів мистецької діяльності 
Великої Українки стали дослідження та популяризація кобзарського 
мистецтва. Її подвижницька діяльність в галузі збереження унікального 
фольклорного пласту українського народу – кобзарських дум, відіграла 
велику роль в утвердженні українського народного епосу, сприяла 
збереженню жанру і епічної традиції. Поетична творчість Лесі Українки 
стала джерелом натхнення для багатьох поколінь представників 
бандурного мистецтва, відіграла провідну роль в оновленні репертуарних 
ресурсів бандуристів та посіла особливе місце в їх творчо-виконавській 
діяльності. Яскравий приклад збереження національно-культурних надбань 
Лесею Українкою в умовах сучасності, покликаний спонукати нову 
генерацію українців до переосмислення ролі етнічних та національних 
особливостей нашого народу, до розуміння важливості дослідження, 
вивчення і збереження духовної спадщини України. 

 
Довгалюк, І. (2009). До історії експедиції Філарета Колесси на 

Наддніпрянську Україну. Вісник Львівського університету. Серія 
філологічна. Вип. 47. Львів. С. 5–27. 

Квітка, К. (1986). Вибрані статті: y 2 ч. Ч. 2. Наукова думка. Київ. 
Кисельов, Г. (1968). Сім струн серця: (Музика в житті і творчості 

Лесі Українки). Ред. Т. Шеффер. Музична Україна. Київ.  
Колекція фоноваликів Філарета Колесси. Електронний ресурс: 

https://commons.wikimedia.org/wiki/Filaret_ 
Kolessa_phonograph_cylinder_collection/uk [Дата останнього доступу 
18.08.2020]. 

 Леся Українка. (1982). Лист до Ф. М. Колесси. 17 грудня 1908 р., Ялта. 
У кн.: Українка Леся. Твори: в 4-х т. Т. 4. Оповідання. Статті. Листи. 
Упоряд. Н. Вишневська. Дніпро, Київ.  

Леся Українка. (1977). Зібрання творів у 12 т. Т. 9. Записи народної 
творчості. Пісні, записані з голосу Лесі Українки. Наукова думка. Київ. 

Леся Українка. (1979-1). Лист до О. Ю. Кобилянської. 10 травня 1906 р. 
Київ. У кн.: Українка Леся. Зібр. тв. у 12 т. Т. 12. Листи (1903–1913). 
Наукова думка. Київ.  

Леся Українка. (1979-2). Лист до Правління наукового товариства 
ім. Т. Шевченка у Львові. 4 жовтня 1908 р., Ялта. У кн.: Українка Леся. 
Зібр. тв. у 12 т. Т. 12. Листи (1903–1913). Наукова думка. Київ.  

Леся Українка. (1979-3). Лист до Ф. М. Колесси. 3 жовтня 1908 р., 
Ялта. У кн.: Українка Леся. Зібр. тв. у 12 т. Т. 12. Листи (1903–1913). 
Наукова думка. Київ.  



487 
 

Леся Українка. (1982). Лист до М. Драгоманова. 18 грудня 1890 р. 
Луцьк. У кн.: Українка Леся. Твори: в 4-х т. Т. 4. Оповідання. Статті. 
Листи. Упоряд. Н. Вишневська. Дніпро. Київ. 

Леся Українка. (1982). Лист до О. П. Косач (матері). 10 липня 1908 р. 
Євпаторія. У кн.: Українка Леся. Твори: В 4-х т. Т. 4. Оповідання. Статті. 
Листи. Упоряд. Н. Вишневська. Дніпро. Київ. 

Яросевич, Л. (1978). Леся Українка і музика. Музична Україна. Київ. 
 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

       
  



488 
 

ОКУПАЦІЯ НАЦИСТАМИ ТАРАСОВОЇ ГОРИ (1941–1944 РОКИ) 
 

Світлана Брижицька 
 

(Україна) 
 

Стаття присвячена трагічним сторінкам історії Тарасової гори у Ка-
неві у роки Другої світової війни. Проаналізовано спогади в’язнів трудово-
го табору, який влаштували нацисти в музеї Тараса Шевченка з вересня 
1943 року по січень 1944 року. Узагальнено відомі дослідження, а також 
залучено нові матеріали з архіву Шевченківського національного заповід-
ника та Центрального державного кінофотофоноархіву України імені     
Г. С. Пшеничного. 

Ключові слова: Тарас Шевченко, Тарасова гора, нацисти, трудовий 
табір, в’язні. 

 
NAZI OCCUPATION OF TARASOVA НILL (1941–1944) 

 
Svitlana Bryžyc’ka 

 
The article is devoted to the tragic pages from the history of Tarasova Нill in 

Kaniv during the Second World war. The memoirs of the prisoners of the labor 
camp in the Taras Ševčenko Museum, which were arranged by the Nazis from 
September 1943 to January 1944, are analyzed. Well-known researches are 
generalized, and also new materials from archive of the Ševčenko National 
Reserve and from the Central state film, fono, photo archive of Ukraine named 
after H. Pšenyčnyj are involved. 

Key words: Taras Ševčenko, Tarasova Hill, Nazis, labor camp, prisoner. 
 
Історію Тарасової гори у часи Другої світової війни за період 1941–

1944 рр. досліджували наукові працівники Шевченківського національного 
заповідника З. Тарахан-Береза, Р. Танана, О. Білокінь. Зокрема, З. Тарахан-
Береза у своїй книзі “Святиня” написала про стан музею Шевченка у черв-
ні 1941 року (розділ “Окупація”), біографію Дмитра Лебедка, директора 
музею Шевченка в часи гітлерівської окупації (розділ “Хранитель святині 
у роки війни”), про трудовий табір на Тарасовій горі у 1943–1944 рр. 
(розділ “Концтабір у музеї поета”), про стан музею і могили Шевченка 
після звільнення від нацистів (розділ “Визволення”) (Тарахан-Береза 1998, 
425–443). Р. Танана й О. Білокінь видали книгу “За колючим дротом”, в 
якій представили спогади колишніх в’язнів трудового табору, що був 
влаштований гітлерівцями в музеї Шевченка. Ці спогади – цінне джере-
ло історичних фактів, що занурюють читача у жахливу дійсніть, з якою 
довелося зіткнутися зовсім молодим людям (За колючим дротом 2008).  

У цій статті використано спогади канівців з архіву Шевченківського 
національного заповідника та нові матеріали, віднайдені автором у 



489 
 

Центральному державному кінофотофоноархіві України імені 
Г. С. Пшеничного. 

У неділю 22 червня 1941 року екскурсант з Києва А. Т. Духота був 
на Тарасовій горі в Каневі. Цього дня він записав у “Книзі запису вра-
жень та пропозицій”: “...виходячи з музею, ми почули страшну звістку: 
германські літаки бомбардували наші міста, Київ, Житомир. Скажені 
вороги порушили мирне життя наших народів. Ми з усіма силами буде-
мо захищати свою рідну землю. Ворогові не пройти!!!” (Книга запису 
вражень та пропозицій 1941, 26). Так для канівців і гостей міста розпоча-
лася війна з нацистською Німеччиною, і такою була їхня перша редак-
ція. 

22 червня 1941 року в музеї Шевченка було близько 200 відвіду-
вачів. Досвідчений екскурсовод музею Євдокія Стецюк згадувала: “В 
музеї в вестибюлі стояли скульптурні погруддя не поетів й письмен-
ників, а членів тодішнього політбюро. І екскурсія починалась із слова 
про них. Перший зал другого поверху був присвячений декабристам, а 
уже потім ішлось про Шевченка. В перший день війни наїхало багато 
пароплавів із Києва, було багато екскурсій. А потім хтось як закричить. 
Що таке? Війна. То всі чисто побігли під гору до пароплавів, адже дома 
залишилися сім’ї. І в музеї стало пусто. Тоді і ми заревіли. В перші дні 
війни ми навіть ходили із автоматами увечорі і вночі навколо 
пам’ятника. Сторожили. А самі всього, і куща, боялися” (Із спогадів Єв-
докії Стецюк про музей і Канів до і воєнних років 1991, 1).  

У “Книзі запису вражень та пропозицій” за період з 22 червня до 
25 липня 1941 року збереглося 27 нотаток відвідувачів (українською та 
російською мовами), в яких вони пишуть про своє ставлення до ворога. 
Усі дописувачі налаштовані боронити свою батьківщину від нацистів. 
Воїни, котрі приходили вклонитися могилі Тараса Шевченка, клялися, 
що не дадуть топтати гітлерівцям рідної землі. 

Із самого початку війни бої на Канівському плацдармі йшли дуже 
запеклі. Ф. Гальдер, начальник генерального штабу вермахту писав у 
своєму щоденнику, що з 1 по 16 серпня 1941 року під Каневом було ви-
користано таку кількість боєприпасів, яка передбачалася всім планом 
“Барбаросса” (Мельниченко 2013, 7). У цих кровопролитних боях під Ка-
невом брали участь і майбутні українські письменники, котрі донесли тра-
гедію війни через свої літературні твори. Так, у роки Другої світової війни 
23-ти річний Олександр Терентійович Біличенко – майбутній письменник 
Олесь Гончар разом із іншими студентами Харківського університету в 
складі студбату добровольцем пішов на фронт. У липні-серпні 1941 р. він 
брав участь у стримуванні наступу гітлерівських військ разом з піхотними 
полками і залишками прикордонних загонів у київському напрямку, а 
потім і в обороні Канева, зокрема й Тарасової гори. Данило Бакуменко 
розповів про ці події в своєму романі “Живих кличу” (письменник отримав 
поранення в стегно 16 серпня 1941 р. при обороні Тарасової гори, а через 
два тижні, після лікування, знову був у бойовому строю), а Олесь Гончар – 



490 
 

в романі “Людина і зброя” (Прототипом образу Богдана Колосовського в 
цьому романі є саме Данило Бакуменко). За цей роман Олесь Гончар 1962 
року отримав, одним із перших, разом з поетом Павлом Тичиною і компо-
зитором Платоном Майбородою, звання лауреата Республіканської премії 
імені Т. Г. Шевченка. У 2017 році син Данила Бакуменка відомий україн-
ський письменник Олександр Бакуменко видав свій роман-есе “Захисник 
Чернечої гори”, присвячений пам’яті героїчних захисників Київської обо-
рони 1941 року, пам’яті легендарного харківського студентського батальй-
ону. У Харкові в 1989 році на площі Свободи біля Національного універ-
ситету імені В. Каразіна відкрито пам’ятник воїнам-студбатівцям. 

Незважаючи на шалений опір радянських військ, гітлерівці захопили 
Канів 15 серпня 1941 року. Почалося життя міста і музею Шевченка під 
нацистською окупацією. З 1941 по 1942 роки музей Шевченка працював 
як музейна установа. Фонди його не було евакуйовано. Отже, нові “гос-
подарі” краю мали змогу оцінити і нову будівлю музею Шевченка (ар-
хітектори В. Кричевський, П. Костирко), і новий пам’ятник на могилі 
митця (скульптор М. Манізер, архітектор Є. Левінсон), що були відкриті 
на урочистому мітингу 18 червня 1939 р. Ці знаменні події в історії 
країни було приурочено до 125-річчя від дня народження Великого 
Кобзаря. 9 червня 1939 р. урядова комісія дозволила відкрити експо-
зицію музею Шевченка. Експонати розкривали життєвий і творчий 
шлях Тараса Шевченка, вшанування його пам’яті народами Радянського 
Союзу, популяризацію його спадщини в культурі і мистецтві. Зі спо-
гадів тодішнього директора музею Шевченка В. О. Коваленка дізнаємо-
ся, як тривала робота зі створення музейної експозиції. У січні 1938 р. 
за рішенням ЦК КП України і Ради Міністрів було створено комісію з 
написання тематико-експозиційного плану музею Шевченка. Комісія 
давала творчі замовлення художникам України, Москви, Ленінграда на 
створення картин, пов’язаних з життям і творчістю Тараса Шевченка, 
залучала кращих художників-копіїстів, які працювали в Харківській 
картинній галереї, для написання копій художніх творів Шевченка. 
Працівники Київських художніх майстерень виготовили десятки тема-
тичних гобеленів і декоративних ваз. Допомогали створювати експо-
зицію музею Академія наук УРСР, Інститут ім. Т. Г. Шевченко АН УРСР, 
Союз письменників і Союз композиторів УРСР, театри, які передали в да-
рунок музею не одну тисячу книг, журналів, надрукованих до жовтня 1917 
р., фотокопії творів Шевченка, різні документи, пов’язані з життям і діяль-
ністью поета. В експозиції було представлено “біля трьох тисяч експона-
тів” (Спогади директора музею Коваленка В. О. 1936–1941 1969, 15). “Му-
зей виглядає, як столичний мистецький заклад”, – таку оцінку 22 червня 
1941 р. дав експозиції музею мистецтвознавець, журналіст 
Г. Лінчевський (Книга запису вражень та пропозицій 1941, 27). Усі цінні 
експонати музею Шевченка були у подальшому вивезені окупантами або 
знищені. 



491 
 

Про те, як поводилися і що робили в окупованому музеї гітлерівці, 
розповів у своїх спогадах свідок тих подій Іван Якович Церех – австрі-
єць за походженням, який добре володів російською і німецькою мова-
ми. Ще з осені 1936 року він працював квітникарем у музеї Шевченка. 
Його великі за обсягом спогади, зважаючи на їхню змістовність, варто 
навести без скорочення: “Вперше побачив я німців біля Чернечої гори 
21 серпня 1941 р. До цього багато днів було чути стрілянину. А потім 
заскрипіли чужі вози та гармати по білому піску внизу біля могили, і 
пройшли мимо солдати в зелених мундирах. Перший обоз пройшов до 
сусіднього дніпровського села – Пекарі.  

Обійшов я могилу, підмів стежки, полив квіти біля пам’ятника Тара-
са, а сам думаю: що ж тепер буде з нами. Чув я і раніше від людей, що 
німці – душогуби і осквернителі, і боляче стало, і страшно.  

Не пішов я того вечора додому, залишився біля могили. Так в три-
возі прожив я біля могли декілька днів. А потім почалось…  

Чую якось вранці гуркіт під горою на дорозі, загуркотіли машини і 
зупинились. Дивлюся, піднімаються по сходах нагору німці, тупотять 
чобітьми, голосно сміються. Прехрестився і жду. Попереду всіх важно 
йде високий худий німець в пенсне. Я потім довідався, це був корсунсь-
кий гебітскомісар Лорманн з своєю граб-комісією. Йдуть натовпом по 
галявині, регочуть, до памятника підходять. Став я тоді біля входу на 
могилу, а до голови кров приливає.  

Підійшли вони ближче, а до мене маленький такий німчик підбігає і 
кричить по-російськи: 

- Ти хто такий? 
- Сторож Шевченківської могили, – відповідаю. – А вам чого треба? 

– питаю. – Тут місце святе… 
Гаркнув він на мене, штовхнув у груди і побіг вгору. Решта за ним. 

Ходять навколо могильної плити, у вази для квітів тикають свої сигари-
смердючки. А німчик перекладає по-їхньому напис на плиті. Потім 
пішли до музею. Я за ними. Виламали німці двері, зайшли. А там так 
хороше – чисто, світло, все сяє.  

Почався обхід. Лорманн швидко ходив по залах, як господар, зажер-
ливо оглядаючи з-під пенсне всі багатства музею. І те, що йому сподо-
балось, тягли в купу. Великі картини «Гайдамацький шлях через село 
Майданівку», «Переселення кріпаків», «Гайдамаки», «Став у селі Шев-
ченкове», «Тарасова гора» – всього одинадцять картин – зірвали з стін. 
Відібрав Лорманн також одинадцять різьблених крісел, радіоприймач, 
арифмометр та багато інших речей. Все пограбоване німці знесли вниз, 
навантажили в машини і від’їхали. Перед від’їздом Лорманн мені за-
явив: «Господар тут я. І дивись, головою відповіси, як що вкрадеш». 
Міряв своїм аршином падлюка!  

Через декілька днів другий негідник приїхав на Чернечу гору – 
канівський комендант Кребель. Пробув в музеї він недовго і вивіз у 
своїй машині фарфорові сервізи, вази, килими, гардини.  



492 
 

А потім зграями і поодинці з’являлись у музей німецькі солдати, 
напихали сумки і речові мішки цінними речами пиячили, бешкетували.  

Лорманн приїжджав з Корсуня раз двадцять, і після кожного його 
приїзду пустіли зали музею і навантажені доверху машини вивозили 
цінні картини і дорогі меблі.  

У вересні 1943 р., коли лінія фронту підійшла до Дніпра, на Чернечій 
горі з’явилися есесівці. Вони розселилися в сусідніх хатах, вигнали гос-
подарів і насампред почали обгороджувати будинок музею колючим 
дротом. Незабаром німці зігнали сюди двісті селян, замкнули і вистави-
ли вартових. Так був відкритий у музеї нашого Тараса фашистський 
концентраційний табір” (Церех 1963, 403–404). 

Директором музею в період нацистської окупації працював канівсь-
кий житель Д. В. Лебедко (1901–1948). По закінченню війни Дмитро 
Лебедко був арештований органами НКВС 6 червня 1944 р. і засудже-
ний на 15 років позбавлення волі з конфіскацією майна. Покарання 
відбував у Норильську, де і помер у 1948 році (Тарахан-Береза 1998, 
427–433). У штаті музею під час окупації були екскурсоводи (відомі 
імена двох – Лаврентія Чумаченка та Віктора Бойка) і технічний персо-
нал із жителів найближчих до Чернечої гори вулиць (10 осіб). Праців-
ники заповідника утримували могилу Шевченка, музей і територію в 
чистоті і порядку, як і до початку війни. Змістовні спогади про цей 
період з історії музею Шевченка залишила жителька вулиці Монастирок 
(що поряд з Тарасовою горою), квітникар Ганна Степанівна Мазурке-
вич, котра працювала тут з весни 1936 року. У 1943 році квітникар Іван 
Церех запропонував їй роботу в музеї – садити квіти, інакше її відправ-
лять копати окопи, а у неї був малий хлопчик на руках, народжений у 
червні 1941 р., за тиждень до початку війни. Цереху і Мазуркевич до-
помагали з квітами троє працівників з музею, серед них була й сестра 
Ганни Степанівни. Квіти саджали всюди: на могилі Шевченка, навколо 
музею, на грядках де були алейки (нині тут ростуть дуби – С. Б.). Восе-
ни 1943 р. Церех насіяв два парники огірків, які вродили рясно, і, 
незважаючи на його заборону (він хотів пригостити коменданта), дівча-
та таки крадькома ласували огірками. В один із візитів комендант силь-
но накричав на Цереха і двічі вдрив його по обличчю. За роботу німці 
платили гроші, які видавав Церех. Що це були за гроші – чи німецькі, 
чи радянські Ганна Степанівна не пам’ятає. Німці побудували нову теп-
лицю, але не встигли її засклити, оскільки восени 1943 р. у небі почали 
з’являтися літаки із червоними зірками. З того часу Ганна Мазуркевич 
перестала ходити на роботу. Її родину та інших жителів з вулиць Мона-
стирок та Бесарабія нацисти евакуювали до села Бабичі. Повернувшись 
додому в 1944 році, вона ходила в музей Шевченка, після того як наци-
сти його покинули, аби набрати солі, що залишилася у кабінеті дирек-
тора музею. Зі спогадів Мазуркевич: “…набрала тієї солі, а тоді ж ду-
маю – піду я подивлюся по музею, що там у музеї. Пішла ж я у музей. 
Боже мій… побиті скульптури страшне діло. А там, в отій восьмій залі, 



493 
 

там – всякі юпки, всякі жакети, всякі піджаки таке дрантя, і сапи, і ко-
ромисла, бо я своє коромисло забрала і сапу свою забрала… бо вони хо-
дили скрізь у нас по сараях… та забирали сюди все” (Спогади Ганни 
Степанівни Мазуркевич про Тарасову гору років війни 1941–45 рр. 1969, 
11). Ганна Степанівна стверджує, що музей був огороджений дротом з 
трьох сторін – південної, східної і північної. Огорожі не було з того боку, 
де жили німці – службові приміщення цокольного поверху будівлі.  

З вересня 1943 р. по січень 1944 р. нацисти перетворили музей Шев-
ченка в трудовий табір (у деяких дослідженнях і спогадах його помилко 
називають концентраційним). Після проведення облав у Каневі та селах 
району, нацисти і поліцаї привозили на возах і зганяли в приміщення 
музею, головним чином, дітей 13–14 років, юнаків та дівчат 15–17 
років. Були тут і люди старшого віку – військовополонені, матері, якій 
шли сюди замість своїх дітей. Уночі, під час ведення боїв, під свист 
куль, вони будували оборонні споруди (окопи, траншеї, бліндажі, бун-
кери) на лінії фронту вздовж правого берега Дніпра. Були випадки важ-
ких поранень дітей, від яких вони помирали. Колишня ув’язнена Марія 
Слинько розповідала: “…каторжною була робота на будівництві 
укріплень, але ще страшніше були ночі в таборі. П’яні крики, стріляни-
на, розбій не вщухали в музеї до самого ранку. Особливо лютував ко-
мендант табору Фукс. Бив палицею, стріляв без розбору…” (За колючим 
дротом 2008, 13). Працювали у будь-яку погоду. На роботу гнали неве-
ликими групами по 12–15 осіб у супроводі конвою і собак. Існувала 
норма: за ніч одна людина мала викопати окоп довжиною в п’ять 
метрів. За невиконання норми або незадовільне виконання роботи в’язні 
зазнавали моральних і фізичних знущань: їх били нагайками з дроту, 
гумовими батогами.  

Після того, як почалися втечі, гітлерівці посилили суворість режиму: 
огородили будівлю музею колючим дротом у два ряди, в середині біга-
ли вівчарки, зовні ходила охорона з автоматами. Серед охоронців музею 
були не тільки німці, а й представники інших національностей: румуни, 
поляки, “югослави”, чехи. Жителька Канева Євдокія Стецюк розповіда-
ла: “Серед німецької армії, що була в Каневі, було багато і чехів, по-
ляків, і наших добровольців. Всі вони носили німецьку форму. І наші 
були ще гірші ніж німці. А як мовчки що роблять, то й не взнаєш чи во-
но наші, чи німці. Людські будинки, мабуть, грабували оці добровольці. 
Шевченка німці знали. Бо в кімнаті сестри висів портрет. А у нас в хаті 
німці стояли. Так от, вони говорили: «Schewtschenko – gut». А дуже ла-
яли Сталіна і інших. Коли німці пішли від нас, то портрет Тараса не по-
портили” (Із спогадів Євдокії Стецюк про музей і Канів до і воєнних років 
1991, 2).  

Годували в’язнів погано, один раз на добу, так, щоб не померли, а 
саме: вареною нечищеною картоплею, гнилою капустою, гороховим су-
пом з кузками, юшкою, в якій траплялися миші, щури, жаби; хліб дава-
ли тільки 1–2 рази на тиждень маленькими шматочками. Їжу готували 



494 
 

німці. Ув’язнені носили воду з Меланчиного потоку. Багато хто з 
в’язнів цим користувався для того, щоб утекти. Але якщо їх ловили, то 
били і закривали у кімнаті без вікон. 

Культура – зовнішній прояв характеру людини. Коли в’язні почали 
прибувати в музей, то він вже був спустошений окупантами: експозиція 
зруйнована і розграбована, скульптура розбита, скрізь валялися книги і 
сміття. “Боляче було дивитись, коли німець-кухар розпалював топку 
картинами, або коли німці використовували картини і скульптури, як 
мішені, і, регочучи, стріляли по них” (Танана 2005, 263), – згадував ко-
лишній в’язень Микола Білопол, уродженець села Дарівка Канівського 
району.  

Іван Церех (на прізвисько дід Фуфайка) свідчив: “Вдень, коли селян 
виганяли на будівництво укріплень, в залах чинився великий розбій. 
Гриміли постріли, п’яні вигуки гітлерівців лунали далеко з вибитих ві-
кон. Денщики розтягували по офіцерських бліндажах килими, виткані 
руками найвправніших українських майстрів, полотнами цінних картин 
завішували вікна хат, вкривали спини коней. А книгами палили в печах. 
Із сльозами дивився я на це блюзнірство, не маючи сил перешкодити 
знущанням над світлою пам’яттю Шевченка. Ось як поглумилися про-
кляті німці над могилою Тараса. Хай знають про це всі люди України. 
Хай мстяться, нещадно мстяться над підлими гітлерівськими звірами” 
(Церех 1963, 404). 

Ольга Стокіз, колишній екскурсовод музею, яка на початку жовтня 
1943 р. декілька годин провела в трудовому таборі, була вражена поба-
ченим: “Вся територія заповідника, яку видно було з цієї стежки, біля 
музею була встелена експонатами, книгами, рваними полотнищами з 
слідами олійних фарб на них, газетами, паперами. Все було порване, 
брудне, стоптане підковами брудних чобіт та кіньми. Будинок-музей 
був огороджений високою колючою огорожею. Біля входу в музей стояв 
з автоматом німець. Вхід був у двері, що знаходяться з північної сторо-
ни, біля службових кімнат. У цих кімнатах, мабуть, жили німці, бо чути 
було німецьку мову. Німець, який привів мене сюди, пішов у кімнату до 
коменданта, а потім вийшов і штовхнув мене туди. Ця кімната була 
добре умебльована, на стінах висіли олійні картини, але від страху, що 
опанував мене, нічого не запам’ятала. Почався допит, його вів сам ко-
мендант поганою російською мовою. Але все можна зрозуміти без пе-
рекладача. Переконавшись, що я не партизанка, він наказав мене кудись 
відвести. І ось перед мною відкрились двері з протилежної сторони в 
кімнату, де знаходилась бібліотека і фонди музею. Тяжким повітрям, 
сморідом війнуло на мене, а перед собою побачила товстий шар давно 
неміняної підстилки з соломи, ганчірок і чорну від бруду підлогу. Під 
стінами сиділи і лежали молоді жінки, дуже замучені, стомлені. Від них 
я взнала, що ці кімнати для жінок, а чоловіки живуть на І поверсі в му-
зеї. З музею доносилося ржання коней, яких тримали німці в останній 
кімнаті на І поверху музею. Ці люди були в основному з Канівського 



495 
 

району і займалися вони копанням окопів на правому березі Дніпра, 
біля самої води. Працюють вночі, а вдень відпочивають. Одну ніч тіль-
ки копала я траншеї, а вранці, коли німці вели нас до музею, я втекла і 
лише вночі з великими труднощами добралась до своїх в село Степанці” 
(Спогади колишнього екскурсовода музею Т. Г. Шевченка О. Т. Стокіз 
1991, 1–2). У інших спогадах Ольга Стокіз додає: “…я ж була оце де 
бібліотека... за бар’єрчиком. Ну таке там було, не можна передати, бер-
лога не берлога і воші по бар’єрчику лазили” (Спогади Стокіз Ольги Ти-
мофіївни про музей та Канів довоєнних і повоєнних років 1991, 1), “люди 
всі такі пригнічені, опущені, не розмовляють, ну, вигляд у них такий – жа-
люгідний такий” (Спогади Стокіз Ольги Тимофіївни про музей та Канів 
довоєнних і повоєнних років 1991, 7). За словами Стокіз, комендант трудо-
вого табору, коли допитував її, чи вона не є партизанкою, був одягнений у 
німецьку офіцерську форму, говорив мовою російською й було йому 
близько сорока років. Згадує також про декілька могил біля музею, на яких 
стояли березові хрести з касками і фанерними дощечками з написами. Ті 
могили після війни працівники музею просто розрівняли.  

П’ять тижнів восени 1943 р. була на підневільних роботах у трудо-
вому таборі Харитина Яківна Груша (1917 року народження) із села 
Попівка. Згадувала, що спали на соломі, що “воші пов’їдалися в тіло... 
Горох варили нам і давали. Рано – самий чай, а увечорі там – того горо-
ху та ото і все” (Спогади Груши Харитини Яківни про пребування в музеї 
восени 1943 р. 1992, 1), “Хліба отакісіньку (малу. – С. Б.) скибочку дасть, а 
бува такий день, що нічого не дають… Варили німці. Горох. Варили трохи 
давали. Але шо ж там. Хлебнеш” (Спогади Груши Харитини Яківни про 
пребування в музеї восени 1943 р. 1992, 5). Коли Харитина Яківна потра-
пила до табору, то побачила багато книг, що стояли у шафах, в’язні їх 
читали. На другому ж поверсі багато книг було накидано на купу. У му-
зеї було близько трьохсот хлопців і дівчат, які знаходилися на першому 
поверсі і на другому. На питання, для чого нацисти забирали молодь, 
Груша відповідала: “А під Дніпром окопи копать, то було ж той по-
нашому балакають: «викопай собі канавку таку, аби тобі сховаться». То 
ми так і робили. Не напрасно ж його копали. Як угледять із-за Дніпра із 
кущів ті – наші, як пустять туди стрелять. Бо німці ж ходили понад 
Дніпром. Понадівають на себе такі одіяла, ходять як чума. То при нас 
деяких і побили. Б’ють, але ж… Наших нікого не застрелили. Не чуть 
було. А потом партизани. А наших на другій горі, там, уже розказували, 
самі могилки були. Наших вбили багато” (Спогади Груши Харитини 
Яківни про пребування в музеї восени 1943 р. 1992, 2). Окопи копали 
уночі, а вдень посилали на поле картоплю вибирать. Уночі приходили 
партизани і запитували у полонених, у вікна, скільки їх тут є осіб. Але 
полонені боялися відповідати, аби не підклав хто міну і не підірвав му-
зей. На ці страхи німці відповідали, що “Тарасу ніхто нічого не зробить 
– бо він на увесь світ славиться” (Спогади Груши Харитини Яківни про 
пребування в музеї восени 1943 р. 1992, 2). Груша запевняла, що німці 



496 
 

нікого не били, п’яними вона їх не бачила, в скульптури у музеї не стріля-
ли. Жили німці не в музеї, а в побудованих бункерах. У музеї була тільки 
охорона, оскільки багато хлопців тікало. Найбільше їй запам’яталося, що 
“вошей було багато… Німці молоденькі були, а дивишся, він поскидає з 
себе і тим, деркачика зробить із віника та й зміта з тіла так. Знаєте яке 
то «добро» було… Та й ми так, було вийдеш, ізнімеш сорочку, витру-
сиш та й знов надіваєш. Страховіття було вошей” (Спогади Груши Хари-
тини Яківни про пребування в музеї восени 1943 р. 1992, 5). Колючий дріт, 
за її словами, був навколо музею, але не на вікнах, “німці ходили між му-
зеєм і проволокою” (Спогади Груши Харитини Яківни про пребування в 
музеї восени 1943 р. 1992, 6). Німцям варили їсти жінки, котрі жили під 
горою і не були евакуйовані. Якщо одяг у полонених зносився, то нацисти 
давали те, що забирали із спустошених хат. Гарний одяг вони забирали 
собі й відсилали додому, а дрантя віддавали полоненим. 

Восени 1943 року потрапила до трудового табору канівка Ївга Сте-
панівна Мазуркевич (у заміжжі Мирошніченко). У її спогадах читаємо: 
“Ми жили у музеї унизу, де бібліотека…Солома була… застелено… що з 
собою принесли… А мужчини були на другому поверсі. Ми були, считай, 
у підвалі, а вони на першому поверсі. То нас тут держали неділь дві, як не 
більше. На окопи ходили ми [до] Пекарів на Княжу гору. Там рили ми око-
пи. Там ранили одну женщину з Таганчі і хлопця. Стріляли з того берега (з 
лівого, де були радянські війська. – С. Б.), то тут вони поховані” (Спогади 
Ївги Степанівни Мирошніченко (Мазуркевич) про Тарасову гору років вій-
ни 1941–1943 1991, 1). З Ївгою Степанівною була її 10-річна дочка Настя, 
якій разом із однією вагітною жінкою загадували замітати підлогу в музеї, 
за що вони отримували пайок. Годували усіх зранку гороховим або іншим 
супом, а також давали по шматочку чорного хліба і масла. Кухню роз-
містили в кочегарці. У директорському кабінеті жили два коменданти. Ко-
ли Ївгу з дочкою привели до музею, то в музеї майже нічого не було: “Так, 
подекуди бумаги були порвані, книжки, гляди якась ото скульптура розби-
та, а то нічого” (Спогади Ївги Степанівни Мирошніченко (Мазуркевич) про 
Тарасову гору років війни 1941–1943 1991, 5). З боку бібліотеки, як входи-
ти до музею, німці зробили туалет. Хлопці, яких посилали по воду до по-
току залишали там відра й тікали через ліс додому. Через два чи більше 
тижнів на прохання Ївги Степанівни той із комендантів, що розмовляв 
російською мовою, відпустив ії з дочкою, сестрою Марією і сусідкою до 
Яблунева, куди були евакуйовані їхні рідні, а також дав підводу і німця-
супроводжуючого. Донька Ївги Степанівни Настя Павлівна Островна 
розповідала, що шарпали і рвали книги, скидаючи їх на купи, хлопці, 
нагнані із сіл у музей, а не німці. Згадувала, як сама бачила, що ці хлопці, 
коли ходили по воду до потоку, то у покинутих людських погребах заби-
рали одяг і стягували до музею. Награбоване німці у них забирали і свари-
ли їх. 

Ще одна канівка Марія Степанівна Ядловська розповідала про своє пе-
ребування в музеї в 1943 році: “…жили у музеї унизу, у підвалі. Бо одну 



497 
 

ніч, як летіли склянки, то я думала, що всі вони позлітали, аж ні, ще позо-
ставалися. Ударили з міномьота наші сюди, то летіли шклянки згори” 
(Спогади Марії Степанівни Ядловської про Тарасову гору років війни 
(1943 р.) 1991, 1). Пам’ятник Шевченку, за її словами, постріляли нацисти. 
Те, чим їх годували, – капуста, огірки в діжках, квасоля, буряк, морква – 
німці брали в льохах місцевих жителів. Їжу готували німці. Молоді дівчата 
(“панінки”) й ті, на кому були “штани”, копали окопи уночі, а матері – 
вдень. Коли у Марії Степанівни порвалися чоботи, то німець дав їй свої 
нові ботінки, які вона тут же замазала в бруд, аби ніхто не відняв. У їхній 
великій хаті, що стояла на вулиці Монастирок, нацисти тримали коней: 
“Великі такі в них (коней. – С. Б.) ноги… Я… сховала свою машинку в їх 
під піччю, а вони (німці. – С. Б.) піч викинули і стоять коні там, на моїй 
машинці, там і поливають її, і що хочеш. Заховала. Не знала куди заховать” 
(Спогади Марії Степанівни Ядловської про Тарасову гору років війни 
(1943 р.) 1991, 4). Поранених німців привозили до сусідної хати, де мешкав 
лікар. 

У 1992 р. наукові співробітники Шевченківського національного за-
повідника здійснили пошукову експедицію в Каневі та районі й встанови-
ли, що в трудовому таборі містилося до 200 людей. Багато з них не повер-
нулися з ув’язнення або померли після війни. Вдалося встановити імена 
120 осіб і записати спогади тих з них, які вижили лише тому, що втекли. 
Тих, кого нацисти ловили під час облав – розстрілювали. У спогадах, 
вміщених у книзі “За колючим дротом” (2008) розкрито душу кожної 
окремої людини, з її відчуттям, розумінням, оцінкою того, що сталося. 
Читаючи ці спогади відчуваєш, як кожен момент життя юних полонених 
у трудовому таборі був наповнений стражданнями, а щосекундний са-
моконтроль багатьом рятував життя. Кожен із цих молодих юнаків та 
дівчат сприйняв у своїй свідомості факт арешту та перебування в трудо-
вому таборі вкрай тривожно, песимістично, з невротичним страхом. 
Молоді люди, котрим вдалося втекти, повернулися додому морально 
розчавленими, з підірваним здоров’ям і з клеймом полоненого, що об-
межувало їхні громадянські права. Тим, кому вдалося втекти, пережили 
внутрішнє відродження, яке відбувається всередині нас щомиті, оживає 
всередині з усією яскравістю і непохитністю.  

У 2003 р. рішенням правління Федерального фонду “Пам’ять, 
відповідальність і майбутнє” (Київ) до переліку місць ув’язнення був 
доданий Трудовий табір в меморіалі поета Шевченка в Каневі Київської 
області (вересень 1943 р. – січень 1944 р.). За цим рішенням близько 
тридцяти колишніх ув’язнених табору отримали статус жертв війни та 
право на відповідні пільги і компенсацію від уряду Німеччини.  

31 січня 1944 року 206-а стрілецька дивізія звільнила Канів. Із спо-
гадів канівки Софії Семенівни Дядюн дізнаємося: “У війну, як відступа-
ли німці, наших солдатів я запитувала: «Чи пам’ятник Шевченку 
стоїть?» Вони сказали: «Стоїть, не збили німці»”. (Із спогадів Софії Дя-
дюн (музей 1944 року) 1991,1).  



498 
 

28 лютого 1944 р. був складений Акт державної комісії, в якому на 
10 сторінках викладено перелік скоєного нацистами на Чернечій горі: 
“Залишилось в музеї після господарювання оскаженілих псів Гітлера 10 
експонатів; решта експонатів (понад 2 тисячі) вивезено, знищено або 
пошкоджено... Багато картин використовувалось фашистами для онуч і 
підстилок в бліндажах і казармах... Знищено 9 допоміжних будинків, 
готель із усім майном і двома сараями, пошкоджено східці на Чернечу 
гору. Знищено 800 дерев на території заповідника. Всього пограбовано 
та знищено німецько-фашистськими окупантами майна і експонатів 
Державного заповідника ім Т. Г. Шевченка на суму 2913677 крб.” (Акт 
Державної комісії від 28 лютого 1944 р. 1944, 1).  

Із документального фільму “Слова на піску” дізнаємося, що завдяки 
нюху вівчарки-бійця Джульбарса сапери штурмової інженерно-саперної 
14 бригади розмінували могилу Тараса Шевченка. За час війни цей пес 
знайшов понад 7 тисяч снарядів. Став почесним учасником параду Пе-
ремоги. Через отримані поранення Джульбарс не міг самостійно кроку-
вати. Собаку-героя з перебентованими лапами пронесли по Червоній 
площі в шинелі верховного головнокомандувача (Слова на песке 2020). 
Про звільнення Тарасової гори писали воїни-письменники, військові 
кореспонденти Борис Польовий, Дмитро Косарик, Сергій Смирнов, 
Андрій Малишко (Буренко, Лепський 2019, 236–237). Про покладання 
вінка з хвої на могилу Шевченка розповів у своїй статті “Партизанський 
вінок” у журналі “Пам’ятники України” А. Радченко, колишній боєць 
партизанського загону “Батя” (Радченко 1972, 46–47). 

Військовий фотокореспондент Яків Давидзон згадував, як він при-
літав на літаку У-2 з Києва до Канева в один із зимових днів 1944 року, 
коли ще йшли бої під Тарасовою горою, зі спеціальним завданням для 
того, щоб зробити зйомку на Чернечій горі, аби засвідчити злодіяння 
гітлерівських варварів: “У підніжжя гори літак не міг приземлитися, там 
ще йшли останні бої. З повітря було добре видно, як бігли фашисти. 
Льотчиця вирішила здійснити посадку на самій горі, поблизу 
пам’ятника. Під час зйомки до мене підійшов літній чоловік, як 
з’ясувалося пізніше, колишній наглядач музею. З розмови з ним я 
дізнався, що в музеї фашисти влаштували стайню; експонати, скульпту-
ри, бібліотеку повністю знищили. Сам пам’ятник, на щастя, уцілів, хоч 
мав кілька кульових пробоїн. У супроводі наглядача я обійшов зали му-
зею. Важко уявити картину, яку я побачив. Скульптури всі до однієї бу-
ли перебиті. Книги, картини пошматовані і розкидані, всюди панував 
хаос. Все це я зазняв на плівку. Стрілянина не вщухала. Літак взяв курс 
на Київ. Додому ми прилетіли, коли стемніло. У той же вечір проявив 
плівку. Назавтра газета “Радянська Україна” опублікувала цілу смугу 
матеріалів і фотографій, які звинувачували гітлерівців в ще одному акті 
вандалізму” (Давидзон 1982, 46–48). Тут доречно навести слова Івана Це-
реха: “Багато горя побачила Чернеча гора. Але гідна була й розплата. Ти-



499 
 

сячами німецьких трупів усіяний берег Дніпра біля підніжжя безсмертної 
могили Тараса” (Церех 1963, 404). 

Ольга Стокіз згадувала, як вона прийшла працювати у музей у березні 
1944 року екскурсоводом, але оскільки екскурсій не було і експозицію му-
зею було знищено, то працівники розпочали приводити в охайний вигляд 
музей і територію заповідника. Ось що вона побачила у перший день робо-
ти: “На могилі поета лежали соснові вінки від воїнів, які звільняли Канів 
від фашистських загарбників та від партизанів. Пам’ятник (статуя) був у 
пробоїнах. 17 ран від вистрелів з гвинтівок нанесли фашисти безсмертному 
Кобзареві. Територія біла засмічена, стоптана, всюди розкидані книги, 
експонати, газети, журнали «Киевская старина». Особливо багато їх скуп-
чилось біля службових кімнат та в сосновому ліску, на шляху, що веде до 
могили І. Ядловського (доглядач могили Шевченка (1884–1926). – С. Б.). 
Навкого могили стояла колюча огорожа. Біля вікон музею (південна сто-
рона) на квітниках були насипані дві могили, огороджені берізками, на них 
стояли березові хрести з касками і табличками з підписами. То були моги-
ли німецьких офіцерів. Про це свідчили ті довгі титули, що були написані 
на табличках. Ми «похоронили» їх по-своєму так, як підказав нам поет: 
«будяки та кропива, і більш нічого не виросте над їхнім трупом…». Квіт-
ники стоптані і заїжджені возами, кіньми, зриті траншеями. Цоколь музею 
обписаний, оббитий, забруднені стіни музею зовні і всередині, багато по-
битого скла навколо музею з вікон І поверху. З даху будинку музею були 
взяті стропила, в багатьох місцях пробита покрівля – черепиця. В музеї, в 
вестибюлі І поверху, купами лежали побиті скульптури і тут же великий 
молот, яким розбивали їх, пошматовані олійні панно, поламані вітрини, 
рамки; по залах, на стінах, рештки експозиції в поламаних, перекошених 
рамках. Багато експонатів прострелених. Стіни в залах брудні, обдерті, 
паркетна підлога чорна від бруду, зіпсоване центральне опалення… 
комісія, яка незабаром прибула літаком, встановила, що збитки, вчинені 
окупантами, досягають три мільойони корабованців” (Спогади колишнього 
екскурсовода музею Т. Г. Шевченка О. Т. Стокіз 1991, 3–4). У результаті 
згуртованої роботи технічних, наукових працівників, вартових, 22 травня 
1944 року музей був відкритий для відвідувачів.  

У фондах Шевченківського національного заповідника зберігається 
16 фото, які свідчать про стан музею та могили Тараса Шевченка після 
звільнення від нацистів. Але, на жаль, немає жодного документального 
фільму на цю тему. Автору статті вдалося у 2019 році віднайти у фондах 
Державного кінофотофоноархіву України імені Г. С. Пшеничного доку-
ментальний фільм “1944 рік” (Арх № 2187), відзнятий у лютому 1944 року 
оператором М. Биковим. Цей фільм вкотре підтверджує розповіді свідків 
про ті безчинства, які здійснили нацисти на цьому святому місці. Ця кіно-
хроніка, повернута з небуття, може бути задіяна в експозиційній та інших 
формах музейної та науково-просвітницької роботи.  

Отже, викладене у цій статті ще раз дає підставу засудити владу 
нацистської Німеччини як злочинну, антилюдську, антиукраїнську, анти-



500 
 

гуманітарну й антигуманну. Колишні в’язні трудового табору на Тарасовій 
горі засвідчують, що кожен з них гостро відчував кожною клітинкою свого 
єства ту реальність речей, реальність відносин, у які він потрапив всупереч 
бажанню. Усі боялися невідомості, негативних переживань, смерті. 
Жахіття ув’язнення не стерлося з їхньої пам’яті. Спогади колишніх в’язнів 
трудового табору й все, про що згадано в цій статті, допоможуть усвідоми-
ти, яке зло несе війна, допоможе об’єктивно ставитися до подій вітчизня-
ної історії. 

 
Акт Державної комісії від 28 лютого 1944 р. (1944). Державний ар-

хів Київської області. Ф. Р. 4322. Оп. 1. Спр. 1. 810 арк. 
Буренко, І., Лепський, В. (2019). Канів у ІІ Світовій війні. Видавець Ан-

дрощук П. С. Черкаси.  
Давидзон, Я. (1982). Незабываемое: Фотокнига. Мистецтво. Київ. 

111 с. 
За колючим дротом. (2008). Упоряд. Р. Танана, О. Білокінь. Вертикаль, 

видавець ПП Кандич С. Г. Черкаси.  
Із спогадів Євдокії Стецюк про музей і Канів до і воєнних років. (1991). 

Науковий архів Шевченківського національного заповідника. Фонд 29. 
Оп. 1. Спр. 30. 2 арк. 

Із спогадів Софії Дядюн (музей 1944 року). (1991). Науковий архів 
Шевченківського національного заповідника. Фонд 29. Оп. 1. Спр. 29. 
1 арк. 

Книга запису вражень та пропозицій. Державний заповідник “Могила 
Т. Г. Шевченка”. Канів–1941 рік. (1941). Фонди Шевченківського націо-
нального заповідника. КН-21810/А-188.  

Мельниченко, В. (2013). Книга правди і нетлінної пам’яті. Не підлягає 
забуттю: нацистський окупаційний режим на Черкащині (1941–1944). 
Зб. наук. статей, документів, матеріалів та спогадів. Керівник проекту 
О. Воронкіна. Упоряд. В. Мельниченко, Т. Клименко, Г. Голиш Вертикаль. 
Черкаси. С. 3–27.  

Радченко, О. (1972). Партизанський вінок. Пам’ятники України. 2. 
С. 44–47. 

Слова на песке. (2020). Електронний ресурс: 
https://www.youtube.com/watch?v=UxpVDG8gEIg/Вещдок. Особый случай. 
По ту сторону фронта [Дата останнього доступу 29.08.2020] 

Спогади Ганни Степанівни Мазуркевич про Тарасову гору років війни 
1941–45 рр. (1991). Науковий архів Шевченківського національного запо-
відника. Фонд 29. Оп. 1. Спр. 25. 14 арк. 

Спогади Груши Харитини Яківни про пребування в музеї восени 1943 р. 
(1992). Науковий архів Шевченківського національного заповідника. Фонд 
29. Оп. 1. Спр. 28. 7 арк. 

Спогади директора музею Коваленка В. О. 1936–1941 рр. (1969). Нау-
ковий архів Шевченківського національного заповідника. Фонд 29. Оп. 1. 
Спр. 7. 104 арк. 



501 
 

Спогади Ївги Степанівни Мирошніченко (Мазуркевич) про Тарасову го-
ру років війни 1941–1943. (1991). Науковий архів Шевченківського націо-
нального заповідника. Фонд 29. Оп. 1. Спр. 26. 10 арк. 

Спогади колишнього екскурсовода музею Т. Г. Шевченка О. Т. Стокіз 
(жовтень 1943 р. та 1944, 1945 рр.). (1991). Науковий архів Шевченківсь-
кого національного заповідника. Фонд 29. Оп. 1. Спр. 24. 5 арк. 

Спогади Марії Степанівни Ядловської про Тарасову гору років війни 
(1943 р.). (1991). Науковий архів Шевченківського національного за-
повідника. Фонд 29. Оп. 1. Спр. 27. 5 арк. 

Спогади Стокіз Ольги Тимофіївни про музей та Канів довоєнних і по-
воєнних років. (1991). Науковий архів Шевченківського національного за-
повідника. Фонд 29. Оп. 1. Спр. 31. 12 арк. 

Танана, Р. (2005). Музей Кобзаря у Каневі в роки фашистської окупації. 
Черкащина в контексті історії України. Матеріали Другої науково-
краєзнавчої конференції Черкащини, присвяченої 60-річчю Перемоги у 
Великій Вітчизняній війні 1941–1945 рр. Ваш дім, видавець ПП Дикий О. 
О. Черкаси. С. 258–264. 

Тарахан-Береза, З. (1998). Святиня. Родовід. Київ.  
Церех, І. (1963). Я свідчу. У кн.: Тарас Шевченко: документи і ма-

теріали. 1814–1963. Ред. С. Д. Пількевич Державне видавництво 
політичної літератури УРСР. Київ. С. 403–404.  

 
 

 

 

 

 

 

 

 
  



502 
 

ТИПИ РЕПРЕЗЕНТАЦІЇ СЕКСУАЛЬНОСТІ  
НА УКРАЇНСЬКОМУ ТЕЛЕБАЧЕННІ 

 
Володимир Грисюк 

 
(Україна) 

 
У статті контент сексуального характеру на українському телеба-

ченні розділено на три основних типи за способом репрезентації сексуаль-
ності: репрезентація тіла, репрезентація типажу та ролі та репрезен-
тація реакції. Варто зауважити, що кожен з цих типів не існує у чистому 
вигляді – вони поєднуються, переплітаються та комбінуються в те-
левізійному продукті. Коли ж репрезентації тіла, типажів, ролі та реак-
цій відбуваються не безпосередньо, а опосередковано, а також міксують-
ся, то цей процес, на нашу думку, варто назвати мета-репрезентацією 
сексуальності. 

Ключові слова: сексуальність, контент, репрезентація.  
 

TYPES OF SEXUALITY REPRESENTATION  
ON UKRAINIAN TELEVISION 

 
Volodymyr Hrysjuk 

 
Sexual content on Ukrainian television can be divided into three main types 

according to the method of sexual representation: body representation, repre-
sentation of type and role, and representation of the reaction. It is worth noting 
that each of these types does not exist in its pure form – they are connected, in-
tertwined and combined in a television product. When representations of the 
body, types, roles and reactions occur not directly but indirectly and they are 
mixed, so this process, in our opinion, should be called a meta-representation of 
sexuality. 

Key words: sexuality, content, representation 
 
За останні десятиліття з’явилося чимало праць іноземних дослідників 

соціальних комунікацій (зокрема європейських та американських), які 
наголошували на проблемах “сексуального контенту” у сучасних мас-
медіа. Наприклад, проблема репрезентації сексуальності стала однією з 
ключових у монографії 2014 року “Сексуалізація медіа: як та чому ми це 
робимо” доцента факультету журналістики Орегонського університету 
(США) Д. Мерскін. У передмові до російського перекладу монографії док-
тор філософських наук з ХНУ ім. В. Каразіна Лідія Стародубцева зазначає, 
що цьому дослідженні “представлений детальний аналіз сексуальних об-
разів сучасних американських медіа, а також спроба дати відповідь на те-
леологічне питання: з якою метою сексуальні образи заповнюють медіа-
простір” (Мерскин 2015, 10–11). Науковиця підсумувала, що головний ме-



503 
 

седж згаданої монографії полягає в тому, що “за видимою оболонкою сек-
суальних образів мас-медіа завжди ховається двуликий Янус суспільства 
споживання, один лик котрого вглядається у сферу економічного інтересу, 
а інший – в систему ідеології” (Мерскин 2015, 10–11). Наразі, на нашу 
думку, важливо та актуально простежити, як цей роцес відбувається в 
Україні. 

Згідно рейтингів, три медіагрупи контролюють більшу частину україн-
ського медіаринку – “1+1 медіа”, StarLightMedia та ТОВ “Медіа Група 
Україна” (Рейтинги телеканалів 2020). Провівши моніторинг та аналіз 
сітки мовлення цих медіагруп у травні 2020 року, ми з’ясували, що вони, 
маючи у підпорядкуванні по кілька телеканалів, делегують кожному із них 
певний профіль та орієнтацію на чітко визначену аудиторію. Так, до “1+1 
медіа” входить телеканал, який охоплює найширшу аудиторію (назвемо 
його медіафлагманом) – “1+1”, а також спеціалізовані, наприклад, телека-
нал “ТЕТ”, що орієнтується на молодь, “Бігуді” – на жінок, “Спорт” – на 
чоловіків, “ПлюсПлюс” – на дітей (1+1 медіа: офіційний сайт 2020). Теле-
канал “2+2” переважно транслює художні фільми (драми), а “УНІАН-ТВ” 
– новини (Грисюк 2020-1).  

Медіахолдинг StarLightMedia також чітко розподілив контент за ауди-
торією: “СТБ” – переважно орієнтується на жінок, “ICTV” – на чоловіків, 
“Новий канал”, “ОЦЕ”, “М1”, “М2” – показують розважальні програми та 
музичні кліпи для молоді та дітей (StarLightMedia: офіційний сайт 2020). У 
“Медіа Групі Україна”, у свою чергу, є медіа-флагман ТРК “Україна”, ро-
зважальний молодіжний телеканал “НЛО ТV”, спортивні телеканали 
“Футбол 1”, “Футбол 2”, “Футбол 3”, що орієнтовані переважно на чо-
ловічу аудиторію (Медіа Група Україна: офіційний сайт 2020).  

Як виявилось під час моніторингу, через чіткий розподіл за аудиторією 
деякі жанри контенту вищезгаданих медіагруп сепаруються та зосе-
реджуються на окремих майданчиках. Так, наприклад, телеканал “СТБ” 
захопив нішу талант- та реаліті-шоу, “ICTV”, “ТЕТ” та “1+1” – гумору, 
“Україна” – мильних опер, драм та соціальних ток-шоу. Однак, згідно 
нашої гіпотези, в аспекті репрезентації сексуальності важливе значення 
має не так жанр певного контенту чи телеканал, на якому він транслюєть-
ся, як тип, за допомогою якого він створюється.  

Отже, контент сексуального характеру на українському телебаченні 
можемо розділити на три основних типи репрезентації сексуальності: ре-
презентація тіла, репрезентація типажу та ролі, а також репрезентація 
реакції (Грисюк 2020-2). Варто зауважити, що кожен з цих типів не існує у 
чистому вигляді – вони поєднуються, переплітаються та комбінуються в 
телевізійному продукті. 

Під репрезентацією тіла маємо на увазі використання комунікаційних 
технологій, в основі яких акцент на демонстрацію фізичної привабли-
вості/непривабливості чи змін у зовнішності головного героя. Це, насампе-
ред, стосується шоу: “Красуня за 12 годин” (1+1), “Поверніть мені красу” 
(1+1), “Модель XL” (1+1), “Зважені та щасливі” (СТБ), “Я соромлюсь сво-



504 
 

го тіла” (СТБ). Попри те, що формати вищезгаданих шоу відрізняються 
один від одного, їх зміст однаковий – показати, як саме потрібно вигляда-
ти, щоб бути красивим (-ою) і що взагалі таке краса. Наприклад, експерти 
у реаліті-шоу “Зважені та щасливі” допомагають учасникам схуднути, і 
чим більше схуднув учасник, тим красивішим він вважається, не зважаючи 
на його/її пропорції тіла. Водночас у синопсисі реаліті-шоу “Модель XL” 
стверджується, що “краса – це дуже неточне поняття і гарні дівчата можуть 
бути будь-якого кольору волосся, висоти та форм” (Модель XL: синопсис 
реаліті-шоу 2020). За умовами проєкту, тридцятеро учасниць, що носять 
“великі розміри”, змагаються за право прикрасити обкладинку Cosmopoli-
tan та стати обличчям колекції українського модельєра Андре Тана (Мо-
дель XL: синопсис реаліті-шоу 2020). Перетворити учасниць у “красунь” 
обіцяють і творці реаліті-шоу для жінок “Красуня за 12 годин” (1+1). 
“Зміна стилю, зачіски, новий макіяж – і ви вже не впізнаєте себе”, – зазна-
чено на офіційному сайті телеканалу (Красуня за 12 годин: синопсис теле-
програми 2020). За правилами, начебто непривабливу учасницю проєкту 
чекає “перевтілення у справжню красуню”, у цьому їй допомагають 
стиліст Ольга Слонь та дизайнер, експерт-косметолог Ольга Сеймур. “Ве-
дучі покажуть учасницям світ моди і стилю”, – кажуть творці проєкту 
(Красуня за 12 годин: синопсис телепрограми 2020). Це реаліті-шоу наочно 
демонструє саму суть процесу репрезентації тіла – учасниці не змінюються 
фізично, усе “перевтілення” відбувається штучно, а краса є маскою, яку 
можна надягати або скидати. За дещо іншою схемою працює реаліті-шоу 
“Поверніть мені красу” (1+1), у якому експерти допомагають героїням 
позбавитися певного “зовнішнього дефекту, який заважає отримувати за-
доволення від життя”. Вони “працюють зі стилем, зовнішністю та ком-
плексами героїнь” (Поверніть мені красу: синопсис реаліті-шоу 2020). На 
противагу цьому, варто зазначити, є чимало випадків, коли згадані вище 
дефекти зовнішності навпаки стають особливостями жінок. Так, американ-
ка Лорен Вассер, котра втратила обидві ноги, стала моделлю і бере участь 
у марафоні (Ritschel 2019), а модель з вітиліго (хронічне захворювання, за 
якого спостерігається депігментації на шкірі хворих – Ред.) Емі Деанна у 
2018 році вперше в історії стала обличчям косметики CoverGirl (Ruffo 
2018). 

Під репрезентацією сексуальних типажів та ролей розуміємо репрезен-
тацію людей з характерною зовнішністю, моделлю поведінкою, статусом у 
конкретних життєвих ситуаціях в контексті певної історії. У реаліті-шоу 
“Наречена для тата” (СТБ), “ЛавЛавCAR” (ТЕТ), “СуперЖінка” (ТЕТ), 
“Супермама” (СТБ), “Свекруха чи невістка” (ТРК “Україна) репрезенту-
ються ролі та моделі поведінки (стосунків) дівчини та хлопця (як пари), 
чоловіка та жінки (як подружжя), матері та батька, свекрухи та невістки 
тощо. А у реаліті-шоу для жінок “Любов онлайн” (ТЕТ) телеглядачам по-
казують, як саме відбувається інтернет-знайомство та спілкування у плані 
міжособистісних інтимних стосунків (Телеканал ТЕТ 2020).  



505 
 

Цілий пласт реаліті-шоу присвячений обмінам – ідея формату полягає у 
тому, щоб дати можливість учасникам пожити іншим життям, змінити 
оточення, а іноді і партнера: “Панянка-селянка” (ТЕТ), “Міняю жінку” 
(1+1), “Хата на тата” (СТБ). У першому випадку двоє учасниць міняються 
соціальними ролями – одна переїжджає з села в місто, а інша – навпаки. В 
обидвох у фіналі має відбутися переоцінка цінностей та життєвих орієн-
тирів. Однак ті типажі успішних жінок, які глядачі бачать на екрані, не 
завжди відповідають дійсності. Джерело, дотичне до Херсонського націо-
нального університету, анонімно розповідає, що одна з колишніх випуск-
ниць цього ВНЗ була учасницею реаліті-шоу “Панянка-селянка” у 2015-му 
році й репрезентувалась на екрані як успішна молода жінка – власниця 
шлюбної агенції, однак насправді була секс-працівницею. “Вона була зосе-
реджена на власному вигляді, як студентка старанності не виявляла та 
ігнорувала чимало занять. Ми знали про її активність в інтимних чатах пе-
реважно з іноземцями – ця дівчина була секс-працівницею”, – стверджує 
джерело.  

Жонглюванням типажами та моделями поведінки займаються й творці 
реаліті-шоу “Холостяк” (СТБ), де неодружений чоловік обирає супутницю 
життя з цілого набору претенденток. Його фаворитка, по суті, репрезентує 
собою образ дівчини, з якою хочуть взяти шлюб. Однак за дев’ять сезонів 
цього проєкту, за інформацією сайту радіо “Люкс”, підтримує стосунків 
одна пара з дев’яти сформованих. Тобто у більшості випадків дівчата, яких 
на шоу обирали “холостяки”, у реальному житті не підходили їм для про-
довження стосунків (Шоу Холостяк: як склалася доля головних героїв 
дев’яти сезонів реаліті 2020).   

Також представлені в Україні й реаліті-шоу на весільну тематику – 
“Принцеса тут я” (ТЕТ) та “4 весілля” (1+1), у рамках яких учасниці нама-
гаються “створити весільний образ їхньої мрії, взявши до уваги усі особли-
вості зовнішності та характерів” (Принцеса тут я: синопсис реаліті-шоу 
2020) та організувати “найкращу шлюбну церемонію, що вразить гостей”. 
Творці обох шоу репрезентують образи нареченої та нареченого й показу-
ють, як саме має виглядати їх весілля.  

На репрезентації реакції, як правило, ґрунтуються ток-шоу: “Говорить 
Україна” (ТРК “Україна”), “Стосується кожного” (Інтер), а також проєкти 
“Один за всіх” (СТБ), “Теорія зради” (ТЕТ). Суть цього типу репрезентації 
сексуальності полягає у грі на емоціях, коли на перший план виходять сам 
сторітелінг, коментарі та ставлення до проблеми запрошеного гостя, 
експертів та позиція аудиторії. Ток-шоу підібрали дрібну, але важливу для 
людей нішу побутових скандалів та міжособистісних стосунків в аспекті 
ставлення до них. Однак варто враховувати, що інколи обговорювані в 
ефірі ток-шоу теми є настільки суперечливими і табуйованими в сус-
пільстві, що їх підняття в публічну площину стає причиною трагедій. Так, 
до прикладу, американське “Шоу Дженні Джонс” закрилося в результаті 
випадку, коли на зйомки був запрошений чоловік-автомеханік на прізвище 
Шмітц, який у студії дізнався про те, що у нього закоханий друг-гей. Чо-



506 
 

ловік вважав, що його зганьбили, і через три дні він вистежив та вбив свого 
прихильника-гомосексуала. Колектив програми затягали по судах, і неза-
баром шоу закрили (Swenson 2017). Імовірно, творці “Шоу Дженні Джонс” 
хотіли показати, як чоловік робітничої професії реагує на те, що у нього 
закоханий інший. Через те, що ніхто не оцінив реальних ризиків для героя 
проєкту неадекватно відреагувати на насмішки та осуд глядачів, загинула 
невинна людина.  

Інший підхід (але також, зосереджуючись на реакції) обрали творці 
українського ток-шоу “Говорить Україна”, яке транслюють на каналі ТРК 
“Україна” з 2012 року. Так, у випуску “Мої батьки – геї” за 25 вересня 2013 
року в центрі дискусії опинилися діти, які виховують одностатеві пари. В 
студію запросили Томаса Вельтера і Інгмара Целлера – гомосексуалів з 
Німеччини, які усиновили дітей з США. Мета їх виступу – довести всім, 
що їхні діти щасливі (Говорить Україна: ток-шоу 2013). Обрана тема 
викликала у студії дискусію, що спровокувала набір найрізноманітніших 
реакцій (від позитивних до різко негативних) у героїв програми, експертів 
та аудиторії. Не менш резонансними є й інші випуски ток-шоу “Говорить 
Україна”: “Я жахливо прекрасна”, “Доню, без презерватива не повертай-
ся”. У випуску “Дім розпусти для маленької дівчинки” від 21.10.2016 
(Медіа Група Україна 2016) розповідають про зґвалтування 8-річної дити-
ни. Підозрюваним у злочині виявився 40-річний коханець матері. Інша те-
ма – “Незайманість – не вада?”. Історія 45-річної донеччанки Олени. Жінка 
незаймана, бо впевнена, що в її житті з’явиться гідний чоловік, для якого і 
береже цнотливість (Медіа Група Україна 2016). Творці шоу, ймовірно, 
обирають теми, пов’язані з сексуальним життям людей, щоб епатувати 
публіку. Оскільки ток-шоу “Говорить Україна”, як і низка подібних, рока-
ми транслюються в ефірі, можемо зробити висновок, що цей тип репрезен-
тації сексуальності має стабільний успіх в аудиторії (Грисюк 2016; Грисюк 
2018-1).  

Тиражують тему сексуальності й у соціальному ток-шоу “Один за всі” 
(СТБ). Як правило, творці проєкту надмірно драматизують незвичні побу-
тові історії сенсаційного змісту, аби глядач отримав суміш трилеру, сімей-
ної мелодрами та кримінальної хроніки. І, мабуть, соціальне ток-шоу було 
б не повністю “соціальним”, якби в ефірі не з’явилася тема сексу, а якщо 
точніше сексуальних злочинів та збочень. На сайті ток-шоу можна 
віднайти такі випуски ток-шоу: “Батько зґвалтував дочку і зняв з неї 
скальп?”, “Азербайджанець ґвалтував 5-річну доньку?”, “Чоловік ґвалтував 
доньку на очах у дітей”, “Батько-педофіл продовжує опікати дочку, яку 
розбещував”, “Чоловік 12 років ґвалтував свою пасербицю”, “Мати дозво-
лила чоловікові зґвалтувати її дочку” (StarLightMedia 2020). Це ток-шоу є 
прикладом перенасичення неспеціалізованої передачі сексуальною темати-
кою. Також незрозумілою є суспільна користь та мета показу подібних 
історії (Грисюк 2018-2; 2020-1).  

Наскільки важливим для глядачів є цей тип репрезентації сексуаль-
ності, засвідчують й дані статистики YouTube-каналу шоу “Один за всіх” 



507 
 

(СТБ), на котрий підписано 228 тисяч користувачів інтернету (станом на 
21 травня 2020 року). Найбільше переглядів за всю історію його існування 
набрали випуски, пов’язані зі злочинами на сексуальному ґрунті: “Реакція 
педофіла, якого публічно вивели на чисту воду” (4,1 млн переглядів), “105 
ударів через ревнощів / Оргії на очах у 8-річного сина” (2,6 млн пе-
реглядів), “Жахливі звинувачення” (про зґвалтування 10-класниці – Ред.) – 
2,4 млн переглядів (Один за всіх: соціальне ток-шоу 2020). Творці проєкту 
переконують, що подібні випуски спрямовані на те, щоб допомогти людям. 
“Головне у роботі редакторів та журналістів пояснити, що телебачення – 
це остання інстанція, куди завжди можна звернутися, отримати допомогу 
та вирішити своє болюче питання, – розповідає в інтерв’ю керівник проєк-
ту Роман Панасенко. – Це місце, де наші учасники, страждаючи, проходять 
певного роду очищення та після зйомок відчувають певного роду катарсис. 
Це місце, де ми допомагаємо тим, хто втратив надію на справедливість 
(Керівник проєкту “Один за всіх” розповів про новий сезон 2020).  

До мета-репрезентації сексуальності, яка одночасно включає щонай-
менше два або всі три типи репрезентації сексуальності, потрапляють пе-
реважно новини, реклама, художні фільми, музичні кліпи, мильні опери, 
гумористичні програми, концерти, анімації, мультфільми. Тобто глядач за 
відносно короткий час отримує асортимент ціннісних орієнтирів в аспекті 
сексуальності – відбувається опосередковані репрезентації тіла, ролей, ти-
пажів та реакції. Мета-репрезентація сексуальності присутня у більшості 
медіа-продуктів. 

 
1+1 Медіа. (2020). Офіційний сайт 1+1 Медіа. Електронний ресурс: 

https://media.1plus1.ua/ua/media [Дата останнього доступу 31.05.2020]. 
Грисюк, В. (2016). Специфіка поширення “сексуального контенту” в 

українському телепросторі. Діалог: медіа-студії. 22. C. 103–112. 
Грисюк, В. (2018-1). Механізм впровадження у телеконтент сексуаль-

ного типу неідеальний герой. Scientific notes of the institute of journalism. 3-
4. C. 46–57. 

Грисюк, В. (2018-2). Репрезентація сексуальності в українських он-
лайн-ЗМІ. Вісник Харківського національного університету імені 
В. Н. Каразіна. Серія “Соціальні комунікації”. 14. C. 19–26. 

Грисюк, В. (2020-1). Класифікація контенту сексуального характеру 
на українському телебаченні. Вісник Харківського національного універ-
ситету імені В. Н. Каразіна. Серія “Соціальні комунікації”. 17. С. 19–26. 

Грисюк, В. (2020-2). Погляди на проблеми репрезентації сексуальності 
в мас-медіа України. Вчені записки ТНУ ім. Вернадського. Серія: Філо-
логія. Соціальні комунікації. Т. 31 (70). 2. Ч. 4. С. 116–120. 

Дім розпусти для маленької дівчинки. (2016). Випуск ток-шоу “Гово-
рить Україна” на телеканалі “Україна” від 21.10.2016. Електронний ресурс: 
http://inetbox.net/govorit-ukraina-dom-razvrata-dlya-malenkoj-devochki-21-10-
2016/ [Дата останнього доступу 31.05.2020]. 



508 
 

Керівник проєкту “Один за всіх” розповів про новий сезон. (2020). Теле-
канал СТБ: офіційний сайт. Електронний ресурс: https://www.stb.ua/ua/2020 
/02/13/ rukovoditel-proekta-odin-za-vsih-rasskazal-o-novom-sezone-2/ [Дата 
останнього доступу 31.05.2020]. 

Красуня за 12 годин: телепрограма. (2020). Телеканал 1+1. Електрон-
ний ресурс: https://1plus1.video/krasotka-za-12-chasov/2-sezon [Дата остан-
нього доступу 31.05.2020]. 

Медіа Група Україна. (2020). Офіційний сайт Медіа Групи Україна. 
Електронний ресурс: https://mgukraine.com/ [Дата останнього доступу 
31.05.2020]. 

Мерскин, Д. (2015). Сексуализация медиа. Как и почему мы это делаем. 
Гуманитарный центр. Харьков. 

Модель XL: реаліті-шоу. (2020). Телеканал 1+1. Електронний ресурс: 
https://1plus1.video/model-xl [Дата останнього доступу 31.05.2020]. 

Мої батьки – геї. (2013). Говорить Україна: ток-шоу. Електронний ре-
сурс: https://www.youtube.com/watch?v=_kfx_lMYFaw [Дата останнього до-
ступу 31.05.2020]. 

Один за всіх: соціальне ток-шоу. (2020). Телеканал СТБ: YouTube-
канал Електронний ресурс: https://www.youtube.com/user/Odin 
ZaVsehSTB/videos? view=0&sort=p&flow=grid [Дата останнього доступу 
31.05.2020]. 

Поверніть мені красу: реаліті-шоу. (2020). Телеканал 1+1. Електрон-
ний ресурс: https://1plus1.video/vernite-mne-krasotu/3-sezon [Дата останньо-
го доступу 31.05.2020]. 

Рейтинги телеканалів серед користувачів IPTV/OTT у ІІІ кварталі 2019 
року. (2019). Національна рада з питань телебачення і радіомовлення. 
Електронний ресурс: https://www.nrada.gov.ua/rejtyngy-telekanaliv-sered-
korystuvachiv-iptv-ott-u-iii-kvartali-2019-roku/ [Дата останнього доступу 
31.05.2020]. 

Телеканал ТЕТ. (2020). Любов онлайн: реаліті-шоу. Електронний ре-
сурс: https://1plus1.video/lyubov-onlajn [Дата останнього доступу 
31.05.2020]. 

Телеканал ТЕТ. (2020). Принцеса тут я: реаліті-шоу. Телеканал ТЕТ. 
Електронний ресурс: https://1plus1.video/princessa-tut-ya [Дата останнього 
доступу 31.05.2020]. 

Шоу Холостяк: як склалася доля головних героїв дев'яти сезонів ре-
аліті. Радіо Люкс: сайт. Електронний ресурс: https://lux.fm/holostyak-vsi-
sezoni-yak-sklalasya-dolya-holostyakiv-7-sezoniv_n64307 [Дата останнього 
доступу 31.05.2020]. 

Ritschel, C. (2019). Model Who Lost Both Legs To Toxic Shock Syndrome 
Reveals She Is Training For NYC Marathon. Retrieved from 
https://www.independent.co.uk/life-style/model-nyc-marathon-amputee-toxic-
shock-syndrome-tss-lauren-wasser-a8939156.html [Дата останнього доступу 
31.05.2020]. 

https://www.stb.ua/ua/2020
https://www.youtube.com/user/Odin


509 
 

Ruffo, J. (2018). CoverGirl’s First Model With Vitiligo Stars In New Cam-
paign: ‘We Have to Be More Inclusive’. Retrieved from 
https://people.com/style/covergirl-first-model-with-vitiligo-interview/ [Дата 
останнього доступу 31.05.2020]. 

StarLightMedia. (2020). Офіційний сайт медіахолдингу StarLightMedia. 
Електронний ресурс: https://slm.ua/about-ua/ [Дата останнього доступу 
31.05.2020]. 

Swenson, K. (2017). A 1995 TV show surprised him with his gay secret ad-
mirer. This week he leaves prison. The Washington Post. Retrieved from 
https://www.washingtonpost.com/news/morning-mix/wp/2017/08/23/a-1995-tv-
show-surprised-him-with-his-gay-secret-admirer-this-week-he-leaves-prison/ 
[Дата останнього доступу 31.05.2020]. 
 
 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

           
  



510 
 

ДІЯЛЬНІСТЬ УКРАЇНСЬКИХ ОСВІТНІХ ЗАКЛАДІВ КАНАДИ  
У МІЖВОЄННИЙ ПЕРІОД ЗАДЛЯ ЗБЕРЕЖЕННЯ  

НАЦІОНАЛЬНОЇ ІДЕНТИЧНОСТІ 
 

Олеся Дзира 
 

(Україна) 
 

Відображено роль освітніх закладів української діаспори Канади у 
1918–1939 рр. у збереженні національної пам’яті, традицій, звичаїв, куль-
тури, мови, літератури, релігії та інших рис національної ідентичності. 
Наголошено на діяльності громадськості у будівництві власних шкіл, бурс, 
інститутів. Показано ентузіазм педагогів-українців у своїй нерідко безко-
рисливій роботі.  

Ключові слова: освіта, українська діаспора Канади, національна іден-
тичність. 

 
ACTIVITIES OF THE UKRAINIAN EDUCATIONAL INSTITUTIONS 

OF CANADA IN THE INTERWAR PERIOD FOR PRESERVATION  
OF NATIONAL IDENTITY  

 
Olesja Dzyra 

 
The role of the educational institutions of the Ukrainian diaspora of Canada 

in 1918–1939 in the preservation and development of national memory, 
traditions, customs, culture, language, literature, religion and other features of 
national identity is reflected in the work. Emphasis is placed on the activities of 
the community in the building of their own schools, bursas, institutes. The 
enthusiasm of the Ukrainian teachers in their often disinterested work is shown.  

Key words: education, Ukrainian Diaspora of Canada, national identity. 
 
Українські освітні заклади в Канаді мали на меті не лише підвищити 

рівень грамотності українських переселенців, а дати змогу не забути рідну 
мову, культурні традиції, звичаї, історичну пам’ять. Усе це, звісно, основні 
інструменти у боротьбі за збереження національної ідентичності. Для 
цього українські іммігранти Канади закладали власні школи, бурси, 
інститути. 

У Канаді діяли принципи загальнодоступності та обов’язковості 
навчання в державних і, залежно від заробітків, у приватних школах. Ще у 
1840 р. було запроваджено загальну систему початкової освіти тривалістю 
12 років (1–4 класи – початковий рівень, 5–8 класи – основний, 9–12 – 
вищий). Навчання в канадських державних школах передбачало 
можливість вивчати шкільні предмети на вибір. Для бідних учнів діяла 
безкоштовна видача посібників, талановитим дітям призначалися субсидії 
(Булай 1972, 25, 41, 54, 56).  



511 
 

Після  скасування  двомовної  системи  навчання в Канаді у 1916 р. (в 
Саскачевані у 1919 р.), яке було зумовлене асиміляційною політикою 
канадського уряду щодо іммігрантів, почався новий етап в освіті 
української молоді. Його визначальною особливістю стало формування 
приватних шкіл. Діти вивчали в них українську мову, літературу, 
географію, культурні традиції землі своїх батьків. Дуже часто уроки в 
“рідних школах” призначалися на вечірні години та суботи, хоча такий 
графік роботи був доволі незручним і складним для повноцінного 
засвоєння матеріалу учнями. Уроки відбувались у залах читалень, 
народних домів або парафій, що не мали всіх зручностей, необхідних для 
навчального процесу. Часто за наявності недостатньої кількості дітей 
батьки не були спроможними утримувати школи, зокрема оплачувати 
роботу вчителя. Також бракувало кваліфікованих кадрів (Марунчак-2 1991, 
120–121). Так, зі спогадів вчителя з 25-літнім стажем Д. Прокопа випливає, 
що після завершення Першої світової війни багато українських шкіл були 
відкритими лише під час літніх канікул, коли можна було взяти за вчителів 
студентів університетів, котрі були зацікавлені в підробітку. Студенти 
отримували тимчасовий дозвіл на викладацьку роботу в провінційних 
міністерствах освіти. В Альберті така система практикувалася до 1923 р., 
коли стало вдосталь кваліфікованих вчителів і школи почали працювати з 
1 вересня по 30 червня (Прокоп 1979, 22). У канадських державних школах 
викладали у позаурочний час так звані українські “двомовні” учителі. 
Окремо виділяються “рідношкільні” вчителі, котрі не викладали в 
державних школах. Вони вели вечірні та суботні уроки й були виключно 
на утриманні організацій чи парафій.  

Характеристику праці вчителів наводить у своїх спогадах писар 
Української стрілецької громади в Кіркленд Лейку В. Несторовський: 
“Учителі в рідних школах мінялися часто, не раз мусіли бути одночасно 
диригентами хору й оркестри, ставилися до них вимоги високі, а праця 
тяжка, невдячна і слабо оплачувана, бо завжди не ставало грошей” 
(Несторовський 1978, 175). Отже, педагоги в діаспорі ставили собі за мету 
не отримувати гарний заробіток, а нести просвіту й українську думку 
дітям. Саме громадська позиція та ініціативність визначали розвиток 
української початкової та середньої освіти в діаспорі. 

Щоб отримати посаду вчителя в державній школі, потрібно було, як 
згадано в газеті “Український голос”, “перейти бодай одинайцять (декуди 
дванайцять) степенів публичної школи... а відтак перейти учительський 
курс у т. зв. нормальній школі (нормал скул), що має значення 
старокраєвого семинаря. Одинайцять степенів публичної школи можна 
перейти і за рік” (Переписка редакції і адміністрації 1930, 6). Це означало, 
що українці мали здобути канадську середню освіту і, звичайно, вільно 
володіти англійською мовою.  

Тим,  хто  закінчив  курс у нормальній школі (до 1919 – 4 місяці, до 
1928 – 9 місяців, після 1928 р. – 39 тижнів), успішно пропрацював у 
звичайній школі рік і отримав схвальний відгук шкільного інспектора, 



512 
 

надавався сертифікат, що дозволяв ставати вчителем у канадській школі. 
Першими українцями, які закінчили нормальні школи Альберти, стали 
В. Курієць та Г. Косташ у 1916 р. На 1924–1925 рр. 2, 7% (17 чол.) 
студентів нормальних шкіл Альберти були українцями, на 1930–1931 рр. – 
7, 8% (75 чол.) (Martynowych 1985, 205, 222). Для роботи в українських 
приватних школах також потрібна була певна підготовка. Інститут  імені 
П. Могили організовував два учительські курси по 8 місяців, що давали 
змогу працювати в “рідних школах”. “Хто має першу часть сего курсу, 
може учителювати через три роки, потім мусить кінчати другу частину, і 
по успішнім укінченю дістає другої чи першої кляси учительський 
цертифікат”, – повідомлялось у газеті “Канадийский фармер” (Конкурс 
1922, 8). На нашу думку, такі курси були потрібні лише для тих молодих 
людей, які не мали досвіду педагогічної роботи. Ті ж іммігранти, котрі 
здобули цю професію ще в Україні, їх не відвідували. 

“Рідні школи” за структурою намагалися відповідати державним. 
Залежно від кількості учнів у них було від одного до шести класів по 20–30 
дітей різного віку (Романюк 2015, 83–84). Навчальний рік обов’язково 
завершувався екзаменом, що надавав можливість перевестися до 
наступного класу (Руснак 2000, 201). Правила роботи рідних шкіл були 
прописані у їх статутах. 

Діяльність українських учителів у Канаді на ниві національної освіти 
була надзвичайно важливою. Однак вона зустрічала опір серед канадських 
урядовців, котрі прагнули викорінити національну самосвідомість і 
окремішність іммігрантів. Так, зі звіту 1918 р. шкільних інспекторів 
Г. С. Лора та Р. Г. Робертса з Форт-Саскачевану “теперішній час є 
важливим періодом для неанглійських шкіл і треба продовжувати супроти 
них більше ніж коли-небудь агресивну політику… Ціль, до якої змагаємо, 
є сканадійщити неанглійське населення – опануванням нашої мови і 
прийняттям нашої суспільної спадщини”. Шкільний інспектор О. Вільямс 
із Вегревілю підтверджує вищезгадану цитату уривком зі свого звіту за 
1929 р.: “Дані щодо новоканадських шкіл дуже підбадьорливі. Це 
безпосередній доказ, що наші зусилля щодо асиміляції успішні. Коли ж 
підросте третє покоління, зникне відмінність мови, культури і звичаїв” 
(цит. за: Хом’як 1973, 60). Такі судження висловлювали шкільні 
інспектори і з інших округів, що було прямим доказом асиміляційної 
політики канадського уряду, інструментом якої вони були. 

Одного разу упереджене ставлення до українських освітян вилилось у 
неприємний інцидент. Навесні 1928 р. розпочалася кампанія проти 
українських учителів Саскачевану через поширення анонімного 
циркуляра, в якому їх звинувачували в антиканадській пропаганді. Згідно 
циркуляра, місцевий шкільний інспектор стверджував, ніби вчителі вчать 
відмежовуватись українців від інших громадян Канади, не поважати 
державну символіку і гімн. У ньому зазначалось, що українські педагоги 
забирають посади в англійських. Документ викликав різко негативну 
реакцію серед членів Ку-клукс-клану та воєнних ветеранів. Його поява 



513 
 

спричинила також допити з боку поліцейських і відкриття слідства 
міністерством. На захист українських педагогів на сторінках часопису 
“Yorkton enterprise” (21 вересня 1928 р.) став викладач історії 
Грінельського коледжу (Айова, США) Ч. В. Лайтбаді. Він наголосив на 
відсутності доказів навчання української мови в непередбачені для цього 
шкільні години та зазначив, що навчання в позашкільні години ніяк не 
шкодить освітньому процесу. Автор виявив свою солідарність з 
українцями в їх намірах вивчати українознавчі дисципліни. На підтримку 
учителів, вихованців Інституту ім. П. Могили, в “Saskatoon star-phoenix” 
(29 вересня 1928 р.) виступили президент Саскачеванського університету 
В. Ч. Мюррей, професор університету В. В. Свансон, посол до парламенту 
в Оттаві О. М. Янг, посли до легіслатури (провінційного парламенту – 
О. Д.) Саскачевану Дж. Т. М. Андерсон і Г. Макконел. Після цього хвиля 
незадоволень з боку англо-канадців спала (Стечишин 1945, 210–214).  

Однак урядова політика асиміляції в освітній сфері за міжвоєнні 
десятиліття все ж дала свої плоди після Другої світової війни. Це 
пітверджують статистичні дані (Цибрівський 1975, 27–28). Зокрема, на 
початку 50-х рр. частина молоді стала менше вживати українську мову, 
переважно в колі сім’ї. Це було пов’язано з їх прагненням влаштуватися на 
гарну роботу, влитись у нове суспільство й підняти свій соціально-
економічний статус. Зі зростанням освіченості ліквідовувався мовний 
бар’єр, зростали контакти з місцевими жителями й послаблювався зв’язок 
з діаспорою.  

Отже, українських учителів у Канаді можна поділити на дві групи: тих, 
котрі працювали в державних школах і, крім своєї щоденної фахової 
роботи, вчили дітей української мови після обов’язкових годин або 
ввечері, а також тих учителів, які займалися виключно навчанням 
українознавства й активно проводили громадську діяльність.  

Українські педагоги мали свої окремі професійні спільноти, які 
проводили щорічні конференції вчителів, де вирішувалися проблеми 
організації та проведення навчання в школах, вивчення української мови, 
ведення реєстру шкіл, статистики вчителів, дітей, підвищення кваліфікації 
педагогів за допомогою курсів українознавства тощо. Їх члени робили 
важливу працю на просвітній ниві в діаспорі. Вони активно заохочували 
громадськість до співпраці, виховували молодь у національно-
патріотичному руслі, збагачуючи її знання з українознавства.  

Відомими вчителями української діаспори Канади були Я. Арсенич, 
М. Стечишин, І. Рудачек, О. Дик, З. Бичинський, Н. Білаш, Д. Ростоцький, 
М. Корецька, П. Гуменюк, В. Свистун, М. Мігайчук, Г. Новак, 
П. Войценко, М. Оленьчук, О. Гикавий, О. Назарук, І. Боберський, 
І. Карач, Т. Ферлей, М. Лучкович, О. Григорович, А. Загарійчук, 
А. Господин, М. Кумка, Ю. Цукорник, Є. Ситник, М. Іванчук С. Кравчик, 
М. Вавриков, В. Костюк, Г. Гаврилюк, В. Вала, В. Сарчук, І. Шклянка, 
І. Данильчук, С. Микитюк, А. Чепесюк, М. Шевчук, М. Леміський, Н. 



514 
 

Зварич, П. Воробець та інші. Більшість з них були не тільки педагогами, а 
й видатними громадськими діячами. 

Учили дітей української мови по букварях і читанках М. Матвійчука 
(видані у Львові спеціально для українців США і Канади), а також по 
букварях і читанках А. Крушельницького (видані у Відні); граматики – по 
підручниках В. Сімовича та О. Поповича (видані у Львові), В. Коцовського 
та І. Огоновського (перевидані у Вінніпезі), “Руській правописі зі 
словарцем” і “Українській граматиці” С. Смаль-Стоцького та Ф. Гартнера 
(видані у Вінніпезі); історії — по “Історії України” І. Крип’якевича; 
географії — по “Георгафії України” С. Рудницького тощо (Руснак 2000, 
201–203). Використовували педагоги також “Помічник до науки початків 
української мови в “Літніх школах” авторства А. Загарійчука (Марунчак-2 
1991, 126). Підручниками, виданими у Канаді, послуговувалися рідко, 
оскільки вони поступалися своїм фаховим рівнем перед вітчизняними. У 
1935 р. І. Киріяк упорядкував перший у Канаді “План науки 
українознавства в рідних школах”, який, крім програми навчання 
української мови як основного шкільного предмета, включає програми 
вивчення української літератури, історії та географії України, а також 
методичні рекомендації для вчителів щодо практичної реалізації 
програмних положень. Цей план можна було застосовувати в навчальному 
процесі на розгляд учителів (Деренько 2016, 37–39).  

У 1930-х рр. у канадських шкільних підручниках починають з’являтися 
перші історичні згадки про Україну та українців. Одночасно українці Захі-
дної Канади розпочали працювати над шкільними підручниками для на-
вчання української мови вже для англомовних учнів. Виникла ідея, щоб 
вивчати українську мову як іноземну (Макар 2006, 112–113, 119). Через 
клопотання Ю. Стечишина в 1933 р. до міністра освіти 
Дж. Т. М. Андерсона з’явилися читанки для школярів з витягами з україн-
ської літератури.  

Крім засвоєння українознавчих дисциплін, діти вчилися гри на 
музичних інструментах (скрипка, мандоліна тощо), готували драматичні 
вистави до різних свят і подій (Романюк 2015, 83–84). Усе це сприяло 
збереженню національної ідентичності іммігрантів. 12 березня 1933 р. у 
Вінніпезі завдяки старанням Товариства “Українських учителів рідних 
шкіл” у Канаді вперше відбувся спільний концерт “рідних шкіл” (Спільний 
концерт рідних шкіл 1933, 8).  

Українські діти навчалися рідної мови за невелику оплату або й 
безкоштовно у католицьких і протестантських освітніх закладах. Таким 
чином, до вирішення освітніх проблем долучалася церква.  

Позашкільною освітою займалися просвітні товариства, а особливо 
“Просвіта”, яка була всім відома ще з рідного краю. Свій внесок в освіту 
українців зробили читальні, самодіяльні гуртки, народні доми. Так, при 
народному домі у Вінніпезі 1916 року виникла “рідна школа”, що 
впродовж 30 р. випустила 3 тис. учнів. Утримувалася вона за рахунок 
виплат батьків дітей і внесків членів народного дому (Пропам’ятна книга 



515 
 

Українського народного дому у Вінніпегу 1949, 219, 588–589). При цих 
організаціях створювались і діяли музичні колективи (хори, оркестри, 
ансамблі, драматичні гуртки). 

“Рідні школи” в Канаді діяли за рахунок колективних старань 
громадських активістів, служителів церкви та небайдужих батьків. 
Представники української діаспори не були настільки заможними, щоб на 
належному рівні забезпечити початкову та середню освіту. Робота вчителів 
була тяжкою й значною мірою трималася на їх ініціативі. У міжвоєнний 
період відчувалися серйозні труднощі з навчально-методичним 
забезпеченням освітнього процесу. Зокрема, ще не існувало єдиної 
програми навчання, а підручники пересилалися переважно з України. 
Вчителі навчали української мови, літератури, історії, географії, культури 
своєї Батьківщини тощо. Для забезпечення збереження українських звичаїв 
і традицій ними організовувалися дитячі гуртки, концерти з народними 
співами, танцями тощо. Українознавчі студії викладались і в державних 
школах у позаурочний час, що не фінансувалося з канадського бюджету. 
Як бачимо, незважаючи на всю складність ситуації, в якій опинилось 
українське населення в Канаді, українці прагнули дати своїм дітям освіту, 
щоб вони в майбутньому стали повноправними членами канадського 
суспільства, при цьому не забували свою мову та історію. 

Крім “рідних шкіл”, які зазвичай відвідували діти шкільного віку, 
перші поселенці подбали про інститути для молоді. Ці установи не лише 
забезпечували учнів і студентів приміщенням і харчуванням, що особливо 
важливо було для тих, хто жив поза містом, а їх була переважна більшість, 
але й також стали виховними інституціями. Усі вони утримувалися 
головним чином коштом батьків, українських громадських організацій, 
церкви та меценатів. Перший заклад такого типу “Українська бурса” був 
організований в Едмонтоні (1912 р.) (Ковальчук 2011, 106–108). Такі дії 
були доказом високого рівня національної свідомості серед просвічених 
кіл українців діаспори, готових власним коштом засновувати й 
підтримувати навчальні заклади. Ці заклади мали плекати почуття гордості 
у дітей за їхню батьківщину й забезпечувати знаннями, які б не дали 
українцям забути про своє походження.  

Відкрита у 1915 р., бурса ім. А. Коцка у серпні того ж року отримує ча-
ртер. Її головою стає Я. Арсенич. За два роки у ній навчалося всього лише 
38 студентів. У 1917 р. заклад було закрито. У 1915 р. у перший рік на-
вчання до бурси ім. А. Шептицького було прийнято 60 студентів. Уроки 
проводились у будинку, купленому за фінансової підтримки церкви. У бу-
рсі студенти вивчали українську мову, літературу, історію, релігію. Діяли 
також гуртки: студентський, драматичний, хоровий та інші. З початком 
1925 навчального року бурса була закрита через брак студентів (Ковальчук 
2011, 107–108). 

У 1916 р. світською інтелігенцією та студентами на засіданні студент-
ського гуртка була заснована бурса ім. П. Могили (у 1917 р. набуває стату-
су інституту). Ініціативу заснувати інститут приписують двом студентам – 



516 
 

А. Кібзею та В. Свистунові. Заклад мав готувати громадських провідників 
з числа учнів середніх шкіл і студентів університетів (Ґерус 1994, 121). Ді-
яльність інституту в юридичному плані керувалась Актом про компанії 
1917 р., згідно з яким він був зареєстрований. Його дирекція не хотіла, щоб 
заклад був у приватній власності (“Український голос”, 1917, ч. 39) (Сте-
чишин 1945, 69–70). Статут інституту проголошував, що його метою є да-
вати дешеву, а деяким студентам і безкоштовну освіту, проводити курси з 
українознавства, тим самим виховувати молодь в проукраїнському дусі 
(Статут інституту ім. П. Могили (в скороченню) 1945, 261–262). Училось у 
закладі від 40 до 150 чоловік залежно від економічної ситуації в країні. Пе-
ршим ректором інституту ім. П. Могили став В. Свистун, а з 1921 р. – 
Ю. Стечишин, з 1929 р. – М. Зюбрак, у 1931 р. на свою посаду повертаєть-
ся Ю. Стечишин, у 1933–1935, 1936–1937 роках ректором був В. Бур’яник, 
у 1935–1936 рр. – В. Сарчук, 1937–1939 рр. – І. Кіщук. Загалом в обов’язки 
ректорів українських інститутів Канади входили нагляд за дисципліною та 
навчальним процесом у закладі, призначення предметів, вибір підручників, 
контроль над бібліотекою, презентація інституту в пресі, міністерстві й пе-
ред суспільством і подання звітів про його роботу (Стечишин 1945).  

Для кращої організації роботи Інституту проводилися регулярні з’їзди 
його членів та гостей, на яких вирішувались і питання матеріального за-
безпечення вишу. Проходив збір коштів і під час так званої “коляди”, коли 
спеціальні робітники-колектори їздили по провінціях Канади і збирали 
гроші на діяльність Інституту. Розсилали і листи з проханнями пожертву-
вань різним громадським активістам. Писали про свої потреби в ЗМІ. Така 
система збору грошей була і в інших українських освітніх закладах у Ка-
наді. Особливо вони потребували допомоги в часи економічних негараздів 
у країні. На з’їздах інституту розглядались і питання підтримки українців у 
“Старому краї”, напрями руху в громадській діяльності. Інститут 
ім. П. Могили щорічно проводив так звані народні з’їзди в Саскатуні, його 
філія – у Вінніпезі, а Інститут ім. М. Грушевського – в Едмонтоні. Взагалі 
Інститут ім. П. Могили активно співпрацював з освітніми закладами в цих 
містах і запроваджував у них тотожну освітню систему. Восени 1927 р. 
вже було оголошено про один конкурс студентів для всіх трьох вишів, а з 
1930-го вони починають вести спільне господарство (Стечишин 1953, 26).  

Як уже зазначалося вище, члени Інституту переймалися не лише освіт-
німи проблемами, а й суспільними та політичними. Так, серед резолюцій 
третього народного з’їзду інституту у грудні 1918 р. висувалися вимоги до 
урядів Великобританії й Канади затвердити українського представника на 
Паризьку мирну конференцію; відмінити закон про воєнні заходи 1914 р., 
що забороняв українським громадянам Канади голосувати; відкликати 
урядове розпорядження, що забороняло видавати українські книги та пері-
одику без англомовного перекладу. Резолюції були надіслані до місцевого 
та федерального урядів Канади і британського посольства у Вашингтоні. 
Заходами інституту 22 квітня 1922 р. відбулася демонстрація з протестами 
проти окупації Західної України. На шостому народному з’їзді Інституту 



517 
 

було прийнято резолюцію до канадського уряду, щоб він вплинув на світо-
ву дипломатію у справі визнання Західноукраїнської Народної Республіки. 
Інститут довгі роки допомагав “рідній школі” у Галичині (Стечишин 1945, 
98, 100, 128–130, 222). Її представник Л. Ясінчук під час своєї поїздки по 
Канаді влітку 1929 р. був гостем вишу і збирав кошти на рідну школу в 
Україні (Ясінчук 1930, 200, 210). Другу поїздку на Північноамериканський 
континент, мета якої була тотожна попередній, він здійснив у 1931–
1932 рр. до 50-ліття рідної школи.  

На одному зі з’їздів в Саскачевані делегати прийшли до думки про пот-
ребу створення національної організації, яка б об’єднала всіх українців Ка-
нади. І в грудні 1927 р. на черговому зібранні було створено ліберальний 
Союз українців самостійників, його президентом обрано В. Свистуна 
(“Український голос”, 4 січня 1928 р.) (цит. за: Ґерус 1994, 121–123). Уже з 
1929 р. до участі в організації з’їздів долучився СУС, очільник якого 
В. Свитун був одночасно головою інституту. СУС перебрав на себе більшу 
частину організаційної роботи інституту. Так, тринадцятий народний з’їзд 
(31 грудня 1929–2 січня 1930 р.) став першим з’їздом, скликаним СУС, а не 
інститутом. З цього моменту питання функціонування і планів СУС вирі-
шувалися на цих з’їздах. Члени інституту активно долучалися до роботи в 
СУС. Так, під час судової справи над Союзом визволення України СУС у 
Вінніпегу сформував Центральний протестаційний комітет, який закликав 
українську спільноту в Канаді виступати проти більшовицького терору. 
Інститут також належав до того комітету й долучався до скликання проте-
стаційних віч у Канаді та висилав протести до різних іноземних представ-
ництв. Проводилися протестаційні віча Інститутом і з питань польської па-
цифікації в Західній Україні.  

У 1933 р. через Велику економічну депресію в Канаді було закрито фі-
лію інституту у Вінніпезі. Сам заклад зазнав тяжких втрат, кількість студе-
нтів значно зменшилася (Стечишин 1945).  

Уся робота в Інституті ім. П. Могили проводилася під гаслом, що укра-
їнці в Канаді повинні мати свою інтелігенцію, яка, здобувши вищу освіту, 
була би корисною для свого народу. Інститут спонукав до пожертвувань в 
українській громаді і довів, що український народ може будувати свою 
освіту власними силами. Він відіграв велику роль у поширенні української 
справи серед неукраїнського населення Канади. Саме цей виш дав поштовх 
до створення Української греко-православної церкви. 

Інститут ім. П. Могили спричинив заснування тотожного закладу в Ед-
монтоні. Ініціативу у цій справі виявив гурток студентів ім. А. Коцка з 
В. Грицюком, І. Гринчишиним, С. Микитюком, І. Киріяком, 
П. Василишиним, М. Лучковичем, А. Кібзеєм, С. Сенюком та ін. На зборах 
10 березня 1918 р. було утворено Інститут ім. М. Грушевського з управою 
на чолі з Д. Фарбеєм. Його засновники наголошували на “всенародному” 
характері установи, її цілковитій незалежності від церкви. Ректором став 
А. Кібзей, пізніше ними були М. Лучкович, П. Галицький, Ю. Стечишин, 



518 
 

П. Лазарович, П. Василишин, І. Зварич, І. Ґорецький, О. Лукіянчук. Вже у 
1919 р. відбулося прикріплення до бурси в Едмонтоні бурси ім. 
Т. Шевченка у Вегривілі. Від Інституту функціонувала “рідна школа”, хор 
під керівництвом Ю. Цукорника і театральний гурток. Число студентів 
складало від 35 до 90 чол. залежно від фінансового та економічного стано-
вища в Канаді. У студентів було не так багато часу для навчання, що обу-
мовлювалося годинами роботи державних закладів освіти. Інститут у будні 
дні працював з 17:00 до 18:15 і з 19:00 до 20:00, а у вихідні – цілий день. 

У виші викладалися традиційні і для інших навчальних закладів украї-
нознавчі предмети: граматика, історія, географія, література, музика. Сту-
денти вчилися за читанками М. Матвійчука, граматиками Й. Левицького, 
М. Возняка, підручником з літературознавства В. Радзикевича, підручни-
ками з історії О. Барвінського, Д. Дорошенка, В. Будзиновського, 
М. Грушевського, підручником з географії С. Рудницького тощо (Лазаро-
вич 1943, 7–16, 70, 87–88).  

З 1921 по 1924 рр. був кризовий період для закладу. За допомогою по-
жертвувань добровольців інститут утримався на плаву. В 1930 р. загально-
канадська економічна криза не оминула й навчальних закладів. Завдяки 
невтомній праці його членів, Інститут ім. М. Грушевського в Едмонтоні 
витримав і це випробування (Пропам’ятна книга Українського народного 
дому у Вінніпегу 1949, 581–582).  

Освітній заклад тісно співпрацював з Інститутом ім. П. Могили. Для 
координації та консолідації проукраїнських сил у 1928 р. на з’їзді було 
прийнято рішення про злиття цих двох вишів. Як уже говорилось, на 
з’їздах членів інституту обговорювалися не тільки освітні та фінансові 
проблеми закладу, а й політичні, релігійні, питання національного розвит-
ку українців у діаспорі, проблеми, створювані комуністичною пропаган-
дою серед фермерства й робітництва, культурні потреби громадськості в 
діаспорі. Інститут запрошував на свої з’їзди шанованих і впливових грома-
дян. На них були присутні мер Едмонтона, міністр освіти, прем’єр-міністр 
провінції, ректор Альбертського університету, видатні педагоги тощо. Все 
це робилося з метою покращення суспільно-політичного статусу українців 
у Канаді. Англійці відкривали для себе таланти маловідомих для них укра-
їнців. Також інститут подавав інформацію про свої з’їзди, українських ім-
мігрантів та українське питання в Європі до щоденних англомовних канад-
ських часописів. З 1938 р. було систематизовано вихід радіопрограм, які 
створював виш на едмонтонській радіостанції CJCA. Це було зроблено з 
метою ознайомити ширший загал з працею інституту й, зокрема, з ідеоло-
гією СУС (Лазарович 1943, 7–94). У 1937 р. на запрошення СУС курс з 
українознавства в інституті прочитав Д. Дорошенко. Курс пройшов з вели-
ким успіхом і був повторений у 1938 р. (Стечишин 1945, 252). 

За 25-літню історію закладу з його стін випустилося 718 вихованців 
(Ковальчук 2011, 113). За всі роки діяльності з відозв інституту простежу-
ємо, як він активно заохочував молодь до навчання. Для підвищення само-



519 
 

поваги та збереження національної пам’яті для молоді діяли курси з украї-
нознавства. Думку українського суспільства в діаспорі формували також 
з’їзди членів Інституту та гостей. Через українську та канадську пресу Ін-
ститут поширював інформацію про життя в діаспорі та в Україні в Альбер-
ті. 

З 1917 р. п’ять років під керівництвом католиків в Едмонтоні працюва-
ла бурса ім. Т. Шевченка (Ковальчук 2013, 35, 37). Під їх проводом у Ка-
наді діяла також колегія св. Йосифа. У 1919 р. в Йорктоні оо. Н. Декамп і 
Л. Боский зайнялися питанням формування української католицької коле-
гії, яка відкрилася для студентів у жовтні 1920 р. Вихованці навчального 
закладу мали змогу вивчати українську, англійську, французьку, німецьку, 
латинську мови. Щорічно вони складали державні іспити й мали привілей 
у складанні екзаменів наперед з кількох предметів. Так найздібніші студе-
нти могли закінчити чотирирічний курс навчання за три роки. У колегії 
багато уваги приділялось спорту. Після її закінчення випускники мали 
право вступити до учительської семінарії, університету чи духовної семі-
нарії (Семчук 1941, 37).  

У 1925 р. у Едмонтоні засновано Український католицький інститут, 
що мав продовжувати роботу бурси ім. Т. Шевченка, яка завершила свою 
діяльність у 1922 р. (Стечишин 1945, 189). У 1935 р. у Саскатуні постає 
бурса Братства українців католиків ім. М. Шашкевича. Ініціаторами утво-
рення цього закладу були о. П. Сулятицький, О. Прийма, Й. Топущак. Два 
перші, а також посол О. Жеребко, В. Харко, Б. Корчинський та о. 
О. Криворучко управляли цим закладом довгі роки. Студенти-чоловіки тут 
отримували місце для проживання, харчування, а у вечірні години мали 
пари з української мови, літератури, історії, співу, музики та релігієзнавст-
ва (Марунчак-2 1991, 96, 127). Бурса була тісно пов’язана із церквою. Її 
дирекцію та ректора затверджував греко-католицький єпископ. Останній 
мав право перевіряти її фінансові справи, звільняти працівників і навіть 
виключати студентів (Martynowych 2016, 472–473).  

Функціонували також освітні заклади при протестантських місіях, зок-
рема Манітобський коледж у Вінніпегу, в якому навчались і українці. 
Утримувались українські студенти в притулках таких міст, як Сіфтон, Ту-
лон у Манітобі, Принс Альберт у Саскачевані, Вастао, Вегревіль, Смокі 
Лейк в Альберті. У той час такі суто релігійні бурси не мали широких сим-
патій серед провідної верстви української молоді (Пропам’ятна книга 
Українського народного дому у Вінніпегу 1949, 92, 577). 

При українських та канадських вищих навчальних закладх діяли студе-
нтські гуртки, що мали на меті зацікавити молодь українською історією, 
плекати українську культуру та поширювали відомості про український 
визвольний рух у Європі. 

Таким чином, специфікою міжвоєнного періоду є те, що через відсут-
ність українознавчих студій при канадських університетах українці виму-
шені були докладати значних зусиль і коштів для розвитку власної освіти в 
діаспорі та збереження молоддю культурної ідентичності своїх батьків. 



520 
 

Так постають перші українські інститути в Канаді. Вони мали статус своє-
рідних резиденцій для українських студентів, що навчалися в канадських 
університетах, і додатково проводили викладання українознавчих студій у 
своїх стінах. Встановлення низької плати за навчання в інститутах дало 
змогу молоді з незаможних сімей здобути вищу освіту. З роками число 
вступників до вишів збільшувалось. За цей час було сформовано й налаго-
джено роботу з’їздів членів комітетів інститутів та бурс, що сприяли кра-
щій і більш скоординованій організації діяльності освітніх установ діаспо-
ри.  

Вищі освітні установи українців у Канаді в міжвоєнний період були 
створені не з прагматичною метою, а тому не обіцяли своїм викладачам 
достойного заробітку. Їх випускники в майбутньому не могли нормально 
працевлаштуватись. Дипломи інститутів були корисними хіба що для ро-
боти в “рідних школах”, бурсах та інститутах, функціонування яких здійс-
нювалося фактично на громадських засадах. Однак інститути стали важли-
вими осередками українського життя в Канаді. Вони нараховували сотні 
членів та вихованців, які були активними громадськими діячами і спрямо-
вували діяльність української спільноти. За роки функціонування в міжво-
єнний період виші зробили великий внесок у поширення вищої освіти се-
ред молоді, а також у напрямку пробудження національної свідомості се-
ред своїх вихованців та української громадськості в Канаді. Варто відзна-
чити також їх роль у популяризації серед неукраїнського населення Канади 
відомостей про українців, українську історію, мову, літературу, церкву, 
звичаї, мистецтво, націокультурні цінності й тогочасні визвольні змагання 
нашого народу в Європі. 

Діяльність діаспорних навчальних закладів справила великий вплив на 
життя української спільноти в країні. Вони відіграли важливу роль у фор-
муванні прошарку інтелігенції в Канаді поряд з фермерським і робітничим 
класами. Викладачі виховували у молоді почуття гордості за батьківщину 
своїх предків, сприяли збереженню українських традицій, спонукали до 
формування проукраїнських товариств у Канаді. Крім освітньої, вони про-
водили націокультурну роботу серед громадськості, не даючи українству 
асимілюватися з місцевим населенням.  

Українці діаспори спільними зусиллями впроваджували українознавчі 
студії у навчальний процес для виховання підростаючого покоління, 
збереження його національної ідентичності, консолідації українців в 
Канаді на ґрунті “рідної” освіти. Освітні заклади стали осередками 
української культури в Канаді, що допомагали виховувати почуття 
національної гідності в українських іммігрантів.  

 
Булай, Л. (1972). Система народної освіти в Канаді. Дисертація на 

здобуття наукового ступеня кандидата педагогічних наук. Науково-
дослідний інститут педагогіки УРСР МО УРСР. Київ. 



521 
 

Ґерус, О. (1994). Консолідація української суспільности в Канаді. У кн.: 
Життєвий досвід українців у Канаді: рефлексії. Українська вільна 
академія наук. Вінніпег. С. 115–152. 

Деренько, В. (2016). Внесок Іллі Киріяка в дидактичне забезпечення 
українського шкільництва в Канаді. Гірська школа українських Карпат. 14. 
С. 36–39. 

Ковальчук, О. (2011). Роль українських бурс, інститутів у збереженні 
українства в Канаді (перша половина ХХ ст.). Міжнародний науковий фо-
рум: соціологія, психологія, педагогіка, менеджмент. Зб. наук. праць. НПУ 
ім. М. П. Драгоманова. 7. С. 105–119.  

Ковальчук, О. (2013). Двомовна освіта, як чинник збереження 
ідентичності українців у Канаді та їх інтеграції в суспільство (кінець ХІХ 
– перша половина ХХ ст.). Міжнародний науковий форум: соціологія, 
психологія, педагогіка, менеджмент. Зб. наук. праць. НПУ 
ім. М. П. Драгоманова. 14. С. 25–43. 

Конкурс. (1922). Канадийский фармер. 32 (10 серпня). С. 8. 
Лазарович, П. (1943). Історія інститута ім. Мих. Грушевського в Ед-

монтоні, Алберта. У кн.: Ювілейна книга 25-ліття інститута 
ім. Михайла Грушевського в Едмонтоні. Видано заходами і коштами Ін-
ститута. Вінніпег. С. 7–94. 

Макар, В. (2006). Соціально-політична інтеграція українців у 
поліетнічне суспільство Канади. Прут. Чернівці. 

Марунчак, М. (1991). Історія українців Канади: у 2-х т. Українська 
вільна академія наук в Канаді. Вінніпег. Т. 2. 

Несторовський, В. (1978). На канадійській півночі. У кн.: За честь, за 
славу, за народ! Збірник на золотий ювілей Української стрілецької 
громади в Канаді 1928–1978. Видання головної управи Української 
стрілецької громади в Канаді. Торонто. С. 173–177. 

Переписка редакції і адміністрації. (1930). Український голос. 3 
(15 січня). С. 6. 

Прокоп, Д. (1979). Спомини вчителя-піонера. Тризуб. Вінніпег. 
Пропам’ятна книга Українського народного дому у Вінніпегу. (1949). 

С. Ковбель, Д. Дорошенко. Видано заходами і коштом Українського 
народного дому у Вінніпегу. Вінніпег. 

Романюк, С. (2015). Розвиток рідномовної освіти українців у західній 
діаспорі (ХХ – початок ХХІ століття). Чернівецький національний 
університет. Чернівці. 

Руснак, І. (2000). Розвиток українського шкільництва в Канаді (кінець 
ХІХ – ХХ століття). Рута. Чернівці. 

Семчук, С. (1941). Шкільництво. У кн.: Пропам’ятна книга з нагоди 
золотого ювілею поселення українського народу в Канаді. Накладом єпис-
копського ординаріяту з печатні “Голосу Спасителя”. Йорктон. С. 31–38.  

Спільний концерт рідних шкіл. (1933). Новий шлях. 15 (11 квітня). С. 8. 



522 
 

Статут інституту ім. П. Могили (в скороченню). (1945). У кн.: Юві-
лейна книга 25-ліття інституту ім. Петра Могили в Саскатуні. Видано 
заходами і коштом Інституту. Вінніпег. С. 261–262. 

Стечишин, Ю. (1945). Історія українського інституту ім. Петра Мо-
гили в Саскатуні. У кн.: Ювілейна книга 25-ліття Інституту ім. Петра 
Могили в Саскатуні. Видано заходами і коштом Інституту. Вінніпег. С. 17–
258. 

Стечишин, Ю. (1953). Між українцями в Канаді. Видання Союзу украї-
нців самостійників. Саскатун. 

Хом’як, М. (1973). Український внесок у шкільництво Альберти. 
Західноканадський збірник. Канадське наукове товариство ім. Шевченка. 
Едмонтон. Т. ХIV. С. 40–70. 

Цибрівський, Р., Тесля, І. (1975). Українці в ЗСА й Канаді ідентифіко-
вані переписами населення. Український соціологічний інститут. Нью-
Йорк. 

Ясінчук, Л. (1930). За океаном: особисті помічення й переживання за 
час однорічного побуту в Америці. Накладом товариства “Рідна школа”. 
Львів. 

Martynowych, O. (1985). The Ukrainian bloc settlement in East Central Al-
berta, 1890–1930: a history. Alberta culture. Edmonton. 

Martynowych, O. (2016). Ukrainians in Canada: the interwar years. 
Book 1. Social structure, religious institutions, and mass organizations. Canadi-
an institute of Ukrainian studies press. Edmonton, Toronto. 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

 
 
 
 

  



523 
 

МУЗИЧНИЙ ФОЛЬКЛОР У ТВОРЧОСТІ  
ДЛЯ БАНДУРИ МИХАЙЛА ТЕЛІГИ 

 
Лариса Дуда 

 
(Україна) 

 
У статті розглянуто український музичний фольклор, зокрема визна-

чено його місце у репертуарі для бандури. Наведено і проаналізовано прик-
лади обробок українських народних пісень у супроводі бандури та інстру-
ментальних творів на основі українського музичного фольклору у творчо-
сті бандуриста Михайла Теліги. 

Ключові слова: бандура, Михайло Теліга, музична обробка, музичний 
фольклор, українська діаспора. 
 

MUSICAL FOLKLORE IN CREATIVE ART  
FOR BANDURA BY MYCHAJLO TELIHA 

 
Larysa Duda 

 
The article examines Ukrainian musical folklore, and particularly its place 

in the repertoire for the bandura is determined. Examples of processing of the 
Ukrainian folk songs with bandura accompaniment and instrumental works 
based on Ukrainian musical folklore in creativity by banduryst Mychajlo Teliha 
are given and analized.  

Key words: bandura, Mychajlo Teliha, musical processing, musical folklore, 
Ukrainian diaspora.  

 
Музичний фольклор є яскравим утіленням кращих культурних тради-

цій, народних звичаїв. У народних піснях оспівуються історичні події, со-
ціальні та родинні взаємини, побут, мова народу. Фольклор є невичерпним 
джерелом, у якому заховані сила та високий моральний дух нації, а його 
мелос – неповторним і характерним означенням кожного окремого народу.  

Поряд з іншими видами мистецтва, народна музична творчість слугує 
своєрідною візитівкою країни. Тому використання інтонацій, мелодій, тек-
стів пісень беззаперечно не лише прикрашає, а й надає творам музичного 
мистецтва особливого забарвлення, за яким можна впізнати завуальовані 
або явні ознаки, притаманні для конкретної нації. 

Оскільки носієм фольклору є народ, тому зміни, що постійно відбува-
ються в суспільстві, впливають відповідно і на народну творчість. Вагоми-
ми чинниками трансформації традицій фольклору є зміна середовища його 
побутування та часовий фактор. Різноманітні впливи на музичний фольк-
лор відбуваються внаслідок загальної урбанізації, а також через те, що но-
сії фольклору, котрі проживали переважно в селах, згодом змінили місце 
проживання або були примусово виселені (наприклад, у роки масової де-



524 
 

портації з етнічних українських земель 1946, 1951 рр. тощо). На нові місця 
проживання вони принесли з собою окремі елементи фольклору, який був 
частиною їхнього життя. І навпаки – із міст люди приїздили в села. У та-
кий спосіб відбувається взаємовплив народної творчості і авторської, котра 
під плином часу теж фольклоризується. Отже, зміна середовища виступає 
вагомим чинником взаємовпливу народної й авторської творчості. Часовий 
фактор також відіграє важливу роль у фольклоризації пісень та інших ав-
торських творів, що згодом стають народними. Адже, коли пісня чи інший 
твір передається незчисленну кількість разів з уст в уста, її авторство з ча-
сом затирається (Дуда 2016, 30). 

Як визначила дослідниця Софія Грица, музичний фольклор поділяється 
на автентичний (первинний), який передається усно, та вторинний, відтво-
рення якого відбувається у зміненому вигляді, у певній обробці (Грица 
2002, 209). Коли фольклорний зразок підлягає опрацюванню (музичному, 
літературному і т. ін.), його спочатку занотовують, а потім або залишають 
без змін, або ж створюють похідний твір, що може перерости в окрему ав-
торську вокально-інструментальну чи інструментальну композицію (Дуда 
2016, 30).  

Опрацювання музичного фольклору буває різним – від прямого циту-
вання до глибинної творчої переробки. У результаті творчого переосмис-
лення прикладів народної творчості з’являються музичні обробки, адапто-
вані для визначеного автором виконавського складу, а також нові музичні 
композиції. При цьому в будь-якому випадку відбувається трансформація 
– зміна середовища, манери виконання, виконавського складу, умов, поча-
ткового призначення тощо.  

Опрацювання і відповідно трансформація фольклорного твору має різні 
щаблі і здійснюється різними шляхами. За визначенням Ірини Дмитрук, 
внаслідок, до прикладу, бандурної транскрипції можлива трансформація 
твору, в оригіналі створеного для іншого інструмента або виконавського 
складу, при якій взаємодіють дві авторські системи: композиторський ори-
гінал і творчість транскриптора. При цьому перевага останньої надає фо-
льклорному зразку, окрім технічно-виражальних та фактурних змін, нового 
інтонаційного, ритмічного, ладового й гармонічного забарвлення. Поряд із 
транскрипцією І. Дмитрук виділила музичну обробку як ще один різновид 
вторинної творчості, де основним виступає інтерпретативне переосмис-
лення композитором фольклорного першоджерела, а також наголосила на 
важливості прояву творчого індивідуального почерку перекладача, що по-
трібно для переосмислення інтонацій фольклорних зразків, можливих фак-
турних змін, ритмічних відхилень, різнобарвності гармонії, можливого 
внесення елементів імпровізаційності до акомпанементу (Дмитрук 2009, 
14). 

Зразки музичного фольклору в композиторсько-виконавській творчості 
для бандури трансформуються по-різному. Існує кілька типів опрацювання 
фольклорного зразка, зокрема, автентичний, класичний і сучасний, а також 
авторський та комплексний творчі підходи (Дуда 2009, 189). У сучасному 



525 
 

бандурному репертуарі часто спостерігається їх поєднання (автентичний – 
з класичним, класичний – з модерним і т. п.). Авторський творчий підхід, 
окрім притаманних лише йому рис, може містити елементи чи не всіх рис 
автентичного, класичного та модерного типів створення музичної обробки 
фольклорних жанрів (Дуда 2016, 87). 

Поряд з українським музичним фольклором, мистецтво кобзарів-
бандуристів та пов’язані з ними види творчості є великим надбанням укра-
їнської духовної спадщини, а також своєрідним способом національного 
культурного представлення українців в Україні та світі загалом. 

У зв’язку з важливою функцією збереження фольклорної спадщини та 
її популяризації у світі засобами бандурного мистецтва, музичне опрацю-
вання фольклорних джерел у творчості для бандури, зокрема, у середовищі 
української діаспори, не втрачає своєї актуальності в наш час та потребує 
подальших наукових досліджень. 

Український музичний фольклор у бандурному репертуарі представле-
ний жанрами героїчного епосу (думи та історичні пісні), ліро-епічними 
творами (балади), родинно- та календарно-обрядовими піснями, дитячими 
пісенними жанрами, танцювальними піснями та мелодіями народних тан-
ців, піснями літературного походження, що втілені як у вигляді обробок зі 
збереженням жанру першоджерела, так і у нових вокально-
інструментальних та інструментальних формах.  

Вокально-інструментальні обробки народних пісень для голосу в су-
проводі бандури, а також інструментальні обробки народних танцюваль-
них мелодій створювали спершу бандуристи-виконавці. Початково репер-
туар передавався усним шляхом – з уст в уста, від одного виконавця до ін-
шого, від вчителя-бандуриста до учня. Згодом, коли мистецтво гри на бан-
дурі почали опановувати нотно грамотні митці, відповідно й репертуар 
став передаватися через письмові джерела.  

До процесу створення бандурного репертуару почали долучатися про-
фесійні викладачі класу бандури та композитори, які стали активно попов-
нювати скарбницю оригінальних творів бандурного репертуару. Приклади 
творчого перевтілення музичного фольклору, результатами якого стала по-
ява нових яскравих творів, найчастіше можна знайти у композиторській 
творчості Сергія Баштана, Оксани Герасименко, Миколи Дремлюги, Кос-
тянтина Мяскова, Юрія Олійника, Гната Хоткевича та інших.  

Серед митців українського зарубіжжя, у творчому доробку яких наявні 
зразки музичного фольклору в опрацюванні для бандури, відомі імена Ле-
оніда Гайдамаки, Ольги Герасименко-Олійник, Григорія Китастого, Рома-
на Левицького, Віктора Мішалова, Юрія Олійника, Петра Потапенка, Ми-
хайла Теліги, Зіновія Штокалка та інших (Дуда 2019, 50). 

Відомим талановитим митцем, завдяки творчій роботі якого вийшов з 
друку перший нотний збірник пісень для голосу в супроводі бандури, був 
громадський діяч, бандурист Михайло Якович Теліга (1900 р., станиця Ох-
тирська на Кубані – 1942 р., м. Київ).  

Походив М. Теліга з козацького роду. Після навчання у початковій 



526 
 

школі продовжив здобувати освіту у військово-фельдшерській школі (Ка-
теринодар). Звучання бандури вперше почув у виконанні кобзаря Дмитра 
Байди-Суховія, який виступав у Катеринодарі (згодом Краснодар) у 1915 
році. З того часу Михайло став захоплюватися грою на бандурі. Першим 
вчителем Михайла став Микола Богуславський, далі – Яків Дерев’янко. В 
Теліги були великі успіхи в опануванні гри на інструменті. У 1916 р. Телі-
га вперше почув гру бандуриста-віртуоза Василя Ємця. Згодом навчався 
гри в Олексія Обабка.  

Долею обставин молодий юнак у 1918 р. виїхав до Києва, де грав у Ко-
бзарському хорі, керівником якого був Василь Ємець. Брав активну участь 
у концертній діяльності хору (Коваль 2007).  

З 1919 р. М. Теліга служив в українському війську, де був призначений 
ад’ютантом Симона Петлюри. Теліга був фельдшером, старшиною в армії 
Української Народної Республіки (Дутчак 2013, 88). У війську Теліга ліку-
вав не тільки фізичні рани, а й душу: коли була можливість, він грав на ба-
ндурі і співав (Горняткевич). 

Пізніше були роки еміграції Михайла Теліги (Польща, Чехія). Коли ар-
мія УНР зазнала поразки, Телігу було інтерновано в табір м. Каліше 
(Польща), де була можливість проводити досить активне культурно-
мистецьке життя та навчання. Перебуваючи в таборі, Теліга організував 
український етнографічний колектив, де виконував твори на бандурі. 

У 1924 р. Теліга вступив на навчання до Української господарської ака-
демії (Подебради, Чехія), де зустрів друзів, однодумців, познайомився з 
майбутньою дружиною Оленою Шовгенів. 

М. Теліга був солістом Другої капели бандуристів, яку організував у 
Празі Василь Ємець. Концертуючи з капелою, виконував власні твори та 
обробки народних пісень, серед яких вокально-інструментальні “Вийди, 
Грицю, на вулицю”, “Гей видно село”, “Ой на горі та женці жнуть”, “Пісні 
про Максима Залізняка” та інструментальні “Козак” та ін.   

Якраз перебуваючи у Празі, у 1926 році, митець опублікував нотний 
збірник українських народних дум і пісень, а саме: “Наша пісня – Збірник 
українських народних дум і пісень з проводом бандури”. Це було перше 
друковане видання творів для бандури, оскільки раніше виходили друком 
тільки окремі композиції Гната Хоткевича (Дутчак 2013, 89). 

До збірника увійшли вокально-інструментальні обробки народних пі-
сень та інструментальні твори з фольклорною основою М. Теліги, 
К. Могили, П. Заворицького – членів товариства “Кобзар” (Дутчак 2013, 
90).  

Збірник містив коротку передмову-звернення до його майбутніх чита-
чів.  

У вокально-інструментальних обробках, що увійшли до збірки, доміну-
вальним є класичний метод опрацювання фольклору, який передбачає на-
писання музичної обробки в чітко визначеній тональності з можливим ви-
користанням гармонійного та мелодійного видів мінору. До характерних 
рис класичного типу опрацювання належить також чергування паралель-



527 
 

них тональностей (заспів пісні – у мінорі, приспів мажорний або навпаки). 
Крім того, класичний підхід може передбачати зміни темпу та розміру при 
сталій мелодії та ритмі. Для нього властивою є компліментарність, що ви-
ражається в даному випадку заповненням пауз у вокальній партії інстру-
ментальним супроводом (Дуда 2009, 189–190). Наприклад, козацькі істо-
ричні пісні “Ой на горі та женці жнуть”, “Про смерть козака”, “Про Мак-
сима Залізняка”, “Тарасова ніч”, жартівлива “Вийди, Грицю, на вулицю”, 
обробка Михайла Теліги. У вокально-інструментальних обробках авторами 
збережено жанр першоджерела, що є також характерного ознакою класич-
ного підходу в опрацюванні музичних творів, зокрема, фольклорних жан-
рів. 

В інструментальних творах, що увійшли до збірника, фольклорні зразки 
трансформувались з пісенного жанру в жанр інструментальної мініатюри. 
Наприклад, п’єса “І шумить, і гуде” К. Могили, основою якої стала одной-
менна жартівлива танцювальна пісня. Для інструментальної трансформації 
притаманні авторський і комбінований методи опрацювання фольклору, 
при використанні яких в інструментальному ракурсі виникають нові оригі-
нальні твори з фольклорною основою, що можуть містити елементи на-
родної пісні чи мелодії або ж повністю нові композиції, у яких відчуваєть-
ся український мелос, проте впізнати ту чи іншу народну пісню неможли-
во. Наприклад, п’єса “Козак”, створена М. Телігою за мотивами одноймен-
ного побутового танцю. Цікавим є також його авторський інструменталь-
ний твір “Запорозький марш”. 

Бандурні акомпанементи пісень, що увійшли до збірника “Наша пісня – 
Збірник українських народних дум і пісень з проводом бандури” (1926) є 
зручними для виконання на бандурі, яскраво збагачують і підкреслюють 
красу мелодій українських пісень. Інструментальні твори, надруковані у 
збірнику, є є цікавими і оригінальними та свідчать про високий на той час 
рівень виконавства на бандурі.  

1929 року подружжя Теліг виїхали на проживання до Польщі, де жили 
до 1941 року. Перебуваючи у Варшаві Михайло записав три платівки на 
фірмі “Syrena electro” (“Syrena Record”). В основному це були народні пісні 
у супроводі бандури або інструментальні твори, що базувалися на фольк-
лорі. До прикладу, інструментальні композиції “Запорозький марш”, “Ви-
клик” (“Ніч яка місячна”), вокально-інструментальні “Гей, видно село”, 
“Ой не ходи Грицю”, “Ой літа орел” та інші (Дутчак 2013, 91). 

Окрім виконавської діяльності, М. Теліга мав публікації про мистецтво 
гри на бандурі.  

У 1941 році подружжя Теліг приїхали на проживання до Києва. Насту-
пного 1942 року вони були розстріляні, а їхні імена і творчі здобутки були 
заборонені та всіляко замовчувались, адже несли в собі велику духовну 
цінність і культурні досягнення українців. 

Отже, український музичний фольклор є невіддільним від мистецтва 
гри на бандурі. Музичне опрацювання народних пісень та інструменталь-
них мелодій було і залишається постійним джерелом бандурної творчості. 



528 
 

Михайло Теліга став автором першого в історії друкованого нотного збір-
ника, що містив вокально-інструментальні обробки народних пісень для 
голосу у супроводі бандури та інструментальних творів на основі музично-
го фольклору.  

 
Горняткевич, А. Бандурист Михайло Теліга. Електронний ресурс: 

https://storinka-m.kiev.ua/article.php?id=423 [Дата останнього доступу 
25.08.2020]. 

Грица, С. (2002). Трансмісія фольклорної традиції: Етномузикологічні 
розвідки. Астон, Тернопіль. 

Дмитрук, І. (2009). Жанр перекладу та його різновиди в сучасному бан-
дурному мистецтві. Автореферат дисертації на здобуття наукового ступе-
ня кандидата мистецтвознавства. Львівська національна музична академія 
ім. М. В. Лисенка. 

Дуда, Л. (2009). Теоретичні засади обробки фольклору крізь призму 
жанрової специфіки бандурного репертуару. Вісник Прикарпатського 
університету. Серія Мистецтвознавство. 15–16. С. 186–192. 

Дуда, Л. (2016). Фольклорні жанри та їх трансформація у творчості 
для бандури. Дисертація на здобуття наукового ступеня кандидата мистец-
твознавства. Прикарпатський національний університет ім. В. Стефаника. 

Дуда, Л. (2019). Музичний фольклор у творчості бандуристів українсь-
кої діаспори. Зб. наук. праць. Рівненський державний гуманітарний універ-
ситет, Інститут мистецтв. С. 47–54. 

Дутчак, В. (2013). Бандурне мистецтво українського зарубіжжя ХХ – 
початку ХХІ століття. Фоліант, Івано-Франківськ. 

Коваль, Р. (2007). Кубанський бандурист Михайло Теліга. Нариси з іс-
торії Кубані. Електронний ресурс: http://www.aratta-ukraine.com/prn_text_ 
ua.php?id=643 [Дата останнього доступу 25.08.2020]. 

Наша пісня – Збірник українських народних дум і пісень з проводом ба-
ндури. – Збірник перший (1926). Видання т-ва “Кобзар”, Прага. 

 
 
 
 
 
 
 

 
  

http://www.aratta-ukraine.com/prn_text_%20ua.php?id=643
http://www.aratta-ukraine.com/prn_text_%20ua.php?id=643


529 
 

ТЕРМІНОЛОГІЧНА ПРОБЛЕМАТИКА НАУКОВИХ ДОСЛІДЖЕНЬ 
КОБЗАРСЬКОГО Й БАНДУРНОГО МИСТЕЦТВА 

 
Віолетта Дутчак 

 
(Україна) 

 
Авторка статті зосереджується на аналізі термінологічної пробле-

матики у дослідженнях традиційної культури українців – кобзарства та 
бандурного мистецтва з кінця ХІХ ст. і до сучасності. Виокремлені ос-
новні групи джерел вивчення цього культурного явища: документальні (ар-
хівні), наукові, літературно-публіцистичні, мемуарні й епістолярні, обра-
зотворчі, аудіовізуальні, нотні, віртуальні та ін., представлені багатьма 
дослідженнями в Україні та світі. Визначено полемічність окремих 
термінологічних тлумачень у репрезентації кобзарського та бандурного 
мистецтва українськими та зарубіжними дослідниками.  

Ключові слова: традиційне кобзарство, бандурне мистецтво, джере-
лознавство, термінологія.  

 
TERMINOLOGICAL ISSUES OF SCIENTIFIC INVESTIGATIONS 

IN KOBZAR AND BANDURA ART 
 

Violetta Dutčak 
 

The author of the article focuses on the Ukrainians traditional culture re-
search analysis of terminological issues – kobzar art and bandura art from the 
end of the XIX to the present. The sourses main groups for the study of this cul-
tural phenomenon have been identified: documentary, scientific, literary and 
journalistic, memoir and epistolary, visual, audiovisual, musical, virtual, and 
others, represented by many studies in Ukraine and around the world. The po-
lemics of some terminological interpretations in the representation of kobzar 
and bandura art by Ukrainian and foreign researchers is determined. 

Key words: traditional kobzar art, bandura art, source studies, terminology. 
 
Кобзарство – давній професійний вид творчості українців. Кобзарство 

стало в національній культурі своєрідним символом, який має філософсь-
ке, ментальне та аксіологічне значення. Вікові традиції вплинули на про-
цеси еволюції кобзи-бандури, способи гри на інструментах, визначили ос-
новні групи репертуару. Багато в чому, саме репертуар (епічний – думи, 
історичні пісні, духовна та інструментальна музика), зумовив той набір 
специфічних прийомів гри на інструментах, який закріпився в усній тра-
диції кобзарства і дійшов до ХХ століття. Активізація етнографічних і 
фольклористичних наукових досліджень в Україні з другої половини ХІХ 
ст. виокремила предметом вивчення постаті народних музикантів, їх ін-
струментарій, репертуар, способи гри, суспільну функцію тощо.  



530 
 

Межа ХІХ – початку ХХ ст., що засвідчила активну зацікавленість 
українською кобзою-бандурою зі сторони інтелігенції, зумовила появу 
новітніх досліджень історико-культурологічного та навчально-
методичного характеру. Поступове суспільне домінування академічного 
бандурного мистецтва, втрата меж і змісту кобзарської традиції накладали 
відбиток на специфіку функціонування цих напрямів, зумовлювали 
термінологічні порівняння, уточнення, дискусії. Період панування радян-
ської ідеології теж зумовив видання цензурно дозволених, вивірених 
текстів і відповідних термінів, формування нових репертуарних напрямів. 
Натомість в середовищі української діаспори зацікавленість традиційним 
мистецтвом і репертуаром зберігалася як пріоритетна упродовж усього ХХ 
ст. Встановлення Незалежності України актуалізувало відтворення тра-
дицій кобзарства, відновлення стародавнього діатонічного інструментарію, 
відродження традиційного репертуару, паралельно посиливши роль банду-
ри в академічному музичному мистецтві. Проте й досі залишаються не до 
кінця визначеними окремі поняття і їх термінологічні позначення, спо-
стерігається дискусійність в оперуванні термінами кобза і бандура, кобзар-
ство і бандурне мистецтво, традиція і новаторство, методично-штрихові 
підходи та ін.  

У сучасному музикознавстві, музичній педагогіці й культурології акту-
альною проблематикою залишається заповнення багатьох прогалин щодо 
специфіки розвитку кобзарського і бандурного мистецтва. Таким чином, 
сьогодні викристалізовується важливий напрям у дослідженнях кобзарства 
минулого і академічного бандурного мистецтва ХХ – початку ХХІ ст. – 
поняттєво-термінологічний, аналіз якого і становить мету статті. 

Дослідження кобзарства і бандурного мистецтва становить, у цілому, 
складну сферу площин перетину – історії та культурології, музикознавства 
та фольклористики, органології й етнології, композиторської творчості та 
виконавства – вокально-інструментального й інструментального, сольного 
та ансамблевого, чоловічого, жіночого, мішаного і т. д. Відповідно, аналіз 
джерел кобзарства і бандурного мистецтва охоплює архівні документи та 
матеріали приватних архівів: рукописи, епістолярій, статути і протоколи 
засідань кобзарських товариств, спогади тощо; довідкову літературу (ен-
циклопедичну, статистичну, бібліографічну); науково-аналітичні, науково-
документальні та науково-популярні видання України й діаспори; мемуар-
ні видання та ювілейні збірники зарубіжжя; наукові й публіцистичні статті 
в україномовній та іноземній періодиці, присвячені колективам банду-
ристів, персоналіям, історії кобзарства минулого і сучасності; програми, 
афіші, проспекти концертних турне солістів-виконавців та бандурних ко-
лективів України й зарубіжжя; дисертації та монографії українських та за-
рубіжних науковців; нотографічний матеріал композиторів та виконавців 
(видання та рукописи); звукозаписи бандуристів (аудіо та відео); музейні й 
приватні колекції музичних інструментів та їх описи; “віртуальні” джерела 
мережі Інтернет: сторінки організацій, колективів, шкіл, окремих виконав-
ців (Дутчак 2013, 18–19). 



531 
 

Питання термінології стають актуальними паралельно першим до-
слідженням кобзарства. Постала необхідність пошуку й вибору питомої 
української або запозиченої іншомовної термінології. Загалом, окремі ро-
боти можна визначити як комплексні у дослідженні розвитку кобзарства 
чи академічного бандурного мистецтва. Серед робіт ХІХ ст., авторами 
яких виступають етнографи-фольклористи, які отримали матеріали як ре-
зультат безпосередніх польових експедицій та записів, слід відзначити 
насамперед напрацювання В. Ломиковського, П. Лукашевича, 
А. Метлицького, М. Максимовича, П. Куліша, М. Лисенка. Ці автори 
розглядають специфіку розвитку кобзарства як феномену української му-
зичної культури, аналізують інструменти – форму і стрій, репертуар, мане-
ру гри і співу виконавців, паралельно їх побут, індивідуалізм виконавських 
стилів, сприйняття публікою, комунікацію у співтовариствах – кобзарсь-
ких цехах-братствах тощо. Відзначимо, що традицію кобзарства вони 
розглядали як питомо українську, але розрізняли інструменти – кобзу і 
бандуру. Кобза розглядалася як інструмент з довгим грифом, симетричної 
форми, кількаструнний, ладковий, а бандура – з асиметричним корпусом, 
багатострунний, з приструнками на деці. Проте, вже у цих роботах спо-
стерігаємо синонімічність у назвах інструментів самими виконавцями, ви-
користання обох назв у зразках народної творчості. 

Питання наpодного музикування, постатi виконавцiв-бандуpистiв, фік-
сація і аналіз їх pепеpтуаpу були постiйно в зонi уваги М. Лисенка, 
знайшли відображення у його теоретичних розробках: “Хаpактеpистика 
музичних особливостей укpаїнських дум та пiсень у виконаннi кобзаpя 
О. Веpесая” (1873), “Дума пpо Хмельницького та Баpабаша” (1883), 
“Hаpоднi музичнi iнстpументи на Укpаїнi” (1894). Одним з пеpших вiн вiд-
значає давнiсть походження кобзи і бандуpи, пpоте пiд впливом iдей 
pосiйського теоpетика i кpитика О. Фамiнцина, помилково ствеpджує iно-
земну пpиpоду iнстpументів. Описуючи їх фоpму i стpiй, Лисенко звеpтає 
увагу на хаpактеpний звукоpяд пpистpункiв на кобзi (О. Вересая), визначає 
iнстpумент як супpоводжуючий спiв, не запеpечуючи, пpоте, його pолi у 
виконаннi танцювальної музики. Музично-теоpетичнi pоботи М. Лисенка 
були пеpшими спpобами наукових узагальнень i аналiтичного осмислення 
досягнень кобзаpського мистецтва (Дутчак 2013, 67). 

Дослідження К. Квітки, Ф. Колесси, О. Сластіона, Д. Ревуцького, 
М. Сумцова, Г. Хоткевича, які репрезентують кобзарський напрям україн-
ської фольклористики початку ХХ ст., визначили необхідність збереження 
традицій кобзарства шляхом фіксації – нотної й звукової, репродукування 
творів кобзарів новітніми виконавцями. У їх дослідженнях найповніше 
відображена специфіка традиції саме сольного чоловічого кобзарського 
виконавства. Звукозаписи, ініційовані К. Квіткою і здійснені Ф. Колессою, 
ввели до наукового та виконавського обігу термінологію епічного репер-
туару кобзарів, позначення строю їх інструментів та специфіку виконавсь-
кої манери (Колесса 1913). 



532 
 

Саме на початку ХХ ст. у кобзарстві спостерігаються соціально-
культурні зміни у зв’язку з суб’єктивними чинниками: неможливістю 
підтримувати закритий від посторонніх сакральний статус кобзарських 
братств; активізацією міських центрів культури, на відміну від сільських, 
де функціонували кобзарські угрупування; впливом гри і співу сліпих бан-
дуристів, як носіїв національних музичних жанрів, на виконавство передо-
вих представників української інтелігенції. Серед них саме Гнату Хотке-
вичу ми сьогодні завдячуємо введенням нової термінології у кобзарстві 
початку ХХ ст., а фактично академічному бандурному мистецтві. У його 
роботах здійснено детальний аналіз інструментарію (на основі лінгвістич-
ного, етимологічного, джерелознавчого, іконографічного, соціологічного 
та ін. методів), його носіїв, їх репертуару. Саме Г. Хоткевичем було озна-
чено вирішення нагальних проблем бандурного мистецтва початку ХХ ст.: 
уніфікації інструментарію, вибору найоптимальнішого способу гри, фор-
мування репертуару, загалом заміни усної традиції письмовою, створення 
професійної концертно-академічної школи кобзарського (бандурного) ви-
конавства. Уніфікація інструментарію, – конструювання єдиного виду ін-
струмента (стабільної форми, строю, діапазону), його наступна хроматиза-
ція, створення системи перемикання тональностей, – привела до ак-
тивізації процесів удосконалення інструментальної техніки гри. Цьому 
сприяла науково-методична діяльність Хоткевича, що проявилася в 
обґрунтуванні харківського способу гри як найоптимальнішого і всеохо-
плюючого, який включав у себе всі інші способи (статті “Про кобзу і бан-
дуру”, “Нарис з історії кобзарського мистецтва”, “Два поворотні пункти в 
історії кобзарського мистецтва”, “Бандура і її можливості” та ін., а також 
“Підручник гри на бандурі”). Ці здобутки були апробовані ним у педа-
гогічній діяльності в Харківському музично-драматичному інституті, де 
був уперше 1926 р. відкритий клас бандури (Дутчак 2020). 

Слід відзначити вагому роль фольклористки й етнолога Катерини Гру-
шевської не лише у активізації збору й видання текстів кобзарських дум 
межі ХІХ–ХХ ст., але й соціальної характеристики їх виконавців. Саме у 
праці К. Грушевської “Українські народні думи”, що вийшла у двох томах 
(Грушевська 1927; Грушевська 1931), представлено ґрунтовне вивчення 
історії кобзарських досліджень від XVI до початку ХХ ст., їх наукова 
оцінка, порівняльний аналіз записів текстів репертуару з різних джерел. У 
виданні узагальнено специфіку функціонування кобзарства упродовж ХІХ 
і на початку ХХ ст., діяльність цехових організацій (“корпорацій”) кобзарів 
у територіальних центрах, значення ХІІ Археологічного з’їзду в популяри-
зації кобзарства, аналіз побуту і манери виконавства народних музикантів. 
К. Грушевською було введено до наукового обігу численні терміни – 
“старцівство”, “професійне співацтво”, “лицарство”, “корпорація”, “кочове 
життя кобзарів”, “кобзарське ремесло”, “думова територія”, “попу-
лярність” і “попит” репертуару, “концертне кобзарство”, “консервування і 
культивування традиційного кобзарського мистецтва”, “інтелігентська аб-
сорбція дум”, “кобзарські типи”, визначено специфіку побуту і соціального 



533 
 

статусу кобзарів. Також авторка порушує проблематику “автентичности” 
репертуару, розрізняє справжні народні й пізніші “дороблені” (“літера-
турні”), “підроблені”, фальшовані думи, що слугувало прообразом дифе-
ренціації фольклору та його вторинних форм. На жаль, здобутки до-
слідниці після репресій проти неї на довгі роки були вилучені з наукового 
обігу і лише в 2004 році перевидані. 

Пізніші напрацювання стосовно перспектив розвитку кобзарства ХХ ст. 
здійснювали і самі бандуристи-виконавці, торкаючись не тільки педагогіч-
но-методичних і репертуарних проблем, а й історичних та органологічних. 
Серед них у середовищі української діаспори вирізняємо, як найбільш ін-
формативно (а, відповідно, й термінологічно) насичені, видання “Кобза і 
кобзарі” Василя Ємця (Берлін, 1923), “Кобза і бандура” Павла Конопленка-
Запорожця (Вінніпеґ, 1963), а також рукописи Семена Ластовича-
Чулівського (Мюнхен, 1964), “Живі струни” Уласа Самчука (Детройт, 
1976) та ін. 

Книга В. Ємця “Кобза і кобзарі”, що вийшла друком у Берлінському 
видавництві “Українське слово”, – маcштабне дослідження з історії по-
ходження інструмента та виконавства на ньому (Ємець 1923). Автор подає 
не лише історичні портрети, характеристику інструментів і репертуару 
кобзарів, особливості їх групування у братствах, навчання та виконавства, 
а й відзначає історичні відмінності етапів розвитку кобзарства, значну ува-
гу надаючи специфіці змін у цьому мистецтві на початку ХХ ст. – станов-
ленню ансамблевих форм гри, навчання письмової традиції, а також його 
незмінної особливої духовної ролі у культурі українців (Дутчак 2013, 25).   

1963 року у Вінніпеґу (Канада) виходить друком дослідження Павла 
Конопленка-Запорожця “Кобза і бандура” (Конопленко-Запорожець 1963). 
У короткій анотації до книги зазначається: “Нариси про кобзарське ми-
стецтво. Про кобзарів і лірників. Про невольників і боротьбу з наїзниками. 
Про думи і пісні. Про народні музичні інструменти, з 36-ма ілюстраціями 
та з бібліографічним описом важнішої літератури і спеціяльним додатком: 
як зберігати від пошкодження музичні інструменти”. У вступному резюме 
М. Голоти відзначено обґрунтування теорії Конопленка-Запорожця 
відносно побутування кобзи, її витіснення бандурою.  

Окрему, донедавна практично не відому сторінку для бандуристів 
України становить науково-методична спадщина виконавця і конструктора 
бандур Семена Ластовича-Чулівського (Німеччина). Йому належать три 
важливі теоретичні роботи: дві – стосовно конструкції інструментарію 
(“Листи про бандуру”, 1955–1956; “Кобза-Бандура”, 1964–1966), одна – 
методично-практична (“Збірник українських народних пісень і мелодій для 
бандури: репертуар пісень і мелодій для голосу і бандури з полегшеним 
способом самонавчання”, 1959) (Дутчак 2013, 26). Автор деталізує органо-
логічну термінологію для бандури та вводить в обіг бандуристів зарубіжні 
інструментознавчі терміни (Дутчак 2013, 119–120).  

Цілісною роботою митців діаспори, повністю присвяченою еволюції 
бандурного мистецтва, можна вважати “Живі струни” відомого українсь-



534 
 

кого письменника Уласа Самчука (1905–1987) – ґрунтовне документально-
наукове дослідження з підзаголовком “Бандура і бандуристи”. Робота при-
свячена 50-річному ювілею відомого діаспорного колективу – Капели бан-
дуристів імені Т. Шевченка в м. Детройт (США). У книзі переплелася 
стилістика історичної хроніки, літературно-філософського есе, мемуари-
стики, виконавсько-інтерпретаційних аналізів та узагальнень (Dutchak 
2020). Сам автор називав її “повістю временних літ” кобзарства, зважаючи 
на її літописний, розповідний характер (Самчук 1976, 65).  

Наукові узагальнення сучасного їм мистецького процесу, зокрема в га-
лузі бандурного виконавства, також здійснили музикознавці діаспори Пав-
ло Маценко, Василь Витвицький, Зіновій Лисько та ін. Вони виступали в 
періодиці зарубіжжя з науково-аналітичними та публіцистичними стаття-
ми, відгукуючись на концертні виступи бандуристів-солістів та колективів, 
відзначаючи еволюційні зміни у бандурному мистецтві нового часу.  

Доктор філології Андрій Горняткевич (Едмонтон, Канада) – автор ба-
гатьох аналітичних статей в Україні та за кордоном (українською й 
англійською мовами) із проблем традиційного кобзарства, особливостей 
лебійської мови, сучасних проблем бандурного мистецтва діаспори, 
аналізу виконавських стилів бандуристів у концертній та звукозаписній 
діяльності. Ним актуалізована сучасна відмінність у конструкціях і вико-
навстві на кобзі й бандурі (Дутчак 2018).  

Слід відзначити, що бандуристи діаспори часто також виступали на 
сторінках україно- й іншомовної зарубіжної періодики впродовж 20−90-х 
років. Це, зокрема, статті Василя Ємця, Григорія Бажула, Сергія Кіндзеря-
вого-Пастухіва, Зіновія Штокалка, Олександра і Петра Гончаренків, Миро-
слава Дяківського, Володимира Луціва, Богдана Шарка, Віктора Мішалова 
та ін. Основними напрямами таких публікацій були історичні нариси про 
кобзарство, про персоналії кобзарів минулого і сучасності, ансамблеві ко-
лективи, конструкції бандур, методичні вказівки та ін. Слід особливо від-
значити роботи З. Штокалка, перевидані на початку 2000-них рр. під ре-
дакцією А. Горняткевича (Дутчак 2019). У них зафіксовано як терміно-
логічні, так і історико-культурні та виконавські аспекти харківського типу 
інструментарію. 

Своєрідну специфіку свого побутування мала бандура на теренах Ку-
бані – регіону, що історично став географічним ареалом проживання та 
культурним середовищем для української етноспільноти. Джерелам і особ-
ливостям розвитку кобзарства в середовищі українських східних етноісто-
ричних спільнот присвячені окремі наукові публікації Надії Супрун-
Яремко, статті істориків Рената Польового та Романа Коваля, а також збір-
ник наукових досліджень відомого бандуриста і популяризатора бандури в 
Криму та на Кубані Олексія Нирка. Зокрема, Олексій Нирко на матеріалі 
власноруч упорядкованих кобзарських біографій аналізує інструментарій 
та репертуар окремих виконавців, творить історію в постатях, в іменах 
бандуристів (Нирко 2006). 

У другій половині ХХ ст. в Україні спостерігаємо диференціацію ви-



535 
 

дань стосовно кобзарства і академічного бандурного мистецтва. 
Відповідно виходять друком ґрунтовні монографії доктора мистецтвознав-
ства Софії Грици (Грица 1979) та Б. Кирдана й А. Омельченка (Кирдан, 
Омельченко 1980). У кожному з напрямів диференціюються органологічні, 
культурологічні та мистецтвознавчі пріоритети розвитку освіти й виконав-
ства. 

Важливо відзначити активізацію наукових і публіцистичних до-
сліджень академічного бандурного мистецтва в період Незалежності 
України. Аналіз львівської школи бандурного мистецтва професора Василя 
Герасименка, у т. ч. й творчої діяльності Оксани й Ольги Герасименко, 
широко репрезентовані у доробку доктора мистецтвознавства Любові Кия-
новської (Кияновська 2007). Певні аспекти розвитку українського бандур-
ного мистецтва в Україні та за кордоном (зокрема, педагогічні та методич-
ні) розглядає також Оксана Ваврик у своїй дисертації та монографії “Коб-
зарські школи в Україні”. Авторка, зокрема, акцентує увагу на першодже-
релах освіти кобзарського мистецтва України та діаспори, перших нав-
чально-методичних підручниках, що слугували поштовхом для наступних 
видань, прослідковує спадкоємність традицій кобзарства в Україні та 
діаспорі (Ваврик 2006). 

Визначення традиційних ознак побутування і загальної філософії коб-
зарства як засадничих для аналізу їх трансформації в сучасному мистець-
кому середовищі здійснені Костем Черемським (1999, 2002, 2008), Воло-
димиром Кушпетом (2007), Олександром Савчуком (2010). Нарис про го-
ловного редактора журналу “Бандура”, пропагандиста кобзарства, ініціа-
тора багатьох мистецьких зустрічей в Україні та діаспорі періоду 80–90-х 
рр., автора численних дописів про виконавців – кобзарів та бандуристів – 
Миколу Досінчука-Чорного представила своєю роботою “Апостол банду-
ри” Марта Шевченко (Шевченко 2003). 

Ряд узагальнюючих монографій і статей належить відомому бандури-
стові сучасності Віктору Мішалову (Торонто, Канада) – досліднику і про-
пагандисту харківського способу гри на інструменті в Україні та діаспорі. 
Він сьогодні виступає і в авангарді публікації видань, присвячених ми-
стецькій спадщині відомого культурного діяча, письменника і бандуриста 
Гната Хоткевича, виконавські та методично-педагогічні принципи якого 
стали традицією для функціонування бандурного мистецтва на теренах 
західної діаспори. Це, зокрема, видання монографії Г. Хоткевича “Музичні 
інструменти українського народу”, всіх частин “Підручника гри на бан-
дурі” та підготовка до друку його композиторської спадщини для бандури. 
Органічним продовженням студій В. Мішалова став захист ним дисертації 
на здобуття наукового ступеня кандидата мистецтвознавства на тему 
“Культурно-мистецькі аспекти генези і розвитку виконавства на харківсь-
кій бандурі” (Харків, 2009). У роботі автор зупиняється на специфіці 
харківської школи гри на бандурі, утвердженні її постулатів серед майстрів 
та виконавців українського зарубіжжя. Він уперше проаналізував ми-
стецькі здобутки виконавства на харківській бандурі в діаспорі, зокрема 



536 
 

загальні принципи формування репертуару та технічні засоби, що ґрунту-
ються на харківському способі гри, у концертній практиці В. Ємця, 
Г. Назаренка, Г. Бажула, П. Деряжного, З. Штокалка (Мішалов 2009). 

Бандурне мистецтво як складова традиційної музичної культури 
українців, що знайшла своє продовження в діаспорі, розглядається у моно-
графіях Віолетти Дутчак (Дутчак 2013) і Ганни Карась (Карась 2012). 
В. Дутчак здійснила історичну періодизацію функціонування бандури за 
кордоном, узагальнила діяльність бандурних осередків в країнах за-
рубіжжя упродовж ХХ – початку ХХІ ст., проаналізувала композиторську, 
виконавську, звукозаписну творчість їх представників. Г. Карась створила 
типологію навчальних осередків бандуристів, представила співпрацю ко-
лективів і громадських організацій у різних країнах поселення українців.  

Історичну реконструкцію жіночого виконавства на бандурі представила 
у своємі досліженні Оксана Бобечко (Бобечко 2013). Нею проаналізовані 
особливості сольного й ансамблевого напрямів академічного бандурного 
мистецтва України та діаспори, що відображені в репертуарі і стильових 
манерах бандуристок. 

Однією з важливих тенденцій межі ХХ–ХХІ століть слід відзначити ак-
тивізацію регіональних наукових і краєзнавчих студій розвитку бандурно-
го мистецтва (Галичина, Буковина, Поділля, Слобожанщина, Крим та ін.), 
особливостей його функціонування у окремих областях (Львівська, Івано-
Франківська, Тернопільська, Чернівецька, Рівненська, Дніпропетровська, 
Чернігівська, Одеська, Харківська). Сучасний соціокультурний простір ро-
звитку бандурного мистецтва активно розглядається на численних науко-
вих конференція різного рівня в Україні та за кордоном, аналізується крізь 
призму розширення виконавських форм і репертуарних напрямів (Лісняк 
2019).  

Питання розвитку кобзарського і бандурного інструментарію на різних 
історичних етапах аналізуються у роботах багатьох сучасних дослідників 
Ірини Зінків (2013), Віктора Мішалова (2009), Леоніда Черкаського (2003, 
2009), Михайла Хая (2007, 2015) та ін. Ними використана класична інстру-
ментознавча термінологія у дослідженні еволюції та трансформацій коб-
зарського інструментарію та бандурних конструкцій авторів ХХ ст.  

Оскільки, мистецтво гри на бандурі в його сучасному значенні – 
порівняно з виконавськими канонами класичного інструментарію – досить 
молоде, то письмова традиція кобзарства, що прийшла на зміну усній на 
початку ХХ століття, засвідчила необхідність створення нової методики 
гри, вибору оптимального типу інструментарію і способів виконання. Ці 
завдання вперше означив в своїх працях видатний український письменник 
і культурний діяч Гнат Хоткевич (Супрун 1997). Написані ним науково-
методичні розробки (статті, підручники) систематизували зафіксовані 
раніше етнографами, а теоретично проаналізовані автором і апробовані на 
практиці досягнення способів звуковидобування народних музикантів. Це 
були кобзарі – представники трьох відомих в Україні регіональних шкіл 
гри (харківської, полтавської, чернігівської). Саме Хоткевич вперше за-



537 
 

пропонував принципи наукового підходу в класифікації термінології вико-
навських позначень для бандури: у залежності від граючої руки (правої або 
лівої); конкретного пальця руки; місця гри на струні; застосовуваної сили в 
грі; характеру руху, що приводить струну в коливання; співвідношення і 
координації рухів задіяних у грі рук (Хоткевич 1929–1931, 2004). Харак-
терно, що, використовуючи відомі музично-виконавські штрихові позна-
чення (legato, non legato, staccato), він наповнює їх характерним змістом 
саме для бандури, а не запозичуючи до термінології і зміст гри на інших 
інструментах. У цьому суттєва відмінність навчально-методичних праць 
Хоткевича від сучасних. Адже сьогодні спостерігається імплементація 
термінів і понять із як суміжних до бандури інструментів, так і далеких за 
специфікою звуковидобування, які часто далекі від природи, тембру, спе-
цифіки бандури. Так, наприклад, legato Хоткевич розглядав тільки в ковз-
них рухах glissando одним або декількома пальцями правої або лівої руки, 
а не як комбінування пальцевих рухів для імітації звукового злиття, яке 
використовується сьогодні. 

Автори наступних підручників гри на бандурі (В. Кабачка і Є.Юцевича, 
М. Опришка), зберігаючи усталені назви прийомів гри на бандурі, 
відмежовуються від деталізації в позначенні і розшифруванні штрихів 
(Дутчак 2005). Школа бандурної гри В. Кабачка найбільш повно з усіх під-
ручників другої половини ХХ століття зберігає традиції Г. Хоткевича як у 
використанні харківського способу звуковидобування, так і в характери-
стиці прийомів гри і штрихів: вузькі і широкі інтервали, ґліссандо одинар-
ними і подвійними нотами (терції, сексти, октави комбінованим способом), 
гра “в перебій”, гра “з відбоєм”, арпеджіо і арпеджіато (за Хоткевичем), 
мелізми, флажолети (Кабачок, Юцевич 1958). У Школі М. Опришка кла-
сифікацію прийомів гри і штрихів представлено дуже коротко. Так, 
зберігається аналіз прийомів щипка і удару, гри широких і вузьких інтер-
валів, тремоло, мелізмів, флажолетів, гри “з відбоєм” (“віддачею”), проте 
штрихова система не проаналізована (Опришко 1968). 

Процеси академізації, що торкнулися народного інструментарію, в 
більшості, зорієнтували авторів нових методик і шкіл (А. Омельченка, 
С. Баштана, Я. Пухальського, Н. Брояко) на загальноприйняту для всіх ін-
струментів термінологію для позначення як штрихової системи, так і 
прийомів гри, привнесених або запозичених з інших методик. Так. автори 
“Школи гри на бандурі” С. Баштан і А. Омельченко розглядають окремо 
лише штрих стаккато, як результат приглушування струн пучками пальців 
або ребром долоні. З прийомів гри аналізуються щипок і удар, ґліссандо 
(означене конкретними звуковими межами вверх і вниз), тремоло, морден-
ти (Баштан, Омельченко 1984). Навчальний посібник Я.Пухальского “Ме-
тодика навчання грі на бандурі” став спробою імплементувати терміно-
логію і підходи гітарної методики й виконавства у бандурне мистецтво 
(Пухальський 1978). 



538 
 

Теоретична робота Н. Брояко ставила за мету внести в бандурне ми-
стецтво нову термінологію, зокрема стрибок, перлова техніка, леджієро, 
кантиленна гра, пальцеве стаккато, ритмізовані ґліссандо, як новий щабель 
у розвитку сучасної техніки бандуриста. Крім того, авторка пропонує нову 
концепцію класифікації штрихів: леґатіссімо, леґато, нон леґато, стаккато, 
стаккатіссімо, використання портаменто, портамено-маркато, портаменто-
деташе, портаменто-стаккато (Брояко 1997; Брояко 2007). 

На сьогодні використовувана для бандуристів система штрихових по-
значень не є достатньо обґрунтованою. Для legato, non legato, staccato в 
бандурному мистецтві існує занадто багато умовностей, що ставить під 
сумнів або саме застосування назви цих штрихів, або необхідність пошуку 
нових назв. Окремі роботи методичного характеру останніх років “пере-
лицьовують” для бандури систему методики інших інструментів, напри-
клад баяна, без урахування специфіки як звуковидобування, так і вико-
навських традицій, у т. ч. термінології. Прийоми гри і терміни, використо-
вувані для бандури ще Г. Хоткевичем, практично зникли з ужитку і дуже 
повільно повертаються в методичний лексикон педагогів. Відповідно, як 
наслідок, не використовуються і в творах сучасних композиторів. 

Новим напрямом у сучасному бандурному мистецтві, що зумовив і вве-
дення нової термінології використання Відродження народної діатонічної 
бандури та кобзарських інструментів зумовило появу ще декількох видань, 
зокрема Г. Ткаченка (1999), В. Кушпета (1997), в яких пропонується вико-
ристання традиційної кобзарської термінології.  

У музично-теоретичному обґрунтуванні реконструкції кобзарського 
виконання у виданні “Школа реконструкції виконавської традиції: кобза, 
ліра, торбан, бандура (у VII частинах)”, відомий виконавець і дослідник 
В. Кушпет аналізує звукоряди творів традиційного кобзарського репертуа-
ру, зауважує про проблему переходу на багатострунну бандуру, що зумо-
вила втрату строїв вересаївської кобзи та старосвітської бандури (Кушпет 
2016).  

Серед останніх навчально-методичних робіт слід назвати “Методику 
гри на бандурі” Л. Рихлюк (Луцьк, 2016), проте вона позначена певною 
схематичністю викладу і неточностями термінології штрихової системи. 
На основі авторської монографії видана й методика Надії Брояко, проте у 
ній не враховано підходи митців діаспори. Дотичною до методичних пи-
тань є й дисертація Інни Мокрогуз, в якій авторка розглядає питання теорії 
і практики аплікатури бандуриста на прикладі інструментарію та репер-
туару сучасних виконавців України й діаспори (Мокрогуз 2011).  

Таким чином, аналіз термінології у дослідженнях кобзарського і бан-
дурного мистецтва можна диференціювати на групи: інструментознавчу, 
історико-культурологічну, музично-соціологічну, педагогічно-методичну, 
виконавську та ін. І хоча кожна з них може стати предметом окремого нау-
кового вивчення, зупинимося підсумково на найбільш проблемних.  



539 
 

Це, найперше, інструментознавча термінологія стосовно назв інстру-
мента, його форми, строю (діатонічного чи хроматичного), позначення 
окремих частин конструкції.  

В історико-культурологічному напрямі проблематику кобзарства і бан-
дурного мистецтва спостерігаються найбільш полемічні інтерпретації по-
нять і термінології. В останні десятиліття актуалізовано в науковому обігу 
такі поняття, як “бандурництво” і “співоцтво” (К. Черемський), “старців-
ство” (В. Кушпет), кожне з яких може стати основою для глибокої дискусії 
і правомірності використання. Дослідник М. Хай упереджено ставиться до 
удосконаленого інструментарію та виконавців на хроматичних інструмен-
тах, вживаючи до їх творчості образливі й некоректні терміни (Хай 2007, 
2015). 

Педагогічно-методична проблематика термінології кобзарського і 
бандурного мистецтва виокремлюється ще у перших виданнях підручників 
і самовчителів для кобзи-бандури початку ХХ ст., розвивається у виданнях 
середини ХХ і початку ХХІ ст. На жаль, актуальною вона залишається і 
досі, оскільки термінологія у сучасних академічних виданнях постає неод-
нозначною і неуніфікованою, потребує уточнення й узагальнення у мето-
дичних виданнях із врахуванням досвіду регіональних шкіл та практики 
діаспори. 

Виконавська термінологічна проблематика найбільше досліджується з 
другої половини ХХ ст., коли викристалізувалися основні форми і стильові 
напрями академічного бандурного мистецтва, а з 90-тих рр. ХХ ст. і від-
родженого кобзарського. Тут спостерігається найбільша питома вага до-
сліджень – монографій та дисертацій українських дослідників, більшість 
яких послуговується єдиною термінологією. Проте спостерігається вве-
дення окремих дискусійних понять та певне протиставлення відродженої 
традиційної культури кобзарства та академічного бандурного мистецтва.  

Отже, аналіз термінологічної проблематики у дослідженнях кобзарсь-
кого і бандурного мистецтва в Україні та українському зарубіжжі засвідчує 
потребу їх цілісного узагальнення, актуалізації окремих питань історико-
культурологічного, соціокультурного, музикознавчого, виконавського, 
навчально-педагогічного характеру. 

 
Баштан, С., Омельченко, А. (1984). Школа гри на бандурі.  Музична 

Україна Київ.  
Бобечко, О. (2013). Бандурне мистецтво ХХ століття в контексті 

процесів фемінізації. ЛНМА ім.  М. Лисенка. Львів.  
Брояко, Н. (1997). Теоретичні аспекти виконавської техніки бандури-

ста. Івано-Франківська обласна друкарня. Івано-Франківськ.  
Брояко, Н. (2007). Теорія і практика бандурного виконавства. Навч. 

посібник. Ліра-К. Київ.  
Ваврик, О. (2006). Кобзарські школи в Україні. Збруч. Тернопіль.  
Грица, С. (1979). Мелос української народної епіки. Наукова думка. 

Київ.  



540 
 

Грушевська, К. (1927). Українські народні думи. Т. 1. ДВУ. Київ.  
Грушевська, К. (1931). Українські народні думи. Т. 2. ДВУ. Київ.  
Губ’як, Д. (2010). Грай, “Кобзарю! ”. ТеРус. Львів.  
Гуменюк, А. (1967). Українські народні музичні інструменти. Наукова 

думка. Київ.  
Давидов, М. (2005). Історія виконавства на народних інструментах. 

Українська академічна школа. НМАУ ім. П.Чайковського. Київ.  
Дмитрук, І. (2009). Жанр перекладу та його різновиди в сучасному бан-

дурному мистецтві. ЛНМА ім. М. Лисенка. Львів.  
Дутчак, В. (2005). Принципы классификации техническо-

исполнительских обозначений в искусстве игры на бандуре на протяжении 
ХХ века. Проблемы инструментоведческой терминологии. Тезисы и рефе-
раты Международной конференции. РИИИ. СПб. С. 13–14.  

Дутчак, В. (2013). Бандурне мистецтво українського зарубіжжя ХХ – 
початку ХХІ століття. Фоліант. Івано-Франківськ.  

Дутчак, В. (2018). Творча і наукова діяльність Андрія Горняткевича 
(Канада) в контексті розвитку бандурного мистецтва України та діаспо-
ри. Вісник Київського національного університету культури і мистецтв. 
Серія: Музичне мистецтво. 2. Київ. С. 106–124. 

Дутчак, В. (2019). Синергія творчості Зіновія Штокалка: традиція та 
інновація (до 100-річчя від дня народження). Українська культура: минуле, 
сучасне, шляхи розвитку (напрям: мистецтвознавство). 32. РДГУ. Рівне. 
С. 11–19. 

Дутчак, В. (2020). Харківська бандура: знищена, забута, відроджена. 
Тоталітаризм як система знищення національної пам’яті. Зб. наук. праць за 
матеріалами всеукраїнської науково-практичної конференції з міжнарод-
ною участю 11–12 червня 2020 року. Друкарня Львівського національного 
медичного університету імені Данила Галицького. Львів. С. 171–175. 

Ємець, В. (1923). Кобза і кобзарі. Українське слово. Берлін.  
Ємець, В. (1961). У золоте 50-річчя на службі Україні. Про козаків-

бандуристів. УВАН, з друкарні о. Василіян. Голлівуд; Торонто. 
Жеплинський, Б. (2000). Коротка історія кобзарства в Україні. Край. 

Львів.  
Жеплинський, Б. (2002). Кобзарськими стежинами. Б. в. Львів.  
Зінків, І. (2013). Бандура як історичний феномен. ІМФЕ ім. М. Рильсь-

кого НАН України. Київ.  
Кабачок, В., Юцевич, Ю. (1958). Школа гри на бандурі. Музична 

Україна. Київ.  
Карась, Г. (2012). Музична культура української діаспори у світовому 

часопросторі ХХ століття. Тіповіт. Івано-Франківськ.  
Кирдан, Б., Омельченко, А. (1980). Народні співці-музиканти на 

Україні. Музична Україна. Київ.  
Кияновська, Л. (2007). Лицар бандури: до 80-річчя Василя Герасименка. 

ТеРус. Львів.  



541 
 

Колесса, Ф. (1969). Мелодії українських народних дум. Наукова думка. 
Київ.  

Конопленко-Запорожець, П. (1963). Кобза і бандура. Накладом автора. 
Вінніпеґ.  

Кушпет, В. (1997). Самовчитель гри на старосвітських музичних ін-
струментах. Кобза О. Вересая, бандура Г. Ткаченка, торбан Ф. Відорта. 
LitSoft. Київ.  

Кушпет, В. (2007). Старцівство: мандрівні співці-музиканти в Україні 
(ХІХ – поч. ХХ ст.). Темпора. Київ.  

Кушпет, В. (2016). Школа реконструкції виконавської традиції: кобза, 
ліра, торбан, бандура у VII частинах. Темпора. Київ. 

Лавров, Ф. (1980). Кобзарі: Нариси з історії кобзарства України. Ми-
стецтво. Київ.  

Лисенко, М. (1955). Народні музичні інструменти на Україні. Ми-
стецтво. Київ.  

Лисенко, М. (1973). Характеристика музичних особливостей дум і 
пісень, виконуваних кобзарем Вересаєм. Мистецтво. Київ.  

Лісняк, І. (2019). Академічне бандурне мистецтво України кінця ХХ – 
початку ХХІ століття. ІМФЕ ім. М. Т. Рильського НАН України. Київ.  

Максимюк, С. (2003). З історії українського звукозапису та диско-
графії. Видавництво Українського Католицького Університету. Львів-
Вашингтон.  

Мішалов, В. (2009). Культурно-мистецькі аспекти ґенези і розвитку 
виконавства на харківській бандурі. Харківська державна академія культу-
ри. Харків.  

Мокрогуз, І. (2011). Теорія аплікатури в сучасному бандурному вико-
навстві. Харківський національний університет мистецтв ім. І. Котля-
ревського. Харків.  

Морозевич, Н. (2003). Бандурне мистецтво як культурне надбання су-
часності. ОНМА ім. А. Нежданової. Одеса.  

Нирко, О. (2006). Кобзарство Криму та Кубані. Сполом. Львів.  
Омельченко, А. (1971). Розвиток кобзарського мистецтва на Україні. 

АНУ. Київ.  
Опришко, М. (1967). Школа гри на бандурі. Ред. А. Омельченка. Музич-

на Україна. Київ.  
Польовий, Р. (2003). Кобзарі в моєму житті. Діокор. Київ.  
Попович, О. (2002). Українське музичне життя Перемишля (1919–

1999). Київ.  
Проблеми українського термінологічного словникарства у мистецтво-

знавстві й етнології (2002). Науковий збірник пам’яті Миколи Трохимен-
ка. Т. І. Редакція вісника “АНТ”.  Київ.  

Проблемы инструментоведческой терминологии (2005). Тезисы и ре-
фераты международной конференции. РИИИ. Санкт-Петербург.  

Пухальский, Я. (1978). Методика обучения игре на бандуре. Госконсер-
ватория. Киев.  



542 
 

Рихлюк, Л. (2011). Методика навчання гри на бандурі. Навч. посібник. 
ПрАТ “Волинська обласна друкарня”. Луцьк.  

Савчук, О. (2010). Українське традиційне співоцтво як світоглядна си-
стема (на матеріалі кобзарсько-лірницької традиції Слобідської України). 
Харківський національний університет ім. В. Каразіна. Харків.  

Самчук, У. (1976). Живі струни. Бандура і бандуристи. Видання Капели 
бандуристів ім. Тараса Шевченка. Детройт.  

Супрун, Н. (1997). Гнат Хоткевич – музикант. Ліста. Рівне.  
Супрун-Яремко, Н. (2005). Українці Кубані та їхні пісні. Музична 

Україна. Київ.  
Ткаченко, Г. (1999). Основи гри на народній бандурі. У кн.: Черемський 

К. Повернення традиції. Центр Леся Курбаса. Харків. С. 204–225. 
Український народний музичний інструментарій: історія, теорія і ме-

тоди дослідження (2009). Матеріали міжнародної науково-практичної 
конференції. ДАКККіМ. Київ.  

Хай, М. (2007). Музично-інструментальна культура українців (фольк-
лорна традиція). Київ–Дрогобич.  

Хай, М. (2015). Микола Будник і кобзарство. Астролябія. Львів.  
Хоткевич, Г. (1929–1931, 2004). Підручник гри на бандурі. ДВУ. Харків.  
Хоткевич, Г. (1930). Музичні інструменти українського народу. ДВУ. 

Харків.  
Черемський, К. (1999). Повернення традиції. Центр Леся Курбаса. 

Харків.  
Черемський, К. (2002). Шлях звичаю. Глас. Харків.  
Черемський, К. (2008). Традиційне співоцтво. Українські співці-

музиканти в контексті світової культури. АТОС. Харків.  
Черкаський, Л. (2003). Українські народні музичні інструменти. Тех-

ніка. Київ.  
Шевченко, М. (2003). Апостол бандури. Нова зоря. Івано-Франківськ.  
Штокалко, З. (1992). Кобзарський підручник. Заг. ред. А. Горняткевича. 

Видавництво Канадського інституту українських студій. Едмонтон; Київ.  
Яницький, Т. (2020). Теоретичні засади художнього перекладення му-

зичних творів для бандури. НМАУ ім. П. Чайковського. Київ.  
Dutchak, V. Ulas Samchuk’s “Living Strings” in the context of bandura art 

source studies (dedicated to Ulas Samchuk’s 115th anniversary) (2020). Bulle-
tin of Kyjiv National University of Culture and Arts. Series in Musical Art. Vol 
3, No 1. Kyjiv. P. 95–109. 
 
 
 

 
 

 
  



543 
 

ВИДИ ФОРМАТІВ ДИТЯЧИХ ВИДАНЬ 
 

Марія Єфімова 
 

(Україна) 
 

У статті розглянуто три види форматів дитячих видань за способом 
представлення інформації – друкований, електронний та альтернативний, 
які відтворюють одну й ту ж реальність – книгу, але в різних аспектах, і 
тому є окремими формами сприйняття світу дитиною. Кожен із видів 
унікальний за специфікою матеріалів, технологічним процесом і худож-
ньо-композиційними закономірностями структури образів.  

Ці три формати видань базуються на сприйнятті та на різних рівнях 
функціональності (навчально-пізнавальне, ігрове, творчо-моделювальне, 
комунікативне), які у свою чергу можуть зливатися та утворювати му-
льтифункціональні видання.  

Ключові слова: дитяча книга, друкований формат видання, електрон-
ний формат видання, альтернативний формат видання, мультифункціо-
нальність. 

 
FORMATS TYPES OF CHILDREN PUBLICATIONS  

 
Marija Jefimova 

 
The three types of children publication formats are considered by the way of 

presenting information: printed, electronic and alternative, which reproduce the 
same reality as a book, but in different aspects, and therefore are separate forms 
of perception of the world by the child. The printed format of a publication is a 
type of children’s book made by means of printing and designed in the form of 
bound or unbound sheets of paper on which the text and / or graphic image is 
reproduced. Printing for this format is the main way of presenting information. 
Electronic publication format is an independent and finished product that con-
tains information provided in electronic form and is intended for long-term 
storage and reuse. An alternative publication format is created by means of a 
three-dimensional environment or by way of transforming objects of the envi-
ronment (interior, exterior) into the children’s book. 

Each of the types is unique in its specifics of materials, technological pro-
cess, artistic and compositional patterns of image structure. These three formats 
of publications are based on perception and on different levels of functionality 
(educational-cognitive, playing, creative-modeling, communicative), which can 
merge and form multifunctional publications. 

Key words: children’s book, printed publication format, electronic publica-
tion format, alternative publication format, multifunctionality. 

 



544 
 

Різноманіття книжкової продукції залежно від функцій, конструкції, 
матеріалів виготовлення та оформлення зумовлює виникнення проблеми 
типології та класифікації дитячої книги.  

Питання класифікації дитячої книги висвітлювалися в наукових працях 
вітчизняних та зарубіжних дослідників. Зокрема, Д. Туйсіна пропонує кла-
сифікацію дитячої книги за матеріальною конструкцією (Туйсина 2010, 
409): 1) дитяча  книга  як текстовий  та матеріальний блок (книжкова фор-
ма – кодекс); 2) дитяча книга як книга-гра, книжки-іграшки з ігровими те-
хнологіями (книжкова форма – різні конструктивні формоутворення). 
С. Карайченцева вводить до класифікації дитячих книг текстово-
образотворчі видання. Такі форми видань дослідниця називає книжками-
картинками. Проте водночас зазначає, що книжка-іграшка як образотворче 
видання оригінальної форми, обов’язково має особливі зовнішні подразни-
ки (слухові, оптичні, конструктивні), що стимулюють ігрову діяльність ди-
тини (Карайченцева 2004, 424).  

Варто зазначити, що більшість науковців все ж таки звертається до ана-
лізу виключно книжок-іграшок. Зокрема, С. Водчіц, Б. Валуєнко, Е. Огар, 
С. Антонова запропонували класифікацію лише книжок-іграшок за конс-
труктивними ознаками. Так, С. Водчіц виділяє наступні типи дитячої кни-
ги-іграшки: книжка-гармошка, книжка-ширма, книжка-забава, книжка-
саморобка, книжка-панорама, книжка-фігура, книжка-розмальовка, книж-
ка-гра. Б. Валуєнко наводить класифікацію книжок-іграшок і, зокрема, за-
значає, що традиційно дитині пропонується книжка-розмальовка, рідше 
книжка-висічка, книжка-куліска. Досить вичерпну класифікацію різнови-
дів книжки-іграшки подає Е. Огар, пропонує розрізняти такі види: книжка-
забавка, музична книжка-іграшка, книжка-розкладанка, книжка-шопка, 
книжка-куліска, книжка-вирубка, книжка-панорамка, ажурна книжечка, 
книга із серії “доторкнися і відчуй”, а також пальчикова книжка-іграшка. 
С. Антонова частково користується класифікацією, поданою у Державно-
му стандарті, і зазначає такі відомі їй різновиди книжок-іграшок: книжка-
ширмочка, книжка-гармошка, книжка-вертушка, книжка з ігровим заду-
мом, книжка-панорама, книжка-витівка.  

Цілісним ґрунтовним дослідженням книжок-іграшок стала кандидатсь-
ка дисертація Д. Попової. Вона сформувала проєктну типологію книжки-
іграшки на основі класифікації здібностей, на розвиток яких направлений 
проєкт дизайн-форми: дидактичний тип дизайн-форми (книжки-
енциклопедії, книжки-абетки, книжки-таблиці, книжки-розмальовки, кни-
жки з графічними завданнями і елементами), сенсорний тип дизайн-форми 
(м’які книжки-іграшки, пальчикові книжки-іграшки, книжки-пампушки, 
звукові книжки-іграшки); логічний тип – (книги-головоломки, книги з іг-
ровим полем-лабіринтом, книжки-загадки, книжки-таблиці, книжки з поді-
бними графічними та конструктивними елементами); конструкторський 
тип (книги-пазли, книжки-аплікації, книжка-саморобка, книги, конструк-
тори); комунікативний тип (книжка-гармошка, книжка-панорама, книжка-
вертушка, книжка-витівка) (Попова 2013, 192). 



545 
 

Як бачимо, вказані дослідники здійснювали класифікацію лише для ди-
тячої книжки-іграшки, що ґрунтувалися переважно на функціонально-
конструктивних ознаках, визначених технологією та матеріалами. Інші, не 
менш важливі аспекти, у тому числі суто дизайнерські, не знайшли належ-
ного відображення, що ще раз підкреслює необхідність розробки розгорну-
тої типологічно-морфологічної системи для дитячої книги в цілому. 

На нашу думку, визначальним чинником типології виступає спосіб 
представлення інформації. Найчисленнішим на сьогодні є друкований фо-
рмат видання. Друк – це головний спосіб представлення інформації, що 
відбувається за допомогою перенесення зображень і тексту зі спеціальних 
друкарських форм на будь-яку поверхню. Друкований спосіб представлен-
ня інформації здійснюється при контакті друкарської форми з поверхнею 
для друку за рахунок перенесення барвника (фарби) з першої на другу (па-
пір, картон, пластик, тканина тощо).  

З розвитком науки і техніки з’являються більш досконалі способи пред-
ставлення інформації та нові різновиди носіїв. Традиційні друковані носії 
інформації поступово замінюються новими – електронними. Розвиток тех-
нічних інновацій зумовив трансформацію друкованого видання, фізична 
форма існування якого удосконалюється до магнітних (мікрофільми, діа-
фільми для дітей: книга або малюнки, що скопійовані на плівку), оптичних 
(аудіовидання, мультимедійні видання: CD, DVD), електронних (карти 
пам’яті, флеш-пам’ять, ebook), віртуальних (локальні та мережеві інтерак-
тивні видання) носіїв інформації.  

Електронний спосіб подачі інформації, на відміну від традиційного 
друкованого, вимагає для її відтворення наявності спеціального технічного 
засобу. Технічна база для аудіовидання розрахована на чітку лінійну стру-
ктуру зчитування інформації і читач жодним чином не може вплинути на 
його зміст. Мультимедійне видання створене з урахуванням специфіки 
сприйняття дитиною інформації, змістова складова якого, окрім тексту й 
звуку, об’єднує статичні зображення, відео, анімацію (Литвиненко 2009, 
335). Зміна взаємодії дитячої книги та читача зумовила появу інтерактив-
ного формату видання, в якому спостерігаємо нелінійну структуру подання 
інформації, що дозволяє брати участь у побудові змісту дитячої книги, 
прямо взаємодіючи із засобом відображення.  

Сучасна дитяча книга сьогодні стає також основою для проєктування 
об’єктів предметно-просторового середовища, іноді повністю або частково 
втрачаючи при цьому властивості книжкової форми (книжка-лампа, книж-
ка-стілець, книжка-ліжко та інші форми). У такому контексті є необхід-
ність виділити альтернативний формат видання. 

Отже, ми можемо говорити про три види форматів дитячих видань за 
способом представлення інформації – друкований, електронний та альте-
рнативний, які відтворюють одну й ту ж реальність – книгу, але в різних 
аспектах, і тому є окремими формами сприйняття світу дитиною. Кожен із 
видів унікальний за специфікою матеріалів, технологічним процесом і ху-
дожньо-композиційними закономірностями структури образів. Ці три фо-



546 
 

рмати видань базуються на сприйнятті та на різних рівнях функціонально-
сті (навчально-пізнавальне, ігрове, творчо-моделювальне, комунікативне), 
які у свою чергу можуть зливатися та утворювати мультифункціональні 
видання.  

Друкований формат видання – це вид дитячої книги, виготовлений за-
собами поліграфії та оформлений у вигляді скріплених або нескріплених 
аркушів паперу, на яких відтворений текст та/або графічне зображення. 
Друк для нього – це головний спосіб представлення інформації. 

Кінець ХХ ст. характеризується інтенсивним розвитком інформаційних 
технологій (комп’ютери, мобільні телефони та ін.), які безпосередньо 
вплинули на формотворчі особливості дитячої книги. Унаслідок цього на 
зміну звичайному друкованому формату видання приходить електронний. 
Електронні видання кардинально відрізняються від друкованих способом 
представлення інформації споживачеві.  

Як зазначають лексикографічні джерела, “електронне видання” ̶ це еле-
ктронний текст, який пройшов редакційно-видавничу обробку, а також 
може містити графічні, мовні, музичні, відео- та фотофрагменти, що разом 
становлять цілісний продукт (ГОСТ 7.8-2001 2002, 13). Отже, електронний 
формат видання – це вид дитячої книги, самостійний закінчений продукт, 
що містить інформацію, надану в електронній формі, і призначений для 
тривалого зберігання та багаторазового використання.  

Електронний формат видання є одним із найхарактерніших артефактів 
інформаційно-глобалізованого світу. З ним пов’язаний погляд на змістове 
наповнення книги як на мультифункціональний електронний контент (під-
вид електронного формату видань). Застосовування в основній частині ви-
дання мультимедійних компонентів, звукового супроводження, викорис-
тання відеофрагментів, а також анімаційних елементів сприяє кращому 
сприйняттю поданої інформації. Завдяки новим технологіям електронне 
видання включає в себе й елементи інтерактивної взаємодії автора з корис-
тувачем інформації – читачем (Чорний, Романенко 2013, 20).  

Електронне видання зберігається на будь-якому електронному носії – 
магнітному (магнітна стрічка, магнітний диск та ін.), оптичному (CD-
ROM, DVD, CD-R, CD-І, CD+), а також розміщується в електронній 
комп’ютерній мережі. Тому електронний формат видання – це і самостій-
ний продукт, і складник іншого електронного ресурсу. 

Залежно від специфіки подання інформації електронний формат видан-
ня включає такі типологічні групи: аудіовидання, мультимедійне видання, 
інтерактивне видання.  

Аудіовидання (фонограма (грец. phone – звук і gramma – буква, напи-
сання) – формат видання із записаними на матеріальному носієві звукови-
ми коливаннями (мова, музика або умовний сигнал). Аудіовидання містить 
вербальний твір, озвучений професійними акторами, дикторами чи авто-
рами, записаний у цифровому форматі; найчастіше цей твір носить навча-
льно-пізнавальний характер (рис. А.2.124).  



547 
 

Аудіовидання поділяються за матеріальним носієм інформації: аудіови-
дання на платівці, аудіовидання на магнітофонній касеті, аудіовидання на 
компакт-диску (CD або DVD). З усіх сфер застосування аудіовидань можна 
назвати кілька типів: 1) з використанням стаціонарного обладнання, де пе-
реміщення слухача книг не відбувається або вони незначні; 2) з викорис-
танням портативного (переносного) обладнання; 3) з використанням ком-
бінованого обладнання, наприклад, книга, записана на CD або жорсткому 
диску плеєра.  

Мультимедійне видання – типологічна група електронного книжкового 
видання, що містить систематизований матеріал, який пройшов редакцій-
но-видавничу обробку, поєднує традиційну статичну (текст, графіку) і ди-
намічну інформацію різних типів (музику, відеофрагменти, анімацію то-
що), впливає одночасно на декілька органів чуття реципієнта (органи зору 
та слуху). Основним носієм інформації такого видання є CD або DVD 
диск. Для виробництва мультимедійних книг використовуються усі склад-
ники мультимедіа: відео, 3D анімація, цифрові графічні зображення, текст, 
звуковий та голосовий супровід (ГОСТ 7.8-2001 2002, 13). Поєднання різ-
них носіїв інформації у мультимедійному електронному виданні є голов-
ною його особливістю, що забезпечується відповідними програмними за-
собами.  

Поява новітніх технічних можливостей і прогресивний розвиток інфо-
рмаційних технологій спровокували серйозні зміни у взаємодії між книгою 
та читачем, через що і виникає інтерактивне видання. Формування інтерак-
тивних видань подібним чином дає привід визначати їх як типологічну 
групу електронних. 

Інтерактивне видання – типологічна група електронного формату ви-
дання, яка має нелінійну структуру подання інформації, що дозволяє брати 
участь у побудові змісту дитячої книги, безпосередньо взаємодіючи із за-
собом відображення. Водночас виникає необхідність чіткого розмежуван-
ня понять мультимедійної та інтерактивної книги. Якщо мультимедійна 
книга має чітку лінійну структуру і читач жодним чином не може вплину-
ти на її зміст, то в інтерактивному виданні спостерігаємо нелінійну струк-
туру подання інформації, що дозволяє брати участь у побудові змісту ди-
тячої книги, взаємодіючи із засобом відображення. Тому при використанні 
інтерактивної книги (англ. interactive book) необхідний планшетний 
комп’ютер (iPad, Galaxy Tab і т. д.). 

Видання такого роду містить ілюстрації з інтерактивними елементами 
та іграми для дітей. Інтерактивна книга дає можливість юному читачу ви-
конувати різні дії (змінювати шрифт, фон тексту, керувати звуком, відкри-
вати-закривати ілюстрації, користуватися навігацією та посиланнями то-
що) і взаємодіяти з її персонажами, занурюючи дитину у віртуальну реаль-
ність. Інтерактивне видання охоплює все функціональне різноманіття та 
стає мультифункціональним виданням, виконуючи творчо-моделювальні, 
ігрові та навчально-пізнавальні завдання. Варто зазначити, що через високі 



548 
 

вимоги до потужностей видавництв такого роду видання лише починають 
набувати поширення в Україні.  

На початку ХХІ століття відбувається трансформація дитячої книги в 
об’єкт предметно-просторового середовища. Дитяча книга стає джерелом 
натхнення для дизайнерів. Поява декоративних чи промислових об’єктів, 
створених на основі образного рішення або конструктивних та образотвор-
чих елементів дитячої книги, зумовила необхідність виокремити альтерна-
тивний формат видання.  

Альтернативний формат видання (альтернатива – необхідність вибору 
між двома або кількома можливостями, які є взаємовиключними) – дитяча 
книга створена засобами об’ємно-просторового середовища або способом 
перетворення об’єктів середовища (інтер’єру, екстер’єру) у дитячу книжку. 
Його мультифункціональність доповнюється комунікативною функцією. 

Альтернативний формат видання формується двома способами: 1) за 
рахунок трансформації конструктивного рішення; 2) за рахунок інтерпре-
тації змістово-образного представлення інформації. Альтернативний фор-
мат видання дозволяє виділити такі типологічні групи: книга-промисловий 
виріб, книга-середовище. Термін “книга-середовище” вперше застосувала 
Д. Попова в дисертації, виділивши книгу-середовище як окремий вид кни-
жок-іграшок. Проте ми вважаємо, що книгу-середовище все ж таки варто 
уналежнити до альтернативного формату видань.  

Дитяча книга конструктивно трансформується завдяки використанню 
впізнаваних традиційних елементів друкованого видання: книжковий блок, 
корінець, сторінки, водночас вона втрачає свою основну функцію – навча-
льно-пізнавальну. Центральним стає образ, створення якого безпосередньо 
пов’язане із питаннями синтезу простору, конструкції, форми, матеріалу, 
світла та кольору. В основі творення книги як промислового виробу ле-
жить ідея конструктивної трансформації книги та основних її структурних 
елементів – ілюстрації, тексту й конструкції. Інтерпретація змістово-
образного представлення інформації реалізується через об’ємну ілюстра-
цію, створену із предметів навколишнього середовища. Наприклад, це мо-
же бути ресторан для дітей, дитячий майданчика, ландшафт, де домінува-
льними є об’ємні елементи ілюстративного наповнення книги або інсталя-
ція в середовищі.  

Альтернативний формат видання презентує зовсім нову модель конце-
пції дитячої книги, забезпечуючи реальність перебування дитини у книж-
ковому просторі, що базується на фізичних (екстерорецептивних) відчут-
тях, та формування комунікативного простору. 

Отже, дитяча книга поділяється на три види форматів дитячих видань 
за способом представлення інформації – друкований, електронний та аль-
тернативний, які відтворюють ту саму реальність – книгу, але в різних ас-
пектах, і тому є окремими формами сприйняття світу дитиною. Кожен із 
видів унікальний за специфікою матеріалів, технологічним процесом і ху-
дожньо-композиційними закономірностями структури образів. Ці три фо-
рмати видань базуються на сприйнятті та на різних рівнях функціонально-



549 
 

сті (навчально-пізнавальне, ігрове, творчо-моделювальне, комунікативне), 
які зі свого боку можуть зливатися та утворювати мультифункціональні 
видання.  

 
ГОСТ 7.8-2001. (2002). Электронные издания: Основные виды и выход-

ные сведения: Межгосударственный стандарт. Минск. 
Интерактивная книга. Електронний ресурс: http://ru.wikipedia.org/wiki/ 

[Дата останнього доступу 20.07.2020]. 
Карайченцева, С. (2004). Книговедение: Литературно-художественная 

и детская книга. Издания по филологии и искусству. МГУП. Москва. 
Литвиненко, О. (2009). Особенности классификации мультимедийных 

изданий для детей. В кн.: Наука о книге: Традиции и инновации: материа-
лы XII Международной научной конференции по проблемам книговедения: 
к 50-летию сборника “Книга. Исследования и материалы”: в 4 ч. Москва. 
Ч. 1. С. 335–337. 

Попова, Д. (2013). Детская книжка-игрушка как развивающая дизайн-
форма. Автореферат диссертации на соискание ученой степени кандидата 
искусствоведения. Всероссийский научно-исследовательский ин-т техни-
ческой эстетики. 

Туйсина, Д. (2010). Тактильные ощущения в детских книжках-
игрушках. В кн.: Научно-технический прогресс: техника, технологии и об-
разование: материалы международной научно-практической конферен-
ции. Актюбинский государственный университет им. К. Жубанова. Актю-
бинск. C. 409‒411. 

Чорний, О., Романенко С. (2013). Обґрунтування доцільності заснуван-
ня технічного електронного наукового журналу. Інженерні та освітні тех-
нології в електротехнічних і комп’ютерних системах. 3. С. 7–28.  

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

  

http://ru.wikipedia.org/wiki/


550 
 

ЗБЕРЕЖЕННЯ НАЦІОНАЛЬНОЇ ТА КУЛЬТУРНОЇ 
ІДЕНТИЧНОСТЕЙ В УМОВАХ ВІЙНИ ТА ЕМІГРАЦІЇ  

(НА ПРИКЛАДІ ЖИТТЄТВОРЧОСТІ  
ПЕТРА БОЛЕХІВСЬКОГО-БОЯНА:  

ДО 110-РІЧЧЯ З ДНЯ НАРОДЖЕННЯ) 
 

Ганна Карась 
 

(Україна) 
 

Стаття присвячена збереженню національної та культурної 
ідентичностей відомого в українській діаспорі концертно-камерного 
співака, диригента та громадсько-політичного діяча Петра 
Болехівського-Бояна в умовах міжвоєнної Польщі, неволі в концтаборі 
Аушвіц (Німеччина), повоєнної Європи, Канади та США. 
Життєтворчість митця представлена у синергетичній єдності 
виконавської, педагогічної та композиторської видів творчої діяльності 
впродовж тривалого часу. 

Ключові слова: національна ідентичність, культурна ідентичність, 
війна, співак, діяльність. 

 
PRESERVATION OF NATIONAL AND CULTURAL IDENTITIES 

 IN CONDITIONS OF WAR AND EMIGRATION  
(ON THE EXAMPLE OF THE LIFE  

OF PETRO BOLEСHIVS’KYJ-BOJAN:  
TO THE 110TH ANNIVERSARY OF HIS BIRTH) 

 
Hanna Karasʼ 

 
The article outlines the preservation of national and cultural identities in 

terms of well-known in Ukrainian Diaspora concert-chamber singer, conductor, 
social and political activist Petro Boleсhivs’kyj-Bojan under interwar Poland, 
captivity in Auschwitz, in the framework of condition of post-war Europe, 
Canada and the USA. The artist’s life is represented in the synergistic unity of 
performing, educational, composers, and creative activity for a long period of 
time.  

Keywords: national identity, cultural identity, war, singer, activity. 
 
Сьогодні ідентичність є невід’ємною складовою глобалізованого світу. 

Ця тематика вже достатньо вивчена у науковому світі, а розроблені соціо-
культурні аспекти дозволяють чіткіше осмислювати сучасні проблеми. Те-
матикою ідентичності та суміжних з нею понять займалися зарубіжні (Е. 
Ґелнер, М. Ґібернау, Е. Еріксон, Е. Сміт) та українські (М. Козловець та 
Н. Ковтун, Л. Нагорна) вчені.  



551 
 

Хоч ідея ідентичності має тривалу історію, однак вона була актуалізо-
вана під час Другої світової війни американсько-німецьким психологом 
Еріком Еріксоном. Ідентичність, на його думку, – це “відповідність люди-
ни самій собі <…> твердий і особисто засвоєний образ себе у всьому ба-
гатстві відношення особистості до навколишнього світу, відчуття адекват-
ності та стабільного оволодіння особистістю власного «я» незалежно від 
змін «я» і ситуації” (Эриксон 2006, 12). Для політолога Монтсеррат Ґібер-
нау поняття ідентичності – це “інтерпретація Я, яка визначає, і в соціаль-
ному, і в психологічному аспектах, чим є індивід і де він є” (Ґібернау 2012, 
19). Тобто ідентичність має “…багаторівневу структуру, котра пов’язана з 
трьома основними рівнями людської сутності: індивідуальним, особистіс-
ним і соціальним” (Козловець, Ковтун 2010, 17). В останньому, соціально-
му рівні “…ідентичність має вигляд найбільш значущих політичних, куль-
турних, релігійних та інших орієнтацій, якими детермінована мережа 
зв’язків людини з групами, інститутами, ідеями тощо” (Нагорна 2008, 34). 

Для України, яка третій десяток років розбудовує свою незалежну дер-
жаву, актуальними є всі види ідентичності. 

До основоположних елементів національної ідентичності М. Ґібернау 
відносить “…неперервність у часі й диференціація від інших” (Ґібернау 
2012, 19), де перше походить “…від уявлення про націю як історично зако-
рінену сутність, спроектовану в майбутнє” (Ґібернау 2012, 19), а друга є 
“…наслідком усвідомлення формування окремої громади, що має спільну 
культуру, минуле, символи і традиції, пов’язані з якоюсь обмеженою тери-
торією” (Ґібернау 2012, 20). До ресурсів, що підтримують національну іде-
нтичність у спільноті, Ентоні Сміт відносить “…міфи про походження і 
міфи про етнічну обраність” і виводить чотири виміри національного існу-
вання “…спільноти, території, історії та долі” (Сміт 2009, 66). У 
М. Ґібернау їх п’ять: “…психологічний, культурний, територіальний, істо-
ричний і політичний” (Ґібернау 2012, 21). 

Людство складається з націй як з формотвірних одиниць. Кожна люди-
на у світі (за Е. Ґелнером) реалізується “… у власній культурі, а не в якійсь 
безкровній вселюдськості” (Ґелнер 2003, 205). У глобальному розумінні, 
культурна ідентичність – це ідентифікація світовою спільнотою усіх ку-
льтурних цінностей, надбань та традицій, набутих націями внаслідок свого 
культурного та історичного розвитку. Кожен елемент культурної ідентич-
ності володіє специфічною національною ідентичністю того народу, з яко-
го він походить і належить до певного історичного періоду. У вузькому 
розумінні, культурна ідентичність – це “…самовідчуття людини всередині 
певної культури” (Козловець, Ковтун 2010, 40). Тоді, коли індивід ототож-
нює себе із цінностями та установленими в певному суспільстві культур-
ними моделями, і виникає культурна ідентичність. 

У часи, коли людина опиняється в умовах бездержавності своєї нації, 
війни, тюрми, концентраційного табору або еміграції, питання ідентичнос-
ті (самоідентичності, культурної і національної) загострюються. Вона сто-



552 
 

їть перед вибором – зберегти їх чи асимілюватись, пристосуватись до ін-
шої культури, втратити своє “Я”. 

Особистістю, яка не зламалася у вирі таких випробувань, є митець Пет-
ро Болехівський-Боян. Окремі штрихи до його портрета містять статті 
О. Легкун (Легкун 2011), А. Житкевича (Житкевич 2015), енциклопедична 
стаття (Весна, Мельничук 2004). Роль ОУН у боротьбі за українську дер-
жавність, жахіття концентраційних німецьких таборів та спогади Петра 
Болехівського-Бояна, Володимира Леника про їхнє перебування в таборі 
Аушвіц розкриті у книзі есеїв, спогадів, свідчень, літописів та документів 
Другої світової війни “В боротьбі за українську державу”, яку видала Сві-
това ліга українських політичних в’язнів в Канаді (1990). У книзі підкрес-
лено, що саме члени ОУН стали одними з перших жертв таборів, одним з 
яких був Петро Болехівський-Боян. 

Болехівський-Боян Петро (Peter Boleсhivs’kyj-Boyan; справжнє 
прізвище – Болехівський; 07. 12. 1910, с. Біла, нині Чортківського району 
Тернопільської області – 30. 03. 1995, Ґлендейл, штат Каліфорнія, США) – 
український концертно-камерний та оперний співак (баритон), композитор, 
диригент, громадський діяч, член ОУН (1931; псевдо “Прометей”) та Ліги 
українських політв’язнів. Успадкувавши музичні здібності від батька 
Івана, який був дяком та одночасно диригентом хору й актором 
аматорського театрального колективу (Легкун 2011, 127), Петро у рідному 
селі навчався гри на різних інструментах у професора П. Гошовського, там 
же керував духовим оркестром, хором Союзу українок та мішаним хором 
при читальні “Просвіта”. 

У 1929–1930-х роках П. Болехівський виступав з українською 
наддніпрянською капелою “Дніпро” (кер. О. Тимченко, диригент 
М. Березенко), організовував хори, оркестри на Чортківщині. У 1930–
1932 рр. він студіював спів та музику у філії Вищого музичного інституту 
ім. М. Лисенка у Стрию, де одночасно працював диригентом оркестрів і 
хорів. Так, до повітового свята “Просвіти” П. Болехівський готував 
духовий оркестр “Сокола” (Легкун 2011, 127). 

У 1933–1938 рр. (з перервами) він продовжував навчання у Вищому 
музичному інституті ім. М. Лисенка у Львові, де навчався у Р. Савицького 
та М. Колесси. 

Формування культурної та національної ідентичностей юнака припадає 
на міжвоєнний період, коли Галичина була у складі Польщі. Незважаючи 
на несприятливі умови польського режиму, українські громадсько-
політичні організації Галичини, зокрема музичні товариства “Боян”, 
товариство “Просвіта”, здійснювали активну діяльність у сфері культури, 
яка була засобом збереження культурної та національної ідентичностей. 

Маючи добрі вокальні дані, П. Болехівський удосконалювався як співак 
в Італії (1938–1939), де дебютував на сцені Міланського театру “Ла Скала” 
в опері “Весілля Фігаро” (1939). Хоч мав пропозиції залишитися, у цьому 
ж році він повернувся на батьківщину. “Рвучкий, наче весняний вітер, із 
розкішною шевелюрою, пронизливими очима, модними вусиками, у 



553 
 

вишиванці, він виглядав справжнім галицьким інтелігентом і швидко став 
центральною фігурою культурно-мистецького життя в рідному селі. Петро 
був переконаним українським патріотом і разом з братом Іваном, який 
незадовго перед тим закінчив Богословську академію у Львові, долучився 
до підпільної організації ОУН” (Житкевич 2015, 21–22). Петро вів 
боротьбу з польським окупаційним режимом навіть після того, як його 
брата польська охранка у 1939-му році кинула до Берези Картузької. 
“Ненависними йому були польські окупанти, а ще більшими ворогами 
стали німецькі нацисти” (Житкевич 2015, 22). 

Влітку 1941-го року за наказом проводу ОУН Петро перейшов у 
Кременецьку округу. У селі Вишгородок (нині Лановецького району) 
Петро організував чоловічий хор “Прометей”, який у 1941–1943 рр. 
виступав на Волині та в Галичині. Як підкреслює О. Легкун, “…найбільше 
займався він педагогічною й суспільно-громадською діяльністю у 
Вишгородку, що на Лановеччині, яку поєднував з нелегальною роботою в 
ОУН під псевдонімом “Прометей”. У репертуар чоловічого хору 
“Прометей”, яким керував П. Болехівський, крім класичних українських 
творів, входили власні композиції диригента: “Рожі й терен у гаю цвітуть”, 
“За Україну, за її волю”, “Даремно пробують Вкраїну закути”, “Ми – 
українські революціонери”, різдвяна щедрівка “Синє небо, ясні зорі”. 
Колектив проіснував до весни 1943 року” (Легкун 2011, 127). 

Така концертна діяльність була виявом культурної та національної 
ідентичностей хористів і керівника, допомагала вистояти в умовах війни. 

У травні 1943-го року П. Болехівський був заарештований гестапо в 
Тернополі, до жовтня перебував у тюрмі на вул. Лонцького у Львові, 
згодом вивезений до в’язниці у Біркенау, а тоді до концтабору Освєнцім 
(німецькою – Auschwitz), переживши, за його словами, “ …новітнє 
дантійське пекло…”, яке не зміг забути на все своє життя (Болехівський-
Боян 1990, 475). 

У часи Другої світової війни гітлерівським режимом було створено 
систему концентраційних таборів, у яких загинуло 20 мільйонів людей. 
Четверта частина (5 мільйонів) цієї кількості припадає на Аушвіц. Людина, 
яка опинялася у концтаборі, втрачала всі права, ставала нічим, замість 
імені і прізвища отримувала номер. Биття, знущання, хвороби і смерть 
чигали на кожного в’язня. Характерна риса системи управління таборами – 
довести в’язня до такого психічного стану, коли він втрачає почуття 
людської гідності й скочується до рівня тварини. Зберегти людяність і 
духовність – було надважким завданням у тих умовах. Як зауважує 
О. Ісаюк: “З урахуванням того, що однією з цілей, яку переслідували 
організатори системи концтаборів у нацистській Німеччині, було 
«перевиховання» людини, що на практиці означало практично повне 
позбавлення її власної системи поглядів, самостійного критичного 
мислення та, зрештою, індивідуальності, то спроби організації культурного 
життя теж можна розглядати як форму спротиву, особливо, зваживши на 



554 
 

факт, що такі спроби мали місце в умовах постійної загрози фізичному 
існуванню” (Ісаюк 2016, 134). 

Володимир Леник писав, що саме під крилом ОУН розпочалося 
гуртування в’язнів у таборі, які спочатку тихенько, а згодом на повні груди 
почали співати у бараках (Леник 1990, 171), ставили вистави “Мати-
наймичка”, “Сватання на Гончарівці”, “Наталку Полтавку”, “Невольника” 
(Леник 1990, 171–172). Хор, у якому були добрі співаки, мали самостійні 
концерти, брали участь у міжнародних фестинах, які відбувалися в ліску 
біля лікарні. Особливо добре виконували твір “Закувала та сива зозуля” 
П. Ніщинського (Леник 1990, 172). 

Перше враження від Аушвіцу – “культурне знущання” над прибулими 
в’язнями – їх зустрічав чудовий оркестр, виконуючи військові марші. 
Виконавці, які виглядали “…немов марева-з’яви з кошмарного сну” 
(Болехівський-Боян 1990, 475), були вдягнені у чудернацький одяг на 
подобу нічних піжам, на яких яскраво виднілися трикутники з різними 
латинськими літерами, що означали національну належність в’язнів. 
Маючи досвід гри на духових інструментах, Петро зголошується до 
таборового оркестру, в якому налічувалося сто високопрофесійних 
музикантів різних національностей (поляки, чехи, французи, бельгійці, 
голландці та ін.). Як згадує П. Болехівський, були серед них росіяни, які 
неприязно ставились до українців, та два українці з київської філармонії, 
які були справжніми митцями і знавцями музичного мистецтва 
(Болехівський-Боян 1990, 476).  

Репертуар оркестру передбачав твори класиків В. А. Моцарта, 
Л. ван Бетховена, Й. Брамса, Й. Штрауса та нових модерних композиторів. 
Марші виконувалися тоді, коли в’язні йшли до праці чи поверталися з неї, 
коли їх добивали чи везли на спалення до крематорію. Репетиції оркестру 
відбувалися вдень. До музикантів були високі вимоги: “Всі оркестранти 
мусили бути майстрами свого інструменту, читати ноти і відразу грати 
свою музичну партію. За найменше недотягнення грозила кара й 
викинення з оркестри” (Болехівський-Боян 1990, 478). Іноді виконувалися 
концерти для всього табору, і тоді оркестр перетворювався на 
симфонічний, або для міжнародних комісій, коли німці мали на меті 
продемонструвати “високу культуру”. Перед репетиціями, коли був час, 
українці утворювали інструментальне тріо (корнет, альт і туба, на якій грав 
Петро) і виконували українські народні пісні “Ніч яка, Господи”, “Взяв би 
я бандуру”, “Ой на горі сніг біленький”, “Віють вітри, віють буйні”, “Ой не 
ходи, Грицю” та інші. Про велику силу цієї музики для в’язнів у неволі 
свідчать такі рядки: “Цих кілька хвилин були для нас найкращою 
насолодою серед жахіть «німецьких млинів смерті». Ми неначе знову 
оживали, ставали людьми на кілька хвилин, забуваючи кошмар нашого 
довкілля… На крилах пісні наші думки летіли до рідних сіл і міст, до 
наших батьків і матерів… По наших костистих обличчях котилися 
сльози…” (Болехівський-Боян 1990, 478). 



555 
 

Оркестранти залучалися до різноманітної роботи на кухні. 
Скориставшись нагодою, Петро кілька разів таємно виніс картоплини та 
сухарі для друзів у блоці, які голодували. Однак, згодом він був спійманий 
і присуджений до кари – побиття залізним гаком на подвір’ї у присутності 
в’язнів для їх залякування. Дивом залишився живим після такої екзекуції, 
де його врятував від загибелі американський лікар. 

Отож, у жорстоких умовах нацистського табору зберегти культурну та 
національну ідентичність можна була засобом участі в музичних 
колективах (оркестрі) та аматорських імпровізованих виставах. Саме 
музикування допомагало в’язню зберегтися людиною. 

Після звільнення з концтабору, пролікувавшись в Австрії, у 1948–
1949 рр. П. Болехівський вдосконалює вокальну майстерність у 
Мюнхенській консерваторії під керівництвом Ореста Руснака, у 1948-му 
році – у Мілані (Італія) у проф. В. Гардіні. Короткий час (1948–1949), 
приєднавши до свого прізвища приставку “Боян”, співав у Баварській опері 
у Мюнхені. 

Від 1948-го року розпочинається активна концертна діяльність співака, 
який мав красивий голос широкого діапазону, приваблював своїм 
артистизмом, музикальністю. П. Болехівський-Боян широко пропагував 
твори українських (М. Лисенко, О. Нижанківський, В. Матюк, 
М. Фоменко), а також зарубіжних (Дж. Пуччіні, Д. Каччіні, 
Р. Леонкавалло, Дж. Верді, Ш. Гуно) композиторів, українські народні 
пісні. 

1949-го року П. Болехівський-Боян емігрує в Канаду (м. Едмонтон), де 
активно концертував (Торонто, Віппіпег, Йорктавн, Торонто, Монреаль, 
Квебек, Форт Вільям, Содбур, Гамільтон, Ст. Катеренс, Ватсфорд, 
Віндзор), пізніше виступав у США.  

Після першого концерту співака в залі Українського народного дому в 
Едмонтоні (19 січня 1949 року) у часописі “Канадський фармер” писалося: 
“Ми б ніколи не почули його голосу, якби не американський лікар, що 
врятував життя цьому чудовому баритону”. І тут же розповідалося, що 
навесні 1945-го року з німецького автомобіля, наповненого тілами в’язнів 
концентраційного табору, переслідуваного американськими десантниками, 
випала людина, при обстеженні котрої лікар зафіксував ознаки життя. Це 
був Петро Болехівський…”(Житкевич 2015, 21). 

Успішним був концерт співака у Вінніпегу 1 червня 1949 року. 
“Переповнений зал театру «Плейгавз», що вміщав дві тисячі слухачів, 
просто гримів від оплесків. А концертна програма співака й справді була 
багатою та різноманітною. Розпочавши піснею «Родимий краю» 
В. Матюка, він увесь перший відділ наповнив піснями «Ой, бре, море, 
бре», «Ходить сорока коло потока», «Вечір надворі», «Гетьмани, 
гетьмани», «Ой, Дніпре мій, Дніпре» та «Без тебе, Олесю» М. Лисенка, «В 
гаю зелененькім» і «Минули літа молодії» О. Нижанківського, «Ой не 
цвіти буйним цвітом, зелений катране», «Ні, не співай пісень веселих» 
О. Бобикевича. У другому відділі концерту він виконував твори зарубіжної 



556 
 

та української класики, які виконував різними мовами народів світу, 
зокрема Пролог до опери «Паяци» Р. Ленкавалло, арія Валентина з 
«Фауста» Ш. Гуно й «Пісня» Клари Едвардз (англійською). Але 
найзворушливішою була арія Кармелюка з однойменної опери 
В. Костенка. Акомпанував співакові композитор Іван Мельник” (Житкевич 
2015, 22). 

Емігрантська преса, зокрема газета “Новий шлях”, із захопленням 
писала про цей успішний концерт співака, відзначаючи його інтерпретацію 
творів, манеру співу. 

Спільний концерт П. Болехівського-Бояна й оперного співака Василя 
Тисяка збігся із відкриттям Українського народного дому в Торонто (16–18 
червня 1950 року). 

У співака було багато планів щодо подальшого концертування, однак 
підірване здоров’я стало на заваді. Для його зміцнення потрібне було тепло 
і сприятливий клімат, тому восени 1950-го року П. Болехівський-Боян 
переїхав до США (м. Ґлендейл, Каліфорнія), де займався приватною 
педагогічною діяльністю, відкрив студію навчання співу, виступав з 
концертами. Від початку 1960-х років П. Болехівський-Боян мешкав у Лос-
Анджелесі, брав участь в окремих концертах, зокрема з нагоди 85-річчя 
патріарха Йосипа Сліпого (1977), письменника Василя Стефаника (1979).  

П. Болехівський-Боян відомий і як композитор. Він – автор низки 
пісень (слів і музики – “Даремно пробують Вкраїну закути”, “Ми – 
українські революціонери”, “Не час нам плакать і ридать” та ін.). Кращі з 
них увійшли до книги його спогадів “Пісні і спогади бандерівця” 
(Тернопіль, 1995). Їхня тематика теж засвідчує культурну та національну 
ідентичність митця. 

Отож, багатогранна концертна, педагогічна, просвітницька та 
організаторська діяльність Петра Болехівського-Бояна відбувалася у 
складних підневільних умовах панської Польщі, нацистської Німеччини та 
емігранта на американському континенті. Зберегти свою культурну та 
національну ідентичності йому допомогли велика сила волі, бажання жити 
і творити всупереч умовам, підтримка товаришів. Життя митця є 
прикладом для сьогоднішнього покоління українців, частина з яких 
піддається чужим впливам і, не задумуючись, втрачає культурну і 
національну ідентичність. 

 
Болехівський-Боян, П. (1990). В оркестрі в Аушвіці. У кн.: В боротьбі 

за українську державу: есеї, спогади, свідчення, літописання, документи 
Другої світової війни. Ред. М. Марунчак. Вінніпег. С. 475–481. 

В боротьбі за українську державу: есеї, спогади, свідчення, 
літописання, документи Другої світової війни. (1990). Ред. М. Марунчак. 
Вінніпег.  

Весна, Х., Мельничук, Б. (2004). Болехівський-Боян Петро. У кн.: 
Тернопільський енциклопедичний словник. ВАТ ТВПК “Збруч”. Тернопіль. 
Т. 1. А–Й. С. 164. 



557 
 

Ґелнер, Е. (2003). Нації та націоналізм. Націоналізм. Пер. з англ. 
Таксон. Київ. 

Ґібернау, М. (2012). Ідентичність націй. Пер. з англ. Темпора. Київ. 
Житкевич, А. (2015). Шляхами життя незламного Бояна. У кн.: 

Житкевич, А. Розсіяні світами: нариси з життя та творчої діяльності 
відомих українських діячів музичного мистецтва на заокеанських берегах 
Америки. Том ІІ. Видавництво “Підручники і посібники”. Тернопіль. С. 21–
23. 

Ісаюк, О. (2016). Організація взаємної допомоги українських політичних 
в’язнів у концтаборі Аушвіц як продовження протинацистського 
спротиву (1942–1944 рр.). Український визвольний рух. № 21. С. 117–136. 

Козловець, М., Ковтун, Н. (2010). Національна ідентичність в Україні в 
умовах глобалізації. Монографія. ПАРАПАН. Київ. 

Легкун, О. (2011). Постаті музичної культури Південно-Західної 
Волині першої третини ХХ століття. Наукові записки Тернопільського 
національного педагогічного університету імені Володимира Гнатюка. 
Серія: Мистецтвознавство. № 1. С. 124–129.  

Леник, В. (1990). Українці в Бухенвальді. Культурна праця та боротьба 
з НКВД. У кн.: В боротьбі за українську державу: есеї, спогади, свідчення, 
літописання, документи Другої світової війни. Ред. Михайло Г. Марунчак. 
Вінніпег. С. 169–176. 

Нагорна, Л. (2008). Регіональна ідентичність: український контекст. 
ІПіЕНД імені І. Ф. Кураса НАН України. Київ. 

Сміт, Е. (2009). Культурні основи націй. Ієрархія, заповіт і республіка. 
Темпора. Київ. 

Эриксон, Э. (2006). Идентичность: юность и кризи. Пер. с англ.; общ. 
ред. и предисл. А.Толстых. 2-е изд. Флинта. Москва. 

 
 
 
 
 

  



558 
 

СТАН ТРАДИЦІЙНОЇ МУЗИЧНОЇ КУЛЬТУРИ  
ПЕРЕЯСЛАВЩИНИ (ПЕРША ПОЛОВИНА ХХ СТОЛІТТЯ):  

СОЦІОКУЛЬТУРНИЙ ВИМІР 
 

Світлана Тетеря 
Наталія Костюк 

 
(Україна) 

 
У статті розглядається стан побутування кобзарства та бандурни-

цтва на Переяславшині в 30-х рр. ХХ ст. Прослідковано шлях розвитку на-
ціональної культурної традиції на Переяславщині шляхом опитування рес-
пондентів сіл Ташань та Горбані Переяслав-Хмельницького району Київ-
ської області та с. Богдани Золотоніського району Черкаської області. 

Ключові слова: кобзарство, музиканти, бандуристи, польові дослі-
дження, незрячі. 

 
STATE OF TRADITIONAL MUSIC CULTURE OF PEREYASLAV  

REGION (FIRST HALF OF THE TWENTIETH CENTURY):  
SOCIO-CULTURAL DIMENSION 

 
Svitlana Teterja 
Natalija Kostjuk  

 
The article examines the state of kobzarism and bandura in Perejaslavščyna 

in the 30s of the twentieth century. The way of development of national cultural 
tradition in Perejaslav region by means of interrogation of respondents of vil-
lages Tašan’ and Horbani of Perejaslav-Chmel’nyc’kyj district of Kyjiv region 
and the village of Bohdan of Zolotonoša district of Čerkasy region. 

Key words: kobzarism, musicians, bandura players, field research, blind 
people. 

 
Народні звичаї, традиції, історія, духовність – це та основа розвитку ет-

носу, а культура – це один із головних чинників, що формує народ як на-
цію. У зв’язку із цим перед музеями постають важливі завдання –зберігати 
і популяризувати культурне надбання. Така діяльність неможлива без екс-
педиційно-пошукової роботи, тому співробітники НДС “Музей кобзарст-
ва” впродовж 2015–2020 рр. здійснили ряд експедицій до сіл Переяслав-
Хмельницького району Київської області з метою виявлення реального 
стану побутування елементів традиційного співоцтва взагалі та кобзарсь-
ко-лірницької традиції на Переяславщині в першій половині ХХ ст. зокре-
ма. У поле зору науковців потрапили села: Дем’янці, Лецьки, Стовп’яги, 
Єрківці, Соснова, Помоклі, Переяславське, Строкова, Гайшин, Ташань, 
Горбані та місто Переяслав. 



559 
 

У даній публікації автори більш детально зупиняться на експедиціях в 
селах Горбані і Ташань Переяслава-Хмельницького району Київської обл., 
а також у селі Богдани Золотоніського району Черкаської обл. Метою про-
веденого дослідження є виявлення елементів побутування традиційної ку-
льтури українців у передвоєнні та повоєнні роки. 

У листопаді 2019 р. співробітники НДС “Музею кобзарства” НІЕЗ “Пе-
реяслав” здійснили експедиції в села Горбані і Ташань Переяслав-
Хмельницького району Київської обл. Готуючись до експедиції, співробіт-
ники ретельно опрацювали матеріали попередніх польових досліджень цих 
сіл на предмет виявлення уже відомих фактів про побутування кобзарсько-
лірницької традиції. Зокрема, було проаналізовано працю М. М. Сидорен-
ка, щоб уточнити та конкретизувати уже відомі факти та в процесі дослі-
дження виявити нові унікальні явища проявів української етнічної культу-
ри. У ході експедиції було опитано респондентів у селах Ташань та Горба-
ні, виявлено цікаві факти про побутування традиційного старцівства в 30–
60 рр. ХХ ст., а також прояви української етнічної культури за радянського 
тоталітарного режиму. 

Нижче автори публікують окремі вибрані розшифровані аудіодокумен-
ти. Сучасні технічні засоби дають можливість максимально точно переда-
ти кожне слово респондента. Під час розшифрування збережено лексичні, 
граматичні та фонетичні особливості мовлення респондентів. Оскільки в 
процесі розмови респонденти подекуди переключалися з однієї теми на 
іншу, а також відходили від тематики взагалі, тому окремі фрагменти текс-
ту випущені та позначені трьома крапками. Проте деякі випадки відхилен-
ня від тематики дослідження все ж збережені, щоб показати ставлення су-
спільства до людини, до її духовних потреб і людських цінностей взагалі 
за часів радянського режиму. 

Вакуленко Марія Петрівна 1939 р. н. (с. Ташань, Переяслав-
Хмельницького району Київської обл.). 

Запитання. Маріє Петрівно, у Вас у Ташані був великий базар, куди 
з’їжджалися люди з багатьох сіл і районів. Чи пам’ятаєте ви, що на базарі 
ходили незрячі музиканти, які співали пісні під супровід колісної ліри, ба-
ндури чи якого іншого інструменту? 

Відповідь. Я була ще підлітком, десь 13–15 років мала, і мама посилала 
мене на базар щось продати чи купити, то я пам’ятаю десь у 50-х роках, що 
сидів і, бувало, ходив по базару сліпий чоловік, який грав собі на гармош-
ці. На гармошці була приладнана така коробочка, ніби кухлик, і туди кида-
ли грошинку, а коли він сидів, то біля нього лежала торбинка і йому клали 
туди продукти, в основному – муку, крупи якісь. Він співав довгі такі пісні. 
Це таке пам’ятаю. А коли я виходила заміж, у 1959 році, то на весіллі моє-
му грав музикант – також гармоніст – дуже гарний був музикант, звали йо-
го дід Арсей... 

Мама моя була гарна ткаля, вона ткала скатертини, рядна, на продаж. 
Коли у 1946–1947 роках був дуже тяжкий для нас голод, то мама багато 
продала за муку, крупу – все, що наткала, але й це не допомогло. Бо маму 



560 
 

забрала в Київ рідна тітка десь підробляти, а мене в лікарню віддали. Ста-
рша сестра поїхала в Західну Україну на заробітки. Так і спаслися... (Тете-
ря, Костюк 2019, записано від респондента Вакуленко). 

Середа Галина Петрівна 1937 р. н. (с. Ташань Переяслав-
Хмельницького району). 

Запитання. Чи пам’ятаєте Ви, Галино Петрівно, щось про мандрівних 
співаків, чи, можливо, чули від старших, мами чи бабусі, про них? 

Відповідь. Я не пам’ятаю про музикантів, які ходили по селу чи співали 
на базарі, на жаль – нічого. Пам’ятаю, як під час війни, приходили до мами 
подруги, і вони згадували, як їм їх матері розповідали, коли їхав селом у 
бричці князь Горчаков, то діти вибігали йому на зустріч, бо знали, що він 
буде обсипати їх цукерками… І він кидав із корзини дітям цукерки… А 
ще, на Великдень, Трійцю, Покрову організовував для людей великі обіди, 
і після обіду кожному давали великий пиріжок.  

А алея до маєтку була вся обсаджена квітами… (Тетеря, Костюк 2019, 
записано від респондента Середи). 

Тканка Софія Андріївна 1941 р. н. (с. Ташань Переяслав-
Хмельницького району Київської обл.). 

Запитання. Чи пам’ятаєте Ви, щось про мандрівних співаків, чи можли-
во чули від старших, мами чи бабусі, про них? 

Відповідь. На жаль, не пам’ятаю незрячих музикантів чи незрячих ста-
рців, які ходили б по селу. Я родом із сусіднього села Плужники, у матері 
було нас 7 дітей... Пам’ятаю, з дитинства, як вона соломою затопила в печі 
та замісила вареників, а ми діти посідали на прилавку і чекаємо, коли кому 
попаде той вареник. Мати важко виживала з нами, дітьми, в післявоєнний 
час... (Тетеря, Костюк 2019, записано від респондента Тканки). 

Білогруд Петро Іванович (по вуличному Карабан) 1935 р. н. (с. Горбані 
Переяслав-Хмельницького району Київської обл.). 

Запитання. Чи пам’ятаєте Ви щось про мандрівних співаків, незрячих 
музиканти, які співали пісні під супровід колісної ліри, бандури чи якого 
іншого інструменту? 

Відповідь. Од роду, як мені було 6 років, я пам’ятаю по сьогоднішній 
день усе… Од шести років, як забрали батька на фронт. Нас троє в матері 
було… І ми жили, виживали… Так от, тоді кобзарів не дуже було – не ба-
чив, тоді війна почалася, 4 роки пройшло, війна закінчилася… Тоді життя 
було разнообразним, не одноманітне. І не до культури там було…, там бу-
ла тяга до куска хліба… 

Пам’ятаю, як мені було 10 років, ми бігали з пацанами навколо бувшої 
церкви, що в селі була. Там поряд була батюшкина хата, а де він дівся, я не 
знаю… Церква була гарна – дерев’яна, добротна. Спочатку там правилося, 
потім там організовувалася школа. В одній половині жив директор, а в 
другій клас був, і ми ходили в школу. А потім вже після війни склад зерна 
був – молотили хліб і там зберігали, по вікна зерном засипано було. 

Потім все прибрали, вимили, вичистили – і став клуб… І тоді там мо-
лодь, дівчата збиралася, сходини такі були… В кінці 40-х років приїздили 



561 
 

бандуристки, дівчата, п’ять чи шість їх було… Чи з якоїсь філармонії, не 
знаю. Ми з хлопцями заглядали у вікна, грошей у нас не було… Понімаєте, 
яке було серед людей: хто вірив у старечину, то їх називали багатіями, ку-
ркулями… А хто в колгоспу придержувались, то жили вже за лозунгом 
“Пролетарі усіх країн єднайтеся…” 

Запитання. У вас не було базару в вашому селі?  
Відповідь. Ні, ми ходили в сусіднє село – Ташань… 
Запитання. А чи бачили Ви людей, які ходили і просили, незрячі? Чи 

співали вони, чи тільки просили? 
Відповідь. Тепер про тих, що просили… В нас ходив був Сашко тут та-

кий, грав на гармошці, я бачив впереді в нього така торбинка і ззаду. Як 
ззаду, тоді сипали йому там муку, крупу, а спереду, може, яке сало в кого є 
або яку грошину клали. 

Запитання. Він зрячий був?  
Відповідь. Да, зрячий був і грав… А були такі незрячі, їх водили… Це 

такому об’язательно треба дати… Бідний ти, чи в тебе є що чи… ти ску-
пий…  

Запитання. То були такі на базарі в с. Ташань, співаючі і незрячі? 
Відповідь. Та в нас по селу такі ходили, і по хатах!... 
Запитання. Ви пам’ятаєте це?  
Відповідь. Конешно! 
Запитання. А вони грали чи вони просто просили? 
Відповідь. Ці просили, як допустимо незрячий, а ті, що грали, то хто 

хотів, той подавав… Були і такі, і такі… 
Запитання. Але незрячі не поєднували спів з тим, щоб він грав на лірі 

чи бандурі і просив? 
Відповідь. Я тільки пам’ятаю що на гармошці… І незрячий був.. 
Запитання. Одна жінка з села Ташань згадувала, що у них на базарі, во-

на пам’ятає, ходив незрячий, грав на гармошці і спереду нього була прила-
днана коробочка, а ззаду сумка куди клали якусь їжу. 

Відповідь. Пізніше це може було… 
Запитання. Ні вона говорила, що це було в 50-х роках. 
Відповідь. Я поїхав з дому у 15 років, 1950-ий рік, поступив вчитися у 

ФЗО, потім працював на заводі “Ленінська кузня”, потім в армії служив… 
Так оцей період 7 років з 1950 до 1957 року не був у селі і не пам’ятаю… 

Запитання. А взагалі щоб на лірі хто грав тут у ваших краях, Ви бачи-
ли?  

Відповідь. Такого не пам’ятаю, не було, не бачив… 
Запитання. А от на бандурі, хоч і зрячий, ніхто не грав? 
Відповідь. Своїх місцевих я не знаю, а може зальотні якісь і були… Бо 

наше село постійно переходило від однієї області в сусідську. Так ми були 
і в Полтавській, Черкаській і в Київській. І вже в Київській області ми ста-
ли жити трохи краще… 

Запитання: Чи пам’ятаєте Ви ті роки, коли правилося в церкві, хто спі-
вав у церковному хорі? 



562 
 

Відповідь. Це ви знаєте, коли була баба чи мама вільна, яка могла пове-
сти нас, дітей, у церкву, то я б щось запам’ятав… Але моя мати думала 
лише, як нас прогодувати… Матері пахали з раннього ранку до пізньої но-
чі. 

Тут у полі був такий великий Пологівський яр – три км пахалося, а три 
– бур’яном поросло, то всі баби, жінки ходили і вручну його пололи від 
бур’яну, і мати моя ходила. Одного разу несла в’язку того сухого пирію, 
щоб розтопити в печі, та нам дітям щось зварити, бо ж цілими днями в ро-
боті… А ми, як гаврики, сидимо перед вікнами і чекаємо матір, вона при-
йде випустить нас, ми побігаємо – і знову в хату, закриє… То ж набрала 
того пирію і йде, а її перестріває післявоєнний голова і каже – завтра йди 
на ферму треба корів доїти, а мати – та дай же мені дітям хоч якогось супу 
зварити… Він перепитує, підеш, а вона – не піду … Він бере сірники і на 
плечах палить… Такі ото були, варіяти… 

Запитання. І що спалював?  
Відповідь. Ну запалить і все, ти ж не понесеш до дому попіл… Вона не-

сла щоб розтопити пічку… Оце такі були порядки… Після війни на 1000 
жінок допустимо було 100 чоловіків, всі, поранені каліки, а одне ото таке 
вихитрилося, з руками і ногами остався, і ізмивалося над жінками, як хоті-
ло… Я через що ото остався в селі, бо бідній матері було тяжко беззахис-
ній жити. Це були варвари такі, що страшноє дєло! 

Запитання. Це жах, люди були ті самі кріпаки, тільки радянські… Ким 
ви працювали? 

Відповідь. В мене основна спеціальність, я пішов на водія. Хоч я зроду 
боявся машин. Але весь вік пропрацював тут у Горбанях, я 7 машин колго-
спних зносив і своїх 2, і до сих пір ще вожу свою машину. Вже маю 84 ро-
ки… (Тетеря, Костюк 2019, записано від респондента Білогруд). 

Горєлова (дівоче Руденко) Олександра Миколаївна, 1927 р. н. 
(с. Горбані Переяслав-Хмельницького району Київської обл.). 

Запитання. Олександро Миколаївно, нас цікавить як правилося у церк-
ві, який склад церковного хору був, що Ви запам’ятали з того часу? 

Відповідь. Пам’ятаю, що у священника, отця Григорія, був дуже гарний 
басовий голос, такий сильний, що коли він співав, то аж стіни дрожали…. 
У 1933 році він десь дівся, і в церкві не правилося. А при німцях (1941–
1943 рр.) церкву полагодили і знову почалося служіння. Знову при німцях 
тут же з’явився той священник. Школа побудована з церкви. 

Запитання. І там знову правилося, а церковний хор складався більше із 
жіночих голосів чи чоловічих? 

Відповідь. Більше чоловічих… Це були дуже гарні голоси, наших міс-
цевих співців. Деяких я до цього часу запам’ятала по прізвищах… Руково-
див ними Онопрієнко Грицько Кузьмович, а співали в ньому Кравченко 
Микола Пилипович, Кулічевський Андрій Хвилосійович, Харченко Іван… 
У цього Харченка був такий гарний бас, що я такого, скільки живу, більше 
не чула… І жінки були в хорі… 



563 
 

Не знаю, хто мене привів до хати священника, біля церкви, напевно ба-
буся… Там хор проводив співки… То я до цього часу запам’ятала слова 
пісень, які вони співали... Це були пісні: «Ще не вмерла Україна» та «Ой 
пане Богдане, розпроклятий сину, занапастив Польщу, та ще й Україну!», 
це було десь або в 1941 або в 1942 році.  

Запитання. А ще таке питання: чи ходили по селу люди незрячі, чи з ін-
струментом чи просто самі співали і просили? 

Відповідь. Я пам’ятаю, ходив селом незрячий, і поводир його водив… 
Незрячий співав довгі пісні… Ще ходила жінка, вона не Горбанівська, а 
десь там з Черкащини, з поводирем, вона була гаркава і мала прозвище 
Шатріна, а раніше, ще до неї, – ходив мужик, по хатах… 

Запитання. Люди не проганяли? 
Відповідь. Ні-ні-ні! Боже борони! Так, ходила і жінка з поводирем. 
Запитання. Чи чули Ви щось про такого незрячого з села Карлищина, 

звали його серед людей Ладимир і він грав на Лірі ? 
Відповідь. Ні не чула, я виїхала з села у 17 років, і мене тут довго не 

було… (Тетеря, Костюк 2019, записано від респондента Горєлової). 
Аналізуючи дані польові дослідження в просторово-регіональному кон-

тексті, автори зрозуміли необхідність іще однієї експедиції – до с. Богдани 
Золотоніського району Черкаської обл. Хоча села належать до різних ра-
йонів і областей, але географічно вони розташовані дуже близько одне від 
одного, а найголовніше те, що в с. Горбані вдалося отримати інформацію 
про незрячого, який приходив з с. Богдани. Тому в лютому місяці 2020 р. 
була здійснена експедиція до вищезгаданого села. Завідувачка клубом 
с. Богдани – Наталя Василівна Джгут підготувала нам зустріч із старожи-
лами села, активними учасниками фольклорно-етнографічного гурту, який 
діє при будинку культури. Деякі матеріали ми далі публікуємо із збере-
женням особливостей діалектного мовлення. 

Барабашук Тамара Іванівна, 1955 р. н. (с. Богдани Золотоніського райо-
ну Черкаської обл.). 

Запитання. Чи ходили по селу люди незрячі, з інструментом чи просто 
самі співали і просили? 

Відповідь. У нашому селі жив незрячий чоловік десь 1935 року наро-
дження на кутку Беркути. У дитинстві він отримав механічну травму очей і 
так став незрячий. Він був взятий на облік у Черкаському Товаристві слі-
пих десь у 60-х роках ХХ століття. Звали його – Романенко Микола Петро-
вич, по вуличному – Пузирівський Коля. Вдома він складав якісь предме-
ти, якими його забезпечувало УТОС. Ним опікувалася сільська рада, до 
нього ходила допомагати приставлена людина, а в столові колгоспній він 
харчувався. Іще по молоду він сам із паличкою ходив до магазину і, мож-
ливо, трохи бачив, тому що іноді сердився, коли завішували двері в крам-
ницю білою сіткою. Пам’ятаю, як він грав на гармошці, і ми, молодь, біга-
ли на його куток на танці. Біля нього на бубоні грав Сашко Багачків (він 
був зрячий). Щоб він ходив по селу просити, такого не пам’ятаємо. 

Запитання. Чи їздив він на базар у с. Ташань? 



564 
 

Відповідь. Можливо, хтось його туди і підвозив, але точно сказати не 
можу. Коли він помер, то поховала його сільська рада… (Тетеря, Костюк 
2020, записано від респондента Барабашук). 

Кривенко Віра Василівна 1939 р. н. (с. Богдани Золотоніського району 
Черкаської обл.). 

Запитання. Чи пам’ятаєте Ви щось про мандрівних співаків чи, можли-
во, чули від старших, мами чи бабусі, про них? 

Відповідь. У моєї матері була дуже велика багатодітна родина 
(дев’ятеро дітей). Мати вже була заміжня, коли її мама, а моя бабуся поме-
рла, то вона змушена була взяти ще й грудного братика на виховання. По-
тім так склалися життєві обставини, що я з мамою залишилася без своєї 
хати в селі. Коли материн брат одружився то вигнав нас із хати… І я з ма-
тір’ю, ще підліток, змушена була перебиватися тимчасовим житлом у сусі-
дів. Потім голова колгоспу дозволив нам жити у великій коморі, де збері-
гали зерно. І ото ми там жили в закромах, два роки жили… А розбиту, без 
даху хатину, яку нам виділив голова, ми з матір’ю два роки відбудовували, 
а ці два роки переживали і зиму, і холод в тій коморі. Тримали з матір’ю 
курей, то возили чи яйця, чи курей на той базар у Ташань. Так ото там я 
зустрічала незрячого, який грав на гармошці. Це було десь у 1953 році. Він 
співав на базарі і веселі пісні, то моя мати, як спродаємося, бувало ще й в 
танець піде. А йому завжди пирожечка давала. 

А той незрячий, що у нас в селі жив, – Микола, то моєї матері ще й 
якийсь родич був. Мати моя гарно співала і танцювала. І я також все жит-
тя, хоч і важко було жити, а люблю співати. 

Запитання. То заспівайте нам своєї давньої пісні від діда-прадіда. 
Віра Василівна Кривенко низьким, майже чоловічим голосом з гукан-

нями затягнула:  
Ой на горі зелене жито, в долині овес. 
Не по правді, молодий козаче, зо мною живеш… 
Запитання. Чи пам’ятаєте ви в роки війни, хто співав у вашій сільській 

церкві? 
Відповідь. Пам’ятаю, що співали жінки, це вже було після війни. У 

складі півчої була і моя мати – Грушка Наталя, а ще Авраменко Зінька, 
Третьякова Євдокія, Кушніренко Надія. 

Запитання. Чи  співали у вас жінки під час похорону такі жалісливі піс-
ні – псальми? 

Відповідь. Так співали. (Тетеря, Костюк 2020, записано від респондента 
Кривенко). 

Хілай Ольги Іванівни 1936 р. н. (с. Богдани Золотоніського району Чер-
каської обл.). 

Запитання. Чи пам’ятаєте Ви таке з свого дитинства: були у вашому се-
лі незрячі люди, які б співали чи просили? 

Відповідь. А чого ж, був у Надьки Демидович такий незрячий, вони йо-
го чи після війни прийняли, жив він у них. І водив старця – Павленко Саш-
ко. Ходив він майже кожного дня, просив їсти… Це було після війни, а 



565 
 

1947 рік видався голодним. Хто що міг, подавав йому. Бувало у людей ні-
чого не було, то й не відкривали двері. 

Запитання. А чи були у вас в селі такі жінки – плакальниці, які на похо-
ронах голосили? 

Відповідь. То ж оце Віра (Кривенко Віра Василівна – авт.) і була тією 
плакальницею. Як затужить, як прикаже, то всі люди на похороні й пустять 
сльозу за своїми рідними, а навколишні своє згадають і також поплачуть… 
Так людям легше було перенести горе.  

Запитання. Ви можете нам зараз це показати? 
Віра Василівна. (Запричитала, як над небіжчиком): «Ой нащо ж ти нас 

покидаєш, та як же ш тепер я буду жити і не бачити тебе, та кланяйся 
ж моїй матусі та усім рідним»… оце так я плакала (Тетеря, Костюк 2020, 
записано від респондента Хілай). 

Лихоліт Надія Трохимівна 1938 р. н. (с. Богдани Золотоніського району 
Черкаської обл.). 

Запитання. А на базарі в с. Ташані вам доводилося бувати? Чи там Ви 
бачили таких людей, що грають і співають? 

Відповідь. Я пам’ятаю вже після війни, що на базарі сидів такий незря-
чий, його називали серед людей – Ворожун. У нього була така книга й він 
ворожив людям на планету. Брав гроші за це ворожіння. Я пам’ятаю, також 
стала до нього, щоб поворожив на майбутню долю… Але ж грошей у мене 
не було, то й не дізналася долі. Ходив цей чоловік і син його водив… (Те-
теря, Костюк 2020, записано від респондента Лихоліт). 

Отже, здійснене наукове дослідження дає можливість зробити висно-
вок, що музикування аматорів бандуристів у першій половині ХХ ст. посі-
дало важливу роль у соціокультурному просторі досліджуваного регіону – 
Переяславщини. Варто акцентувати увагу на важливості таких наукових 
розвідок, адже навіть незначний фрагментарний пласт збереженого крає-
знавчого матеріалу дає можливість для ґрунтовних та всебічних дослі-
джень того чи іншого явища та вивчення його місця у просторово-
часовому аспекті окремого регіону. Саме така експедиційно-пошукова ро-
бота, яка комплексно обстежує певний регіон, дає можливість виявити по-
ширення того чи іншого явища в конкретний історичний період. Таке за-
вдання ставлять перед собою і автори. Для виявлення поширення кобзар-
сько-лірницької традиції на Переяславщині в 30-х рр. ХХ ст. розроблений 
подальший план експедицій, які будуть втіленні в життя. 

 
Польові матеріали Тетері С. А., Костюк Н. В. (2019). Записано від рес-

пондента Вакуленко М. П., жительки с. Ташань Переяслава-
Хмельницького р-ну, Київської обл. у листопаді 2019 р.  

Польові матеріали Тетері С. А., Костюк Н. В. (2019). Записано від рес-
пондента Середи Г. П., жительки с. Ташань Переяслава-Хмельницького р-
ну, Київської обл. у листопаді 2019 р.  



566 
 

Польові матеріали Тетері С. А., Костюк Н. В. (2019). Записано від рес-
пондента Тканки С. А., жительки с. Ташань Переяслава-Хмельницького р-
ну, Київської обл. у листопаді 2019 р.  

Польові матеріали Тетері С. А., Костюк Н. В. (2019). Записано від рес-
пондента Білогруд П. І., жителя с. Горбані Переяслава-Хмельницького р-
ну, Київської обл. у листопаді 2019 р.  

Польові матеріали Тетері С. А., Костюк Н. В. (2019). Записано від рес-
пондента Горєлової О. М., жительки с. Горбані Переяслава-Хмельницького 
р-ну, Київської обл. у листопаді 2019 р.  

Польові матеріали Тетері С. А., Костюк Н. В. (2020). Записано від рес-
пондента Барабашук Т. І., жительки с. Богдани Золотоніського р-ну, Чер-
каської обл. у лютому 2020 р.  

Польові матеріали Тетері С. А., Костюк Н. В. (2020). Записано від рес-
пондента Кривенко В. В., жительки с. Богдани Золотоніського р-ну, Черка-
ської обл. у лютому 2020 р.  

Польові матеріали Тетері С. А., Костюк Н. В. (2020). Записано від рес-
пондента Хілай О. І., жительки с. Богдани Золотоніського р-ну, Черкаської 
обл. у лютому 2020 р.  

Польові матеріали Тетері С. А., Костюк Н. В. (2020). Записано від рес-
пондента Лихоліт Н. Т., жительки с. Богдани Золотоніського р-ну, Черка-
ської обл. у лютому 2020 р.  

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

  



567 
 

АНСАМБЛЬ БАНДУРИСТІВ ЯК КУЛЬТУРНО-МИСТЕЦЬКЕ 
ЯВИЩЕ ХХ – ПОЧАТКУ ХХI СТОЛІТТЯ 

 
Ольга Кубік 

 
(Україна) 

 
У статті досліджується історія зародження та розвитку однієї з 

форм бандурного мистецтва — ансамблю бандуристів. Виокремлено 
провідні бандурні колективи материкової України та діаспори. Висвітле-
но специфіку гри, репертуару, інструментарію бандуристів ХХ – початку 
ХХI століття. Окремо аналізується співпраця композиторів та виконав-
ців-бандуристів, а також їх внесок у розвиток бандурного ансамблевого 
музикування. Пропонується класифікація бандурних ансамблів, синтез 
класичних, духових, струнних інструментів з ансамблями бандуристів. 
Визначено експериментальні форми сучасного ансамблевого мистецтва 
бандуристів. 

Ключові слова: бандура, ансамбль бандуристів, українська діаспора, 
репертуар, класифікація ансамблів, звукозаписи. 

 
BANDURA ENSEMBLE AS A CULTURAL AND ARTISTIC 

PHENOMENON OF THE XX – EARLY XXI CENTURY 
 

Ol’ha Kubik 
 

The article examines the history of the origin and development of one of the 
forms of bandura art – the bandura ensemble. Leading bandura groups of main-
land Ukraine and the diaspora have been singled out. The specifics of the game, 
repertoire, instruments, bandura players of the XX – early XXI century are high-
lighted. The cooperation of composers and bandura performers, as well as their 
contribution to the development of bandura ensemble music, is analyzed sepa-
rately. The classification of bandura ensembles, synthesis of classical, wind, 
string instruments with bandura ensembles is offered. Experimental forms of 
modern ensemble art of bandura players are determined. 

Key words: bandura, bandura ensemble, Ukrainian diaspora, repertoire, 
classification of ensembles, sound recordings. 

 
Бандурне мистецтво – це унікальне культурно-мистецьке явище, своє-

рідний код нації, у якому збережена етнічна самобутність та фольклорні 
зразки народної творчості українців. Раніше бандура вважалася акомпану-
ючим для вокалу інструментом, але в зв’язку з академізацією народно-
інструментального виконавства, певними змінами у конструюванні ін-
струмента, із запровадженням концертної практики – на бандурі почали 
виконувати інструментальні технічні твори як сольні, так і ансамблеві 
форми бандурного мистецтва. Ці процеси дали поштовх сучасним україн-



568 
 

ським та зарубіжним композиторам для написання концертного репертуа-
ру, різностильових оригінальних творів для бандурних ансамблів. Яскраво 
застосовують у своїй виконавській практиці аранжування та переклади за-
рубіжної інструментальної класики вокальні бандурні колективи. Їх 
творчість часто представлена у конкурсних програмах Всеукраїнських та 
Міжнародних фестивалях, конкурсах. 

Кобзарське мистецтво, в порівнянні з бандурним, було первинним та 
носило суто соціальний характер (народні співці-музиканти, “носії істо-
ричного коду нації”). Бандурне мистецтво (бандурництво) – це професійне 
вокально-інструментальне фахове виконавство. У сучасний період кобзар-
ство продовжує розвиватись лише як реконструктивна виконавська форма, 
що зберігає традиції. Натомість, бандурне виконавство все більше осучас-
нюється та репрезентує себе різноманітними стилями.  

У ХIХ столітті бандура набуває більшої популярності, поступово 
витісняючи кобзу на другий план (пов’язано зі смертю Остапа Вересая) 
(Ніколенко 2011, 19). Конструкції кобз та бандур різних видів свідчать про 
те, що будова кобзи робила цей інструмент індивідуальним, а універсаль-
ність будови бандури призвела до розвитку цього інструмента, як концерт-
ного. Для ансамблевого музикування бандуристів, мабуть, найважливішим 
є стрій інструмента. Бандура у її сучасних різновидах утвердилася у другій 
половині ХIХ – початку ХХ століття.  

Метою пропонованої статті є дослідження ансамблевого бандурного 
мистецтва ХХ-ХХI століття. Серед завдань актуалізується потреба 
висвітлення еволюції ансамблевого виконавства, що знайшла свої прояви у 
репертуарі, інструментарії, індивідуальних виконавських стилях, формах і 
жанрах тощо. 

Приклади дуетних, камерних та великих за кількістю учасників ансам-
блевих виступів, згадують у своїх працях Г. Хоткевич, П. Мартинович, 
Є. Кріста (наприклад, тріо кобзарів – Степан Пасюга, Іван Кучугура-
Кучеренко, Павло Гащенко). 

На початку ХХ ст. під впливом мистецтва сліпців-кобзарів зарод-
жуються форми зрячої традиції – в середовищі інтелігенції. За терміно-
логією К. Черемського “бандурництво… стає самостійним професійним 
напрямом музикування” (Черемський 1999). Знаковою подією став, підго-
товлений Гнатом Хоткевичем, виступ кобзарів на ХII Археологічному 
з’їзді (1902 р. м. Харків). Вперше був представлений ансамбль бандуристів 
– мішаний дует (лірник Самсон Веселий і бандурист Іван Нетеса), од-
норідне тріо бандуристів (Т. Пархоменко, М. Кравченко, П. Древченко), 
мішаний квінтет (чотири бандури і ліра) та капела – кобзи, бандури, лірни-
ки і троїсті музики (дві сопілки, дві скрипки і бас). 

Перший в історії виступ ансамблю зрячих бандуристів відбувся у 
Москві (1905 р.) – Г. Хоткевич та московські бандуристи (А. Волошенко, 
В. Шевченко, А. Чайковський). Трохи згодом (1913 р.), Василь Ємець теж 
організовує у Москві ансамбль бандуристів. Репертуар для капел та ан-



569 
 

самблів писали здебільшого керівники колективів (переважно це були 
обробки та фантазії на теми народних пісень, танці та марші). Перший під-
ручник гри на бандурі Гната Хоткевича (Львів, 1909 р.), став основою для 
формування методичної бази бандурного мистецтва (Ємець 1923). 

Лідери бандурного музикування активно брали участь у визвольних 
змаганнях (армія УНР, зокрема – К. Місевич, П. Олексієнко, Д. Щербина). 
За підтримки гетьмана П. Скоропадського була створена Перша київська 
капела бандуристів (1918 р.) Колектив користувався хроматичними банду-
рами без перестроювання. Виготовляли інструменти майстри – 
Г. Палієвець, Ф. Горгуль, К. Лісевич. Також відношення до створення бан-
дур в свій час мали і мають: С. Ластович-Чулівський, Ф. Деряжний, 
О. Пошиваник (виготовлення дитячих бандур для дітей Латинської Амери-
ки), В. Герасименко, В. Вецал, А. Бірко, Р. Гриньків та інші. У 1922 році, 
при харківському клубі металістів Л. Гайдамака заснував капелу банду-
ристів (10 осіб). 1925 року створюється і Полтавська капела бандуристів 
(13 осіб). До репертуару входили оригінальні композиції та обробки Г. 
Хоткевича. Колективне виконавство вимагало уніфікацію строю, музично-
теоретичної та виконавської бази бандуристів. До камерних ансамблів того 
часу слід віднести дует бандуристів (Кость Місевич і Дмитро Гонта, 
пізніше приєднався Данило Щербина і виникло тріо) (Дутчак, Жовнірович, 
Шевченко 2009, 23). 

У 1922 р. на засіданні Вищого музичного комітету НКО УРСР, було 
ухвалене рішення про фабричне виробництво бандур удосконаленої кон-
струкції, організацію фахової музичної освіти, створення Центральної 
зразкової капели на основі Полтавської (Ніколенко 2011, 41). Завдяки 
цьому було створено численні аматорські самодіяльні колективи. Виника-
ють нові капели бандуристів – Миргородська капела (керівник І. Скляр), 
Полтавська капела (керівники – В. Кабачок, Г. Хоткевич), у містах – Києві, 
Конотопі, Харкові, Борисполі, Краснодарі на Кубані та інші (Ніколенко 
2011, 41). 

На базі ансамблю бандуристів був утворений перший оркестр українсь-
ких народних інструментів Л. Гайдамакою (1928 р.). Також була ним вида-
на збірка: “Нототека бандуриста” (1930 р.) “Революційні пісні для україн-
ської народньої оркестри” (Мішалов 2009). 

Виникає в цей період капела бандуристів у Нікополі (1932 р.), капела 
бандуристів імені М. Кравченка, ансамбль “Кобзарі Полтавщини”, капела 
бандуристів при Харківській філармонії, до складу якої входила Олеся Ле-
вадна (одна з перших жінок-бандуристок). Під керівництвом 
М. Михайлова та Д. Піки відбувається об’єднання Київської та Полтавсь-
кої капел – пізніше Державна капела бандуристів України. Разом із попу-
лярністю у 30-ті роки ХХ ст. відбувається фізична ліквідація кобзарів, бан-
дуристів, лірників. Бандуру оголосили “класово ворожим інструментом”. 
Провідних бандуристів переслідували, засилали в Сибір (В. Кабачок), аре-



570 
 

штовували та розстрілювали (розстріляний кобзарський з’їзд 1933–1934 
рр. біля Харкова; у 1938 р. розстріл Г. Хоткевича). 

Значна кількість бандуристів у воєнний та післявоєнний час емігрувала 
за кордон (Дутчак, Жовнірович, Шевченко 2009, 25–27). Емігранти із Га-
личини створили свої осередки бандурної творчості у діаспорі: В. Луців 
(Лондон), Б. Шарко (Мюнхен), С. Ганушевський (США) та інші. Саме з 
іменами Г. Китастого, С. Ганушевського, В. Ємця, М. Теліги, З. Штокалка 
та ін. пов’язаний розквіт бандурного мистецтва за межами України (Карась  
2012).  

Мистецтво українців діаспори розвивалося з кінця ХІХ ст. Перший 
період зумовлювався специфікою соціально-політичного життя українців, 
що змусило їх емігрувати з країни (робітники, ремісники). Другий період з 
20-тих рр. ХХ ст. відзначається еміграцією в країни Європи, високим 
більш інтелектуально освіченим статусом її представників. Саме в цей 
період спостерігаються перші здобутки бандуристів діаспори. Найбільш 
потужною хвилею еміграції стала третя хвиля, не тільки в країни Європи, а 
й Америки, Австралії та ін. Створюються навчальні осередки та майстерні 
для виготовлення інструментів. Четвертий період репрезентує тісну 
співпрацю представників бандурного мистецтва України та діаспори 
(Дутчак 2013; Карась 2012; Федорняк 2020). 

Значний внесок у розвиток репертуару, удосконалення інструментарію, 
звукозаписів для бандури (сольних та ансамблевих), методики гри зробив 
представник української діаспори Зіновій Штокалко. Він також 
співпрацював з ансамблем С. Ганушевського. Новизною творчості 
З. Штокалка стали його автодуети (накладання запису на запис), що було 
проривом у бандурному виконавстві. Ці автодуети класифікуються як мо-
ноансамблі (Дутчак 2020, 90).  

Одним з найяскравіших колективів діаспори стала чоловіча Капела 
бандуристів імені Т. Шевченка (1918 р.). Свою діяльність розпочинала в 
Україні, пізніше в Німеччині (табори “остарбайтерів”) та Детройті (США). 
Керівниками Капели були: Григорій Китастий, Григорій Назаренко, Воло-
димир Божик, Петро Потапенко, Андріан Бріттен та інші. Капела гастро-
лювала багатьма містами України та світу, також був знятий фільм про неї. 
Репертуар колективу складали твори української класики, патріотичні 
композиції (“Встає хмара з-за лиману”), твори Г. Хоткевича, Г. Китастого 
(“Вставай, народе”) та інші. Значну роль відіграли для капели брати Гон-
чаренки, які виготовляли інструменти для колективу (Дутчак 2013, 112).  

В Україні в повоєнний час відкриваються музичні навчальні заклади 
різних рівнів, відкриваються класи бандури практично в усіх куточках 
держави. Розпочинають свою діяльність як великі колективи бандуристів, 
так і камерні за своїм складом ансамблі. Створюється перше жіноче тріо у 
складі: Т. Поліщук, В. Третякової, Н. Павленко (керівник В. Кабачок). 
“Новою” формою в розвитку кобзарського мистецтва в радянський час 
треба вважати появу жінки-бандуристки та ансамбль жіночого, а також 



571 
 

мішаного складу. Першоджерела створення колективу з трьох голосів та 
трьох інструментів можна знаходити і в народному традиційному музику-
ванні, і в розмаїтті форм професійного камерного як вокального, так і ін-
струментального виконавства” (Мандзюк 2007, 70). Серед перших колек-
тивів професійним рівнем вирізняється тріо “Дніпрянка”. Обробки і пере-
клади для ансамблю здійснювала переважно Ю. Гамова, в яких цікавим є 
розподіл вокальних голосів та створення самостійних мелодичних інстру-
ментальних ліній та вокальних підголосків. Багато обробок, аранжувань, 
перекладів для солістів співаків-бандуристів та різноманітних ансамблів 
здійснив видатний бандурист А. Бобир (Яницький 2020, 11).  

Сучасне бандурне мистецтво представлене різноманітними жанровими 
та стильовими напрямами. У ХХI ст. постають нові репертуарні пріоритети 
щодо виконавства, нові форми звуковидобування (Георгій Матвіїв), 
урізноманітнення звукових ефектів. Бандура звучить у творах поп-музики, 
рок-музики, джазу, створюються різноманітні вокально-інструментальні, 
інструментальні гурти, а також мішані за складом ансамблі бандуристів. 
Бандурне музикування визначається двома основними жанровими форма-
ми – сольною та колективною (ансамблевою). Термін “ансамбль” вжи-
вається у різних видах мистецтва, проте завжди означає сукупність і 
узгодженість складових частин як єдиного цілого. В музичному вико-
навстві цей термін означає спільне виконання музичного твору (Кубік 
2019-2, 184). Ансамблеве музикування розвивається суголосно до традицій 
хорового багатоголосся. Відповідно до типології хорового мистецтва мож-
на класифікувати і бандурні ансамблі: за складом – однорідні (чоловічі, 
жіночі) та мішані; кількістю учасників (стосовно розподілу хорових 
партій) (Кубік 2019-2, 187). 

До провідних ансамблів бандуристів великого складу слід віднести – 
Національну заслужену капелу бандуристів України ім. Г. Майбороди, 
Львівську капелу бандуристів “Карпати” УТОС, Струсівську заслужену 
капелу бандуристів України “Кобзар”, Капелу імені Т. Шевченка (США) 
про роль якої згадувалось вище, Канадську капелу бандуристів, 
Чернігівську муніципальну капелу бандуристів, Муніципальну капелу 
бандуристів м. Івано-Франківська та інші (Кубік 2019-2, 187). Сьогодні 
функціонує чимало мішаних ансамблів, в яких поєднуються різні за темб-
ром і способом звуковидобування інструменти. Наприклад, дует бандура 
та баян (дует “Діалоги”, дует подружжя Петриків (діють як окрема кон-
цертна одиниця при Чернігівській муніципальній капелі імені О. Вересая), 
дует Юрія та Людмили Федорових, “B&B Project”, “Double Blast”; бандура 
та гітара – О. Герасименко й І. Сузукі, Р. Гриньків і Ел ді Меола; бандура, 
цимбали, домра – “ЦимБанДо” та інші (Лісняк 2019).  

Проаналізувавши ансамблеве мистецтво України та зарубіжжя, можна 
зробити класифікацію бандурних ансамблів ХХ – ХХI століть: за різнови-
дами – інструментальні; вокально-інструментальні; за кількістю виконав-
ців – малі (камерні) ансамблі бандуристів (дует, тріо, квартет і т. д); великі 



572 
 

ансамблі бандуристів, капели, оркестрові групи бандур; за складом учас-
ників – однорідні (чоловічі, жіночі, дитячі), мішані; за інструментарієм – 
однорідні; мішані, які в свою чергу поділяються на підвиди: бандура та 
тембрально-споріднені народні інструменти (гітара, цимбали, домра), бан-
дура та тембрально-протилежні народні інструменти (баян), бандура та 
класичні інструменти (фортепіано, скрипка, флейта, гобой, най та ін.); за 
характером побутування: академічні ансамблі, самодіяльні ансамблі, 
експериментальні ансамблі; за репертуаром – професійні ансамблі банду-
ристів, академічні ансамблі бандуристів, камерні інструментальні ансамблі 
бандуристів, камерні вокально-інструментальні ансамблі бандуристів, ка-
пели бандуристів, джазові та естрадні ансамблі з використанням бандури 
(Кубік 2019-2, 189). 

Оскільки поєднання бандури з різними інструментами є багатогранним, 
то виникає потреба у відповідному репертуарі. Музичні аранжування для 
суто бандурних ансамблів однорідних за складом створюють – 
О. Герасименко, В. Дутчак, С. Овчарова, М. Шевченко, Т. Свентах, 
І. Мокрогуз та інші; для бандурних ансамблів мішаного складу – 
О. Герасименко, Ю. Олійник, М. Дремлюга, В. Павліковський, В. Власов, 
І. Євенко, Ю. Радко, Н. Євенко, В. Ольшевський та інші (Лісняк 2019).  

Слід відзначити найяскравіші колективи бандуристів нашого часу, які 
репрезентують академічні камерні й великі форми. Національна заслужена 
капела бандуристів України ім. Г. Майбороди бере свій початок з 1918 ро-
ку, заснувaв і очолив її Василь Ємець. Пізніше окремі учасники емігрують 
за кордон, в зв’язку з політичними обставинами. Ті ж, які залишилися в 
Україні у 1946 р. створюють Державну капелу бандуристів Української 
РСР (керівник Олександр Міньківський). Інструменти для капели виготов-
лялися під керівництвом Івана Скляра. Це були бандури під назвою 
“Чернігівка”, київського типу. На такому інструменті можна було вико-
нувати твори класичної музики, оскільки уже були перестроювачі тональ-
ностей на інструменті. До складу капели входили різнотипні бандури: бан-
дура бас, бандура-контрабас, бандура альт, бандура прима, кобза. У 1951 
році капелі було присвоєно почесне звання “заслуженої”. Після Олек-
сандра Міньківського керівництво капелою перебрав Григорій Куляба 
(негативною стороною було те, що капеляни виконували російськомовні 
пісні) та Микола Гвоздь (сприяв висококваліфікованим бандуристам). Для 
капели писали композиції – О. Білаш, В. Кирейко, М. Дремлюга та інші. 
Капела гастролювала у багатьох країнах світу, також капела є лауреатом 
Національної премії імені Тараса Шевченка (1983 р.). У 1995 р. колективу 
присвоєно ім’я видатного українського композитора Г. І. Майбороди та 
надано статус Національної (1997 р.) Сьогодні керівником капели є Юрій 
Курач. Колектив виконує різноманітний репертуар: класичні твори, 
українські народні пісні, оригінальні авторські композиції, інструменталь-
ну музику, колядки, щедрівки, лемківські пісні, історичні пісні та інші. 
Учасники капели дали концерти і в зоні АТО, беруть участь у різноманіт-



573 
 

них фестивалях-конкурсах (наприклад, “Коляда на Майзлях” м. Івано-
Франківськ 2020 р.), співпрацюють з відомими  співаками – М. Стеф’юк, 
Д. Гнатюком, С. Ковніром та іншими (Самчук 1976; Чорногуз 2008; Ящен-
ко 1970). 

Капела бандуристів імені Тараса Шевченка – чоловіча капела банду-
ристів, формально заснована 1941 року в Києві на основі учасників попе-
редньої Державної зразкової капели бандуристів, заснованої 1918 року Ва-
силем Ємцем. Починаючи з 1949 року колектив базується в Детройті. У 
створенні та розвитку колективу значну роль відіграли В. Ємець, 
Г. Хоткевич, В. Кабачок, М. Михайлів. Коли розпочалася Друга Світова 
війна окремих учасників Державної зразкової капели забрали на фронт, 
інші – емігрували. З 1946 р. місцем перебування капели стало німецьке 
місто Інґольштадт. У 1949 році капела емігрувала до Детройта (США). 
Незабаром колектив почав концертні виступи, намагаючись зберегти свій 
професійний статус. Диригентами капели були – Г. Китастий, В. Колесник, 
В. Божик, Євген Цюра, Петро Потапенко, Іван Задорожний, Олег Махлай 
та інші. Склад учасників був нестабільний. До репертуару входять різно-
манітні за жанром композиції та твори Г. Хоткевича – “Поема про Байду”, 
“Буря на Чорному морі”, “Невільничий ринок у Кафі”, “Заповіт” та інші 
(Дутчак 2013; Дутчак, Жовнірович, Шевченко 2009, 50). 

Муніципальна Капела Бандуристів міста Івано-Франківська заснована 
у 1966 р. Бандурне ансамблеве музикування в її діяльності активно пере-
плітається із традиціями хорового багатоголосого співу. Першим керівни-
ком капели була І. Стефанович, пізніше Т. Степаняк, а з 1992 року – Марта 
Шевченко, хормейстер колективу – Ірина Моргулець. Капела у 2016 році 
відзначила своє 50-річчя. Муніципальна капела бандуристів – мішаного 
складу, до неї входить жіноча група – бандуристки та представники чо-
ловічої групи – хорові партії. Під керівництвом М. Шевченко розширився 
репертуар капели – духовні твори, козацькі, стрілецькі, повстанські пісні, 
шевченківський репертуар, колядки, щедрівки, твори сучасних компози-
торів, інструментальна музика. Як і раніше, основними складовими части-
нами концертного репертуару колективу залишаються оригінальні ав-
торські твори й транскрипції (Кубік 2020, 107). 

Капела бандуристів імені О. Вересая діє при Чернігівському обласному 
філармонійному центрі, до її складу входять п’ятдесят штатних 
працівників. Керівником є Раїса Борщ. Репертуар колективу становлять 
твори М. Лисенка, В. Власова, Г. Верьовки, Л. Ревуцького та ін. 

Дует “Бандурна розмова” функціонує у складі заслужених артистів 
України – Тараса Лазуркевича та Олега Созанського (м. Львів), у репер-
туарі музика різних жанрів – “Зірвалася хуртовина”, “Бандуристе, орле си-
зий”, “Горить моє серце”, “Наша Анничка”, “Українське різдво”, “Соната 
С-dur I ч.”. 

Інструментальний дует “B&B Project” (м. Київ) поєднує виконавців на 
баяні і бандурі, створений у 2015 році (Мазур Тетяна та Шамрай Сергій). 
Дует здійснив ряд поїздок за кордон із сольними концертами (Нідерланди, 



574 
 

Німеччина, Франція, Китай; також були сольні виступи ансамблю у зоні 
АТО). Гурт експериментує з контрабасом, ударними, оркестром та виконує 
авторські й кавер-версії відомих хітів (Лісняк 2019). 

Капела бандуристів Канади створена 1991 року. Її засновником і дов-
голітнім керівником був Віктор Мішалов (1991–2017 рр.), з 2017 р. і до 
сьогодні колектив очолює Ю. Китастий. Капела налічує понад 40 виконав-
ців-чоловіків: бандуристів і співаків віком від 13 до 84 років. Основа ре-
пертуару – епічні твори, козацькі, стрілецькі, ліричні пісні, духовні компо-
зиції – канти і псальми, колядки і щедрівки, а також гумористично-
сатиричні пісні в обробках Г. Китастого, В. Мішалова, М. Гвоздя, 
Г. Верети, А. Бобиря, авторські твори. “Капела бандуристів підготувала 
тематичні концерти, серед яких слід відзначити “Козацькі пісні” (до 300-
річчя смерті гетьмана І. Мазепи та 350-річчя битви під Конотопом) й му-
зично-поетичну програму “Слово Тараса”, з якими виступала протягом 
концертних сезонів 2009–2010 рр. Колектив також виконує важливу 
функцію музичного виховання дітей у літніх таборах та школах” (Федор-
няк 2020, 150). 

Серед камерних форм сьогодні популярні дует бандуристок “Злата”; 
тріо бандуристок “Мальви”, “Вербена”, “Намисто”; квартет “Львів’янки”, 
“Ґердан”, “Купава”; ансамбль “Галичанки”, “Чарівниці”; гурти – “Три кро-
ки в ніч”, “Krut” (Марина Круть потрапила до трійки лідерів національного 
відбору Євробачення 2020 р. з композицією “99”), “KoloYolo”, 
“TroyeZillia”, “YuMaVita”; дитячі ансамблі “Соколики”, “Бандура”, “Бан-
дурні барви”, “Чарівні струни” та інші.  

Високий професійний рівень бандуристів сприяв виходу бандури на 
рівень Міжнародних конкурсів. З 70-х рр. традиційними для ансамблів 
бандуристів стали конкурсні змагання (Дутчак, Жовнірович, Шевченко 
2009, 55). Першим таким конкурсом став Міжнародний конкурс банду-
ристів імені Гната Хоткевича (1993 р.), вперше серед номінацій був ан-
самбль бандуристів. Ансамблева творчість представлена вокально-
інструментальними та інструментальними бандурними ансамблями. Зрос-
тання бандурних ансамблевих колективів свідчить про вагомість ансам-
блевого виконавства на теренах України та діаспори в наш час (Дутчак 
2013, 284). В наш час існує чимало фестивалів-конкурсів, де беруть участь 
ансамблі бандуристів: Республіканський конкурс виконавців на народних 
інструментах (1988 р., м. Івано-Франківськ), “Дзвени, бандуро” (м. 
Дніпропетровськ), “Дзвени, бандуро, в місті Франковім” (м. Івано-
Франківськ), “Козацькому роду нема переводу” (м. Камянець-
Подільський), “Срібні струни” імені Зіновія Штокалка (м. Тернопіль), 
“Кобзарська ватра” імені Костя Місевича (м. Тернопіль), “Lviv Bandur 
Fest” (м. Львів), “Волинський кобзарик” (м. Луцьк), “Дні бандурової музи-
ки” (Польща) та інші. Аналізуючи конкурсно-фестивальний рух, можна 
сказати, що він слугує каталізатором багатьох виконавських процесів у 
бандурному мистецтві, представляє різні форми камерних ансамблів і ве-
ликих колективів однорідного й мішаного складу (Кубік 2019-1).  



575 
 

Що ж до інструментарію, то варто зауважити, що більшість колективів 
України використовують бандури чернігівського типу, на Львівщині біль-
шість користується “Львів’янками” (конструкція В. Герасименка), у 
діаспорі використовують “Полтавки” (конструкція братів Гончаренків), 
проте, більшість сучасних майстрів експериментують у розробленні ін-
струментів. Виготовляють бандури для дітей, роблять “облегшення” ін-
струментів для дорослих бандуристів. Сьогодні модно стало розписувати 
та розмальовувати інструменти (національні символи, квіти, узори тощо). 
Зрідка використовуються старосвітські бандури у ансамблевому вико-
навстві. Капела бандуристів Канади грає на інструментах харківського ти-
пу, розроблених В. Вецалом. 

Ансамбль бандуристів як мистецький колектив слід також розглядати із 
психологічної точки зору, оскільки ансамбль – це двоє, або більше осіб, які 
мають власні музичні здібності (вокальний голос, музично-слухові задат-
ки, пам’ять, пластичність рук, технічність). Тому, в ансамблі все має бути 
злагоджено. Кожен учасник повинен поважати іншого і звертати увагу на 
його можливості у технічному та вокальному планах.  

Л. Мандзюк вважає, що саме “ансамблева культура відіграючи суттєву 
роль у соціальному житті, стала виразником найважливіших сторін особи-
стої та суспільної психології, домінуючих емоційних настроїв свого часу 
та різноманітних спроб його філософсько-естетичного та морального ос-
мислення. Саме ансамблева музика, яка з одного боку, фіксуючи найменші 
деталі дійсності, людських переживань, національних традицій та відмін-
ностей, а з іншого, – піднімаючись до рівня широких узагальнень філософ-
сько-естетичного порядку, виявилася найбільш чутливим виразником духу 
суспільства, соціально-психологічної атмосфери епохи, історичної еволю-
ції духовного життя мислячої нації” (Мандзюк 2007, 63). 

Отже, ансамблеве мистецтво гри на бандурі – органічне продовження 
сольного виконавства, оскільки соліст-виконавець високого класу зможе 
себе проявити і у ансамблевому музикуванні. Ансамблеве виконавство є 
пріоритетним у розвитку музичного слуху, смаку, музичного пізнання, ху-
дожнього музичного мислення та сприяє становленню концертного вико-
навства.  

 
Дутчак, В. (2020). Музично-естетичні погляди Зіновія Штокалка на 

бандурне мистецтво. Музичне мистецтво ХХI століття – історія, теорія, 
практика. Зб. наук. праць інституту муз. мистецтва Дрогобицького держ. 
пед. унів. ім. І. Франка. Дрогобич. С. 83–92. 

Дутчак, В. (2013). Бандурне мистецтво українського зарубіжжя ХХ – 
початку ХХІ століття. Фоліант. Івано-Франківськ. 

Дутчак, В. , Жовнірович, С., Шевченко, М. (2009). Дзвеніть могутньо, 
святі бандури... До 40-річчя Івано-Франківської муніципальної капели бан-
дуристів. Нова Зоря. Івано-Франківськ. 

Ємець, В. (1923). Кобза і кобзарі. Українське слово. Берлін.  



576 
 

Карась, Г. (2012). Музична культура української діаспори у світовому 
часопросторі ХХ століття. Тіповіт. Івано-Франківськ.  

Кубік, О. (2019-1). Капели бандуристів України та української діаспо-
ри в контексті взаємодії вокально-інструментального та хорового вико-
навства. Актуальні проблеми народно-інструментального виконавства в 
Україні: історія і сучасність. Зб. наук. праць. Рівне. С. 87–94.  

Кубік, О. (2019-2). Типологія ансамблів у бандурному мистецтві 
України та діаспори. Музичне мистецтво ХХI століття – історія, теорія, 
практика. Зб. наук. праць інституту муз. мистецтва Дрогобицького держ. 
пед. унів. ім. І. Франка. Дрогобич. С. 183–191. 

Кубік, О. (2020). Муніципальна капела бандуристів – музичний феномен 
Прикарпаття. Музичне мистецтво ХХI століття – історія, теорія, практи-
ка. Зб. наук. праць інституту музичного мистецтва Дрогобицького держав-
ного педагогічного університету імені Івана Франка. Дрогобич. С. 100–110. 

Лісняк, І. (2019). Академічне бандурне мистецтво України кінця ХХ – 
початку ХХІ століття. ІМФЕ ім. М. Т. Рильського НАН України. Київ.  

Мандзюк, Л. (2007). Ансамблево-виконавська творчість бандуриста: 
мистецтвознавчий та психолого-педагогічний аспекти. Автореферат ди-
сертації на здобуття вченого ступеня кандидата мистецтвознавства. Хар-
ківський державний університет мистецтв ім. І. П.Котляревського.  

Мішалов, В. (2009). Культурно-мистецькі аспекти генези і розвитку 
виконавства на харківській бандурі. Автореферат на здобуття наукового 
ступення кандидата мистецтвознавства. Харківська державна академія ку-
льтури.  

Ніколенко, О. (2011). Оригінальна інструментальна бандурна твор-
чість в аспекті жанрово-стильової еволюції. Автореферат на здобуття на-
укового ступення кандидата мистецтвознавства. Львівська національна му-
зична академія ім. М. В. Лисенка.  

Самчук, У. (1976). Живі струни. Бандура і бандуристи. Видання Капе-
ли бандуристів ім. Тараса Шевченка. Детройт.  

Федорняк, Н. (2020). Трансформація музичної фольклорної традиції у 
середовищі української діаспори Північної Америки: історико-
виконавський аспект. Автореферат на здобуття наукового ступення канди-
дата мистецтвознавства. Львівська національна музична академія 
ім. М. В. Лисенка.  

Черемський, К. (1999). Повернення традиції. З історії нищення кобзар-
ства. Харків.  

Чорногуз, Я. (2008). Кобзарська Січ (До 90-річчя Національної заслу-
женої капели бандуристів України ім. Г. Майбороди). Київ. 

Яницький, Т. (2020). Теоретичні засади художнього перекладення му-
зичних творів для бандури. Автореферат на здобуття наукового ступення 
кандидата мистецтвознавства. Національна музична академія України 
ім. П. І. Чайковського. 

Ященко, Л. (1970). Державна заслужена капела бандуристів Українсь-
кої РСР. Музична Україна. Київ. 



577 
 

ФОЛЬКЛОРНИЙ КОНЦЕПТ ‘МАТИ’  
ЯК ПРЕДМЕТ ГУМАНІСТИЧНОГО ПІЗНАННЯ:  

УКРАЇНСЬКИЙ КОНТЕКСТ  
 

Оксана Кузьменко 
 

(Україна) 
 
У статті розглядається концепт ‘матиʼ, який є одним із провідних у 

фольклорно-мовній картині світу модерного часу. Дослідження базується 
на текстах з архівів, власних польових записах авторки, на віршах та піс-
нях про російсько-українську війну на Донбасі. У фольклорній свідомості 
українців ‘матиʼ утримує  першість  морального  імперативу, за яким во-
на — людина, яка дбає про інше життя і чекає сина з війни. 

Ключові слова: фольклор, концепт, мати, мотив, формула. 
 

THE FOLKLORE CONCEPT OF ‘MOTHER’  
AS A SUBJECT OF HUMANISTIC KNOWLEDGE:  

UKRAINIAN CONTEXT 
 

Oksana Kuz'menko 
 

The article reviews the concept of ‘motherʼ, which is one of the main con-
cepts in the folklore-linguistic picture of the world of modern times. The 
research is based on the  texts from archives, the author’s own field records, 
songs and poems about the Russian-Ukrainian war in Donbass. In the folklore 
consciousness of Ukrainians, the concept of ‘motherʼ keeps the first place in 
moral imperative, according to which she is a human being who cares about 
another life and is expecting the son from the war. 

Key words: folklore, concept, mother, motif, formula. 
 
Мати є одним із найпоширеніших архетипних образів світової культу-

ри. Зберігаючи свою головну позитивну роль у магічному колі життя, ви-
значеного сферою родинних взаємостосунків, передусім хліборобської ку-
льтури й системи цінностей, свою і чужу матір в українській народній тво-
рчості наділено важливими психологічними характеристиками. Вони ви-
значають її любов і ненависть, турботу і зневагу, пораду й наказ, тугу й 
передчуття. Про ці аспекти дослідження образу є студії О. Білозерського, 
О. Боровиковського, І. Герус-Тарнавецької, В. Гнатюка, І. Денисюка, 
К. Квітки, Р. Кирчіва, І. Новицького, П. Одарченка, М. Сумцова, 
Г. Танцюри, І. Франка та ін.). Значимий амбівалентний фольклорний образ 
(особливо він популярний у казках, баладах, обрядових піснях) підвладний 
первню того материнського інстинкту, про який І. Франко у статті “Жіноча 
неволя в руських піснях народних” (1883) написав, що “воліла б наражати 



578 
 

себе на ганьбу і сором, ніж піднімати руку на свою власну дитину” (Фран-
ко 1980, 219). 

На цьому ґрунті у фольклорі ХХ–початку ХХI століть образ матері по-
чинає набувати концептуального окреслення, зумовленого старими й но-
вими формами співдії з різними персонажами та зовнішнім реальним сві-
том. У ньому, зокрема, омовлюються теми раніше табуйовані селянською 
усною традицією, яка сформувалася в площині дуже активного функціону-
вання інституції материнства та її соціального конструкту. Смислові на-
рощення були зумовлені передусім вростанням у класичний фольклор ідеї 
політичної жертовності матері, на що є кілька причин.  

По-перше, відбулася кардинальна зміна соціальних ролей унаслідок 
емансипації українських дівчат та жінок, які на зламі XIX–XX століть опи-
нилися в горнилі модернізації, що передбачало поступове відривання від 
архаїчно-селянського трибу життя й мислення. Жінки стали більш актив-
ними учасницями суспільного простору, зокрема під час Першої світової 
війни та періоду Української революції 1917–1921 років, що породило но-
ві, здебільшого локально виражені фольклорні жіночі образи модерного 
типу: січових стрілкинь (Олени Степанів, Софії Галечко, Гандзі Дмитер-
ко), отаманші повстанського війська (Маруся), розвідниці-партизанки 
(Нюрка) (Кузьменко 2018, 264). 

По-друге, актуалізація міфологізованих моделей образу жінки-
войовниці, скажімо, амазонки, княгині Ольги чи  д̒івчини-воячки̕, особливо 
популярної у південних та східних слов’ян (Франко 1984, 225; Ščurat 1893, 
250) була суголосна загальноєвропейській тенденції фольклоризації історій 
воєнного повсякдення за участю жінок (Coles). Не зайвим буде нагадати 
про довгочасну історію участі жінок у військових конфліктах XVI–XVIII 
століть, які тривали безнастанно на теренах козацького Запорожжя (образи 
Марусі Чурай, Марусі Богуславки). Та найбільший модерний прорив став-
ся у Другій світовій війні, коли європейські жінки, а українки зокрема, бо-
ролися не (с)тільки за власне визволення, як за визволення своєї нації.  

Новаційний смисловий канон фольклорного образу матері формувався 
упродовж кількох десятиліть на засадах дієвої співучасті жінок (Ольги 
Басараб, Олени Теліги, Наталі Шухевич, Анни Кук та ін.) у національно-
визвольній боротьбі середини ХХ століття. Він плекався на проявах герої-
зму, виявленого в акціях протесту та опору зовнішнім ворогам чи злочин-
ним діям тоталітарних режимів, які в Україні розпочалися у період станов-
лення радянської системи диктатури пролетаріату. Тут варто пригадати т. 
зв. ̒бабські бунти᾽ на початку 1930 року, які прокотилися Житомирщиною 
та Вінниччині у час колективізації (Кісь 2017, 163). 

Оновлений ракурс образу обумовлюється й іншими фольклорними 
чинниками, серед яких – поетичні особливості слов’янської ліро-епіки, що 
поступово стала домінувати в часи індустріалізаційних змін. Аналізуючи 
балади східних і західних слов’ян, Михайло Гайдай зробив цінне спосте-
реження про те, що у фольклорних жанрах, де превалює соціальне, грома-
дянське звучання, наявні складніші й ширші за вмістом моральні оцінки й 



579 
 

народні погляди на реалістичні образи (Гайдай 1972, 173). Одним із таких 
образів є козацька мати, яка народжує сина-козака, годує та виховує його, 
оберігає від лиха, наприклад, Грициха Коновчиха, котра в думі про Івася 
Коновченка “До зросту годувала, у найми не пускала, чужим людям на по-
талу не давала” (Українські народні думи 1931, ІІ, 30).  

Мати залишається ключовою фігурою в українських баладах (скажімо, 
“Тополя”) та родинній обрядовості, що яскраво демонструє весільна ліри-
ка: 

Весіллєчко у світлици,  
весіллєчко в хаті, 
Вже мою русу косу  
розплітає мати (с. Угорники, Івано-Франківська обл.) (Кузьменко 2013, 

арк. 77). 
Образ є типовим компонентом світового фольклору та культури, у яких 

постать матері є центром глибоких емоційних зв’язків між членами сім’ї, 
роду, адже функціонує як архетипна модель, наділена лімінальними та по-
двійними ознаками (Walȩciuk-Dejneka  2018, 165). 

В українській народній творчості аналізований образ амбівалентний, 
оскільки пов’язаний з любов’ю і ненавистю, турботою й зневагою, пора-
дою і наказом, тугою й передчуттями. Будучи сакралізованим, у новітньо-
му фольклорі образ матері набув трьох нових значень. Вони виникли на тлі 
сюжетів, де мати включена в епічну схему боротьби між героєм та антаго-
ністом. У цьому протистоянні вона стає однозначним та виразним антипо-
дом ворога. Розглянемо коротко кожну із семантичних моделей концепту. 

1. Мати-страдниця. Представлено головно стрілецьким та повстансь-
ким фольклором, де функціонує у текстах, опертих на традиції історичних, 
баладних та лірично-побутових пісень, де починає проявлятися сила вітаї-
стичної материнської турботи. У кризово-межовій ситуації передбачуваної 
смерті дитини мати думає передусім про життя, вірить у повернення сина 
(повстанця, партизана) чи дочки (арештантки), яких вороги повели на роз-
стріл. Тут убачаємо стійкість етнопсихологічної традиції, за якою в україн-
ському історичному фольклорі XVI–XIX століть оспівано любов матері 
передусім до дорослої дитини.  

Мотив ̒мати втрачає дитину на війні᾽ поширений у багатьох усних тра-
диціях, і зокрема слов’янських, у фольклорній поетиці яких функціонують 
моделі множинності, спрямовані на кодування сильних колективних емо-
цій. Типова ситуація прощання матерів із синами, які йдуть до війська чи 
гинуть на війні, мають у фольклорі слов’ян споріднені поетичні формули 
вираження: 

в українській пісні: “Там не одна стара мати сина ся позбула”;  
у польській пісні: “Niejedna matuleńka, niejedna matuleńka o syna 

płakała” (Bartmiński 2011, 274);  
у болгарській пісні з українського Приазов’я:  
Мло́гу ще ма́йка дǎ пла́чат, 
Млогу жени бис мъ́жи, 



580 
 

Млогу дяца бис бǎщи (Димитров 1934, 141). 
У давніх жовнірських піснях, які затрималися в репертуарі сучасних 

носіїв фольклорної традиції, драматичний образ матері посідає вагоме міс-
це. Тут оспівано її жертовність, відвагу та силу пророчих знань: 

Ой закувала сива зозуленька, йа, у вишневому саду, 
Ой відправляла мати свого сина до цісаря на війну. (2) 
– Ой йди, синочку, на тую війночку, не дуже ся забавляй, 
За рочок, за два, за неділь чотири додому ся повертай. (2) (Кузьменко 

2013, арк. 115). 
Типовим у нових варіантах є вживлення давніх епічних моти-

вів ̒пошуку̕, ̒(не)пізнавання᾽, що реалізовані через локальні аломотиви 
(̒мати шукає тіло сина-стрільця᾽,  ̒мати шукає та знаходить могилу сина-
січовика᾽,  м̒ати знаходить на полі полеглого сина-червоноармійця і не 
впізнає його᾽ та ін.). Одним із цікавих прикладів актуалізації моти-
ву  ̒упізнавання᾽ є переказ “Як мати упізнала сина-повстанця за відтятою 
головою”, який побутує на Івано-Франківщині (Гуцульщина). Образ відтя-
тої голови героя набуває нового конотативного навантаження, зумовленого 
фактами радянського окупаційного повсякдення 1940-х років і драм життя 
в обставинах суворої конспірації. Саме тоді, попри батьківські почуття і 
бажання, доводилося приховувати родинні зв’язки з дітьми-партизанами, 
які воювали в УПА. Сюжет історичного переказу нового часу підтверджує 
стабільність критеріїв національного естетичного канону, який еволюціо-
нував у напрямку формування образу матері-патріотки.  

Типологічно схожий мотив реалізувався також у піснях. До прикладу 
пісня “В сорок першім році, як стави гатили”, в якій відображено короткий 
період червня 1941 року та відновлення української державності у Львові. 
У творі передано гострий розпач української матері, сина якої у переддень 
волі енкаведисти закатували у в’язниці: 

Вийшла стара мати сина пізнавати. 
Розв’язала очі, стала плакати: 
– Ой сину мій, сину, що тобі здається – 
Україна встала, а тобі не сниться! (Лавришин 1996–1997, 225).  
Концептуально подібним є авторський вірш «Сумна легенда» Стефанії 

Лепех, який як пісню виконувало тріо священиків під час Революції Гідно-
сті у січні 2014 року (Новий час… 2014). Ліричним сюжетом твору є про-
води на визвольну війну сина, якого мати наділяє хрестиком-оберегом: 

І за віру й за Вкраїну 
Йшов сміливо в бій хлопчина, 
Але нелюди в полон його взяли, 
Катували, мордували, 
Мідний хрестик розрізали, 
А хлопчину на хресті розп’яли (Васильків 2015, 66). 
Зауважимо, що мотив ̒мати чинить опір завойовникам̕, активно почав 

розпрацьовуватися саме у новотворах Другої світової війни. У групі творів 
помітним є семантичний рух на зменшення частки архаїчно-фатального 



581 
 

образу війни та закріплення нового фольклорного стандарту – переваги 
фемінних образів, які показують активну та сильну духом особу. Прикла-
дом цього є бувальщина, записана на Полтавщині у с. Гречані Греблі 1947 
року. Сюжет передає конфлікт інтересів між старою жінкою і німцем-
окупантом, який вимагає в голодної селянки молока. Пуантом гумористи-
чного твору є трансформація слова н̒емає᾽ у контексті маніпулятивного 
дискурсу заключного епізоду, де баба Химка після своєї репліки, 
що ̒молока немає̕, змушена принести ̒фріцові᾽ порожній і запилений гле-
чик. Прикметно, що головна героїня у звертанні до молодого німецького 
солдата говорить без ненависті, а по-материнськи співчутливо-іронічно: 
“Пий, синку, хоть і немає” (АНФРФ ІМФЕ, арк. 71). 

Змінені соціальні функції матері виражено в різних новотворах середи-
ни ХХ століття, наприклад, у сюжеті популярної на Західній Україні повс-
танської балади «В Станіславі під тюрмою», яка описує історію українсь-
кого патріота, розстріляного без слідства й суду. Традиційно для родинно-
побутових балад дійовою особою є мати, як правило, у двох іпостасях од-
ночасно (своя – чужа, добра – злостива). Однак тут колізія твору полягає в 
її однозначності – у позитивній життєтворчій ролі. Новітня балада показує 
велич і глибину душі матері, яка несподівано чує найгіршу звістку. Удруге, 
прийшовши до тюрми провідати поневоленого сина (доньку), мати довіду-
ється про страту своєї дитини:  

Стара мати як се вчула, передача впала з рук, 
А з її грудей стареньких відізвавсь гарячий звук: 
– Я купила передачу за останнії гроші, 
Передайте передачу за упокій її душі (Кузьменко 2013, арк. 210). 
У багатьох варіантах твору змальовано немолоду жінку в ситуації афе-

кту. Але попри свій скорботний біль мати знаходить сили, щоб подбати 
про інших ув’язнених. Повсякчасна готовність підтримати не тільки своїх, 
а й чужих дітей виявляється в мотиві ̒мати співпереживає ув’язненим̕, 
який є новим у фольклорі. Віддаючи призначену синові передачу, мати 
скріплює не тільки дух, а й змордоване тіло арештованих: 

– Передайте передачу,  
передайте хлопцям тим, 
Що страждають за ту справу,  
за яку страждав мій син (Лавришин 1996–1997, 248). 
Фольклорний образ несе потужну символічну функцію, адже своїми ді-

ями жінка виконує своєрідний поминальний ритуал, і як страдниця (у варі-
анті балади вона виражена повтором різночасових форм дієсло-
ва ̒страждати᾽) залишається жити заради майбутнього.  

У новотворах ХХ століття фольклорна формула ̒стара мати̕, як постій-
ний елемент структури рекрутських пісень (наприклад, “Вийшла стара 
мати на високу гору, / Кличе свого сина із війська додому” (Кузьменко 
2013, арк. 175), набуває нових конотацій. Однак переважно збірний образ у 
формі множини концептуалізує національну ідею, символізує родинний 
вівтар, свободу, надію і підтримку.  



582 
 

Такі значення образу матері виявилися актуальними в самодіяльній по-
етично-пісенній творчості про героїв АТО, де рецепція російсько-
української війни на Донбасі презентує мотиви  ̒матері моляться за сол-
дат᾽,  м̒атері плетуть маскувальні сітки̕, наприклад, у віршах Віти Строн-
ської: 

Молитва матерів країни, 
Стане всім ворогам стіною… 
Вертайтесь, рідні до родини, 
Вертайтесь мирною порою (“Тримайтесь, братики, ми з вами”) (Строн-

ська 2014); 
Чекають синів своїх мами, 
І моляться день і ніч, 
Молитвами зцілюють рани, 
Запалюють тисячі свіч (“Мами у Бога благають…”) (Стронська 2018); 
чи у пісні “Наша сила – в любові” на слова Олега Буця: 
Матері, жони, сестри подруги Марії – 
Маскувальні сітки для вояків плетуть 
І вплітають молитви, надії і мрії, 
Різнобарвні пов’язують стрічки на суть… (Васильків 2015, 17). 
У баладах та оповіданнях-меморатах середини ХХ століття, де мати є 

соратниця, підпільниця, засланка, функціонують нові домінантні мотиви, 
які увійшли у структуру новітнього історичного фольклору: ‘мати очікує 
повернення сина / дочки із заслання᾽; ‘мати відвідує арештованого сина в 
тюрмі̕, ‘ув’язнена дочка просить матір згадати про щасливе минуле᾽,  ‘ма-
ти піклується про молодших дітей, поки старший син у тюрмі̕, ‘мати по-
мирає з туги за полеглим сином-стрільцем/солдатом/партизаном᾽.  

Спосіб докладного відображення людських драм, породжених світови-
ми війнами, бачимо в новітніх колядках соціально-політичного змісту. По-
при жанрові вимоги календарно-обрядової пісенності, яким притаманний 
урочистий стиль та головний мотив ‘возвеличення Христа̕, в них задіяно 
контраст. Завдяки цьому художньому прийому на фоні святково-
піднесеного більше увиразнюється мотив ‘материнського горя᾽, кодований 
у метафорі ‘умиватися сльозами:̕ 

Сидить стара мати – зажурилася, 
Згадала про сина – слізьми вмилася (“Христос рождається по всьому 

світу”) (Лавришин 1996–1997, 385). 
Окрім цього, вказаний троп актуалізує негативну семантику амбівален-

тної символіки води, що характерна для української фольклорної лірики. 
Вона ж задіяна в епічних мотивах, заснованих на поєднанні міфічних уяв-
лень смерть – вода – безсмертя (воскресіння), актуалізованих у багатьох 
баладах та колядках соціально-політичного змісту, що виникли упродовж 
1944–1947 років: “Кров українських синів / Злита слізьми матерів” (Лав-
ришин 1996–1997, 362). 

Подібну тенденцію поетичних аспірацій, де прямо чи метафорично (в 
описових зворотах, узагальненнях, персоніфікаціях мати=Україна) задія-



583 
 

но образ матері, спостерігаємо у творчій лабораторії самодіяльних піснярів 
сьогодення: 

Славний Святий вечір наступає нині, 
Бо не всі коло вечері по великій Україні. 
…  
Отче наш великий! В будні і у свята 
Ми благаємо за тата, сина, брата у солдатах (“Славний Святий вечір 

наступає нині”) (Васильків 2015, 45). 
Проілюстрована вище пісня, створена на мелодію церковної коляди 

“Нова радість стала”, була написана у жовтні 2014 року. Саме тоді почали 
складати списки українських солдат, які героїчно загинули в Іловайському 
котлі. 

Майстерний перифразовий вислів актуалізує давній фольклорний образ 
сльози. У традиції нового часу ‘материнська сльоза᾽ нерідко ототожнена з 
‘кривавою сльозою’, що трансформується в складнішу конструкцію, на-
приклад, в одному із варіантів згаданої вище балади:  

Стара мати як почула – передача впала з рук, 
А з очей червона кровця потекла слізьми на грудь (“Рано-вранці під 

тюрмою”) (Голубенко 2000, 94). 
Отож притаманна для слов’янського героїчного епосу асоціація ‘крива-

ва сльоза = глибоке фізичне страждання᾽ входить також у семантичне поле 
концепту ‘мати᾽. 

Соціалізація жінки, а отже певна політична зорієнтованість у змалю-
ванні образу матері найбільше проявилася у творах, де вона виступає у но-
вих ролях. У творців народних елегій викликає співчуття й глибоку повагу 
кожна самовіддана мати. У такому навантаженні цей образ розкривається у 
різних жанрах історичного фольклору: в баладах про першу російсько-
українську війну (1918–1920), де мати шукає на фронтовому полі полегло-
го сина (“Виряджала мати сина під Крути до бою”), у переказах з часу 
Української революції (1917–1921), наприклад, у сюжеті про те, як ‘біль-
шовики᾽ або ‘червоні᾽ розстріляли однією кулею жінку та дитину ватажка 
із повстанських загонів отамана Махна (Павленко, Новикова 2005, 24). Пі-
зніше, у період Другої світової війни, образ стає дуже активним в опові-
даннях-меморатах та переказах про знищені нацистськими військами укра-
їнські села, зокрема в епізодах про волинське село Кортеліси, де жінки за-
кривали своїми тілами малих дітей перед жахом спалення (Мишанич 2008, 
341–345). 

У воєнній ліро-епіці з часу Другої світової війни також бачимо тради-
ційні способи символізації матері. Наприклад, у повстанській пісні “Про-
щайте ви, ріднії села” завдяки розширенню атрибутивного ряду образу 
хреста епітетом ‘дубовий᾽, що є асоціацією ‘дуб = батько, діти якого герої-
чно загинули᾽: 

Дубовий хрест  
буде за батька, 
береза –  



584 
 

за матір мою. 
Синтаксична модель повтору предиката зумовлює ‘рослинну᾽ семанти-

ку й для образу матері. Її зіставлювано з березою, що як типовий жіночий 
символ уособлює зв’язок з душами померлих і функцію оберега від нечис-
тої сили. Згадані пейзажні образи (ліс, береза, дуб) мають давні символічні 
значення печалі, трагічної долі, смерті на чужині. 

В українському фольклорі нового часу образи матері й батька часто 
злютовані, вони дістають нові конотації через розширення меж символіза-
ції об’єктів матеріального світу (скажімо, вибухової зброї). Наприклад, у 
повстанській пісні, де функцію комунікативного й граматичного предиката 
виконує образ матері, з’являється реалістичний компонент – граната: 

Наган – брат мій, а кріс – мій батько,  
А граната – мати. 
Україна – це дівчина: 
маю що кохати  (Лавришин 1996–1997, 148). 
Мілітарний атрибут вступає в асоціативний зв’язок з образом рідної 

людини не тільки на формальній основі римо-граматичної подібності, але 
на ґрунті контекстуальної однорідності семи ‘рятувати’. Відомо, що повс-
танці активно використовували гранати для того, аби уникнути можливого 
ув’язнення в енкаведистські застінки, нелюдських та часто смертельних 
катувань.  

Переосмислення давніх символів та формування нових асоціативних 
пар, розширення низки епітетів у змалюванні образу матері в піснях про 
січових стрільців, повстанців та політичних арештованих має продуктив-
ний характер і є своєрідним вираженням народного ставлення до дійсності, 
фактом еволюційного розвитку фольклору у ХХ столітті. Водночас зміни в 
поетичній системі повстанських пісень, відображені в низці нових худож-
ніх означень та метафоричних порівнянь, скріплюють спостереження дос-
лідників про те, що з’явився особливий тип народнопісенної творчості, яка 
є симбіозом авторського й фольклорного художнього мислення. Арсенал 
зображальних засобів, що моделюють образ матері, вказують на особливо-
сті фольклорної поетичної системи, опертої на традиції давніх родинно-
побутових балад та ліричних пісень.   

2. Мати-сирота. Найвиразніше цей тип проявився у фольклорі трудо-
вого невільництва, що виник у час Другої світової війни (Kuzmenko 2017). 
Якщо коротко підсумувати раніше опубліковане, то варто наголосити на 
тому, що у цій тематичній групі були актуалізовані традиційні формули 
‘неможливого᾽, метафоричні конструкції смерть=одруження, властиві для 
поетики балад та соціально-побутової пісенності. Історико-типологічне 
зіставлення з українськими наймитсько-строкарськими піснями, з їхніми 
переробками та стилізаціями до теми остарбайтерівської підневільної пра-
ці дає можливість простежити складний процес семантичного наповнення 
архетипного образу матері. Страждання матері-селянки, що є провідним 
мотивом, часто корелює з мотивом екзистенційної самотності матері як 
сирітства. Нова конотація закріплена через займенникові еквіваленти, а 



585 
 

саме: мати → ‘сама᾽, ‘одна᾽, а також через субстантив, що у формі орудно-
го відмінка вказує на семантику ‘повного᾽ порівняння (за О. Потебнею): 

У далеку дороженьку  
Вийшла дочка з хати – 
Осталися сиротами  
Старий батько й мати (Кузьменко 2018, с. 415).  
Концептуалізація образу відбувається й через встановлення семантич-

ної пари ‘самотність᾽ = ‘туга᾽, яку виражено розгалуженою парадигмою 
апелятивних мотивів ‘пригадування» у новотворах, де образ матері 
з’являється в роздумах дочки-невільниці. А також у мотивах ‘мати плаче᾽, 
‘мати проклинає ворога᾽, типових у баладах про сина-фронтовика та піснях 
остарбайтерів, у голосіннях ‘матері за синами, яких німці погнали на като-
ргу᾽, в оповіданнях про вербування до Третього Рейху, де емоційний образ 
печальної матері виведено в статус однієї з головних дійових осіб. 

3. Мати-рятувальниця. Найбільш трагедійна фактура фольклорного 
концепту. Найкраще представлена у творах про Голодомор 1932–1933 ро-
ків, де мати є персонажем дум, переказів, оповідань, сатиричних частівок. 
На прикладі аналізу тільки цього одного образу можна зрозуміти глибину 
й трудність національного дискурсу на тему ‘голоду᾽. У цьому семантич-
ному варіанті показовими є архетипні стосунки матері та дитини, які свого 
часу описав Карл Юнг. Його міркування важливі тим, що стосуються пи-
тання про руйнівну силу впливу переживань на особистість, на її 
суб’єктивне перетворення, що веде до зміни сутності. Адже такі ‘перетво-
рення᾽ є в площині типових сюжетів про батьків, які під час Голодомору 
масово гинули на очах дітей, залишаючи їх сиротами, або виживали завдя-
ки їм. 

Провівши статистичні підрахунки за текстами кількох збірників усних 
оповідань та спогадів, ми переконалися, що образ матері в художньо-
документальному омовленні Великого голоду має найвищий статус (біль-
ше: Кузьменко 2018, 432–436).  

Архетипна домінанта ‘мати є та, яка оберігає᾽ з новою силою проявила-
ся у новотворах війни початку ХХ століття. Вона фігурує у переказах про 
те, як її молитва біля ікони Гошівської Богоматері порятувала сина-солдата 
від загибелі, й в авторських поезіях: 

“Я в окопі лежав – 
З неба падала смерть. 
Він зі мною, я знав 
І молився тепер. 
Грів в руці оберіг – 
Мама хрестик дала. 
Я в це вірив – він зміг – 
Мама знов вберегла” (Назарова Ж. “Мамин хрестик”) (Васильків 2015, 

67). 
У переказах та свідченнях про Голодомор наративна формула ‘мама нас 

вигляділа᾽ стає інструментом типізації образу. Типізація відбувається че-



586 
 

рез ґлорифікацію вчинків героїні та віднесення її до категорії позитивних. 
На фоні дій матері маркуються інші персонажі, зокрема негативні, які на-
лежать до ‘чужого᾽ світу (сусідка, яка віддала дитину в притулок; чоловік, 
який завіз ще живу жінку в могильник-кагат; жінка, яка зарізала (з’їла) жі-
нку (дитину) та ін.). У народній уяві світ таких людей неморальний і де-
структивно-антагоністичний. 

У підсумку ствердимо, що концепт ‘мати᾽ є одним із провідних в украї-
нській фольклорній картині світу. Часто цьому образу підпорядковуються 
інші дійові особи, що найбільш помітним є в невільницькому, повстансь-
кому циклах творів про Другу світову війну. Семантичне поле образу в лі-
ро-епічному мотиві ‘мати оплакує сина (доньку)᾽ формується на основі 
традиційних семантичних компонентів (мати-сирота → мати-самітниця), 
конгруентних із фольклорним концептом ‘туга᾽.  

Периферія концепту сформувалася унаслідок модернізації традиційних 
смислів, що опираються на архетипні значення, поетику козацького епосу 
та соціально-побутової лірики. На цій основі вибудовується стійка семіо-
тична модель земна Мати – мати-Україна – Слава.  

З часу Першої світової війни окреслилася широка парадигма додатко-
вих значень, за якими мати – це центр родинного світу, який зруйнував 
ворог; символ любові; асоціація дому як місця екзистенційного спокою і 
чекання, суб’єкт пам’яті та пригадування; онтологічна сила, яка утримує і 
повертає до життя.  

У сучасній народнопоетичній творчості про війну та фольклорній сві-
домості образ надалі утримує першість морального імперативу, адже вона 
є людиною, яка дбає про інше життя. У структурі концепту, семантика 
якого найбільше корелює з поняттями помічниця та рятівниця, простежу-
ється синтез давніх та нових смислотвірних гуманістичних настанов.  

 
Архівні наукові фонди рукописів та фонозаписів Інституту мистецтвоз-

навства, фольклору та етнології ім. М. Т. Рильського НАН України (скоро-
чено – АНФРФ ІМФЕ). Ф. 14–3. Од. зб. 35 б. Арк. 43–86. 

Васильків, І. (2015). Нашим хлопцям. Збірник пісень про воїнів і для вої-
нів АТО. ФОП Корпан Б. І. Львів. 

Гайдай, М. (1972). Народна етика у фольклорі східних і західних 
слов’ян. Наукова думка. Київ. 

Голубенко, І. (2000). Відлуння лісу. Українська народна пісня про націо-
нально-визвольні змагання в Україні 40–50-х рр. ХХ ст. (за матеріалами 
етнографічних експедицій студентів Національного педагогічного універ-
ситету ім. М. Драгоманова). Видання Інституту громадянського суспільс-
тва. Київ. 

Димитров, Д. (1934). Война и революция в современном песнотворчес-
тве болгар Приазовья. В кн.: Труды Института славяноведения Академии 
наук СССР. Издательство академии наук СССР. Ленинград. Т. 2. С. 127–
148. 



587 
 

Кісь, О. (2017). Голодомор крізь призму жіночого досвіду виживання. У 
кн.: Українські жінки у горнилі модернізації. Клуб сімейного дозвілля. Ха-
рків. С.156–175. 

Кузьменко, О. (2013). Фольклорно-етнографічні записи з Покуття, ли-
пень 2013 р. Архів Інституту народознавства НАН України. Ф. 1. Оп. 2. Од. 
зб. 731. Арк. 1–320.  

Кузьменко, О. (2018). Драматичне буття людини в українському фоль-
клорі: концептуальні форми вираження (період Першої та Другої світових 
воєн). Інститут народознавства НАН України. Львів. 

Лавришин, З. (1996–1997). Пісні УПА. Спільне українсько-канадське 
підприємство «Літопис УПА». Торонто; Львів.  

Мишанич, С. (2008). Народні оповідання. Техніка. Київ.  
Новий час – Мідний хрестик (2014). Електронний ресурс: 

https://www.youtube.com/watch?v=gFfyG03jfBs. [Дата останнього доступу 
30.08.2020]. 

Павленко, І., Полякова, Н. (2005). Духовні скарби нашого краю: фольк-
лор Бердянського р-ну Запорізької області: збірник фольклорних творів. 
Запорізький національний університет. Запоріжжя. 

Стронська, В. (2014) Тримайтесь, братики. Електронний ресурс: 
https://cutt.ly/OzP9kAG. [Дата останнього доступу 30.08.2020]. 

Стронська, В. (2018). Мами у Бога благають. Електронний ресурс: 
https://cutt.ly/kzP9UQV. [Дата останнього доступу 30.08.2020]. 

Українські народні думи: у 2 т. (1931) / упоряд. та передмова 
К. Грушевської. Київ; Харків.  

Франко, І. (1980). Жіноча неволя в руських піснях народних. У кн.: Зіб-
рання творів: у 50 т. Наукова думка. Київ Т. 26. С. 210–253. 

Франко, І. (1984). Студії над українськими народними піснями. У кн.: 
Зібрання творів: у 50 т. Наукова думка. Київ. Т. 42. С. 225–230.  

Bartmiński, J. (2011). Polska pieśń i muzyka ludowa: źródła i materiały. 
T. 4. Lubelskie. Część 3. Pieśi teksty sytuacyjne. In-t sztuki PAN; Un-t 
M. Curie-Skłodowskiej; Wyd-wo Polihymnia. Lublin. 

Coles, D. (2014). Women who go to war. War in Legend and Tradition: The 
Ninth Lege ndary Weekend of The Folklore Society (6th –7th September 2014, 
Fort Amherst, Chatham, Kent). Retrieved from: https://cutt.ly/DzP987E. [Дата 
останнього доступу 10.12.2014]. 

Kuzmenko, O. (2017). Dramatic Existence in the poetic art of Ukrainian 
ostarbeiters (the folkloric concept of captivity). Ukraine und ukrainische 
Identität in Europa: Beiträge zur Standortbestimmung aus / durch Sprache, 
Literatur, Kultur / Herausgegeben von O. Novikova, O. Pronkevyč, 
L. Rudnyc’kyj, U. Schweier. München. P. 127–139. 

Ščurat, W. (1893). Das Soldatmädchen. Am Ur-Quell. Bd. IV. Hft. 9. S. 250. 
Walȩciuk-Dejneka, B. (2018). Folk Image of Woman. The perspective of 

Otherness, Folklore and Literature. Aureus. Kraków.  
 
  



588 
 

ДО ПОШУКІВ КОЛИСКИ ФЕНОМЕНУ КОБЗАРСТВА 
 

Віктор Мішалов 
 

(Канада) 
 

На підставі репертуару, манери виконання, навчання у статті визна-
чено географію побутування кобзарства на теренах нинішніх Чернігівсь-
кої, Полтавської, Сумської та Харківської областей, висловлено й обгрун-
товано тезу про його комишанське походження. 

Ключові слова: кобзарство, Комишанка, дума, кобза, бандура, учитель. 
 

IN SEARCH OF THE CRADLE OF THE KOBZAR PHENOMENON 
 

Viktor Mišalov 
 
Based on the repertoire, manner of performance, training, the article defines 

the geography of the kobzar phenomenon to the current Černihiv, Poltava, Sumy 
and Сharkiv regions, and expresses and substantiates the thesis about its origin 
in and around Komyšan. 

Key words: kobzardom, Komyšan, duma, kobza, bandura, teacher. 
 
Старцівство як загальний феномен, поширилося по цілій Європі і скла-

далося переважно з сліпих мандрівних співців. В Україні до мандрівних 
співців відносились не лише кобзарі, а й лірники та псальмоспівці. Коли 
лірництво як явище було поширене на теренах усієї Україні та в багатьох 
країнах Європи, то кобзарство дещо відрізнялося від нього, адже існувало 
тільки в певному регіоні. Це були землі, які знаходилися виключно на Лі-
вобережній Україні і входили до колишньої Гетьманщини та Слобідщини. 
Пізніше ці землі входили до Чернігівської, Полтавської та Харківської гу-
берній, а сьогодні вони входять до Чернігівської, Полтавської, Харківської 
та Сумської областей. 

Не існує свідчень про поширення кобзарства в сусідніх правобережних 
областях (Київщині, Черкащині, Дніпропетровщині), а також південних 
землях, які входили до так званої Новоросії, в районах Московщини, що 
межували з Гетьманщиною (Курщини, Білгорщини, Вороніжчини) в ХІХ 
столітті. 

Про побутування кобзарів та кобзарської традиції в Західній Україні 
інформація до нас не дійшла. Також невідомо про поширення кобзарства 
на території Кубані перед ХХ століттям. 

Кобзарство пов’язано головно з кобзою і народною бандурою. На тери-
торіях, де існувало кобзарство, також побутувало лірництво і обидві форми 
на території Гетьманщини запозичали чимало одне від одного. 

На території колишньої Гетьманщини сформувалися центри, де створи-
лися або існували умови, які сприяли розвитку та поширенню гри на на-



589 
 

родній бандурі, зокрема, м. Зіньків, Комишня, Миргород на Полтавщині, 
Мена та Сосниця на Чернігівщині, Мурафа та Богодухів на Слобідщині. 

У цих кобзарських центрах існували умови для побутування та розвит-
ку кобзарства і тут створилися та утвердились певні напрями традиції гри 
на народній бандурі. Після введення кріпацького ладу на Гетьманщині 
(1763 р.) пересування закріпачених людей обмежувалося. Кобзарство не 
мало умов та можливостей поширитися поза межами Гетьманщини. Через 
неблизьке розташування й нечасте спілкування кобзарів на Гетьманщині 
створилися певні мікронапрями цього феномену, які почали відрізнятися в 
співах та в супроводі. Інструменти різних центрів поступово набували від-
мінних рис. У цих центрах також почала  відрізнятися техніка гри, спосіб 
виконання, а також репертуар, мелодії рецитацій та спосіб співу. 

У часи Гетьманщини українське населення розширювало території сво-
їх поселень і пересувалося на Схід. За часів Б. Хмелницького Слобідські 
землі та степові території, які раніше називалися ‘Диким полемʼ, були не-
заселеними або малозаселеними. У той час це вважалося межею між Євро-
пою та Азією, і на картах Європи тих часів дороги та поселення тут закін-
чуються. Східна частина Полтавщини у цей час була не заселеною або ма-
лозаселеною. Східні землі Лівобережжя, були зорганізовані по козацьких 
полках: Гадяцький, Лубенський, Миргородський, Ніжинський, Переяслав-
ський, Прилуцький, Полтавський, Старобудський, Глухівський, Чернігів-
ський та Київський. 

Після перемоги Хмельниччини Московська держава продовжувала 
свою експансію на захід та південь, поступово перебираючи українські зе-
млі Гетьманщини під свій контроль. З часом автономність Гетьманської 
держави була втрачена. 

Першими землями, що втратили свої автономні права, були землі Сло-
бідської України. Саме в середині ХVII століття вони були заселені біжен-
цями, які шукали миру та притулку в часі польсько-козацьких війн. Там 
були створені вільні поселення, які називалися слободи. Тут постала коза-
цька адміністративна система зі створенням в 1685 році 5-ти полків в Су-
мах, Охтирці, Харкові, Ізюмі та Острогожі. Слобідська Україна ніколи 
офіційно не належала до Гетьманщини, але ці щойно заселені українцями 
території в Московській державі офіційно мали автономії. 1765 року коза-
цькі полки були переформовані й вся територія перетворилася на провін-
цію Московської імперії. 

Гетьманська Україна, яку вже в XVIII столітті офіційно почали назива-
ти Малоросією, поступово інтеґрувалася в Московську імперію. Після 
Полтавської поразки та знищення Гетьманської столиці в Батурині, столи-
цю перевели до Глухова, де вона перебувала в 1708–1783 роках, посада 
Гетьмана була скасована 1764 року. В 1774 році територія Гетьманської 
держави була зменшена. В 1781 та 1783 роках відновлено полкову систему 
адміністрації й Гетьманат перeстав існувати. Київську, Чернігівську та 
Новгород-Сіверську землі, в 1796 році обʼєднано в одну провінцію – Ма-
лоросію. 



590 
 

Провідні осередки кобзарства в середині ХІХ століття знаходилися в 
м. Зіньків на півдні від Батурина та в м. Сосниці на північ від Батурина. 
Кобзарство поступово поширилося саме від цієї колиски на інші населені 
пункти Полтавщини від Зінькова напочатку в Лохвицю, Миргород, а піз-
ніше від Зінькова на Слобідську Україну. 

Гнат Хоткевич звернув увагу на те, що існувала різниця в технічних ас-
пектах гри на бандурі та в репертуарі кобзарів різних регіонів України.  
Він поділив кобзарів та кобзарські традиції на три групи згідно регіону, де 
вони жили та вчилися. В кожному з цих трьох регіонів створилися певні 
характерні особливости, які він почав записувати щоби вивчити як вони 
відрізняли їх один від одного. 

Коли порівнювати ці три групи відносно зафіксованого репертуару, то 
можна зробити певні висновки. Існує репертуар, що був спільний для всіх 
кобзарів, але був і репертуар, який або творився на нових територіях, або 
законсервувався в них.  

По виконавстві дум, ми бачимо, що усі три регіональні групи спільно 
мали в свойому репертуарі такі десять дум: 

1) “Олексій Попович”48 – 1, 2, 8 / 1, 2, 3, 4, 5, 6, 7, 8, 9, 15, / 1, 2, 3,4, 5, 6, 
7, 8, 9, 15; 

2) “Про бідну вдову”  – 1, 6, 7, 8, / 1, 2, 3, 4, 5, 6, 8, 9, 10, 13, / 1, 2, 3, 4, 
5, 6, 8, 9, 10, 13; 

3) “Про брата і сестру” – 1, 6, 8, 9/ 1, 2, 3, 4, 5, 6, 8, 15, / 1, 2, 3, 4, 5, 6, 8, 
15;  

4) “Івась Коновченко” – 1, 10, / 6, 7, 12, 13 / 6, 7, 12, 13;  
5) “Про козака Голоту”  – 1, 5, 6 / 1, 8; 
6) “Про втеча трьох братів з Озова” – 1, 2, 5, 6, / 7 / 7;  
7) “Плач невільників” – 1, 7, 9, 10, / 1, 2, 6, 7, 9, 10, / 1, 7, 9, 10, 13, 14; 
8) “Про смерть Хмельницького” – 9, / 6, / 9; 
9) “Про Хмельницького і Барабаша” – 1, 2, 5,10, / 9 / 9; 
10) “Маруся Богуславка” – 7 / 14 / 14. 
Цей спільний репертуар вказує на найстарший пласт, який, мабуть, 

найраніше був укладений, і наявність спільної колиски, де сформувався 
феномен ‘кобзарствоʼ. Спільний репертуар для всіх трьох регіонів станов-
лять думи, які мали моралістичний текст, та невільницькі думи. Вони були 
в репертуарі майже всіх кобзарів і були популярними поміж слухачів у всіх 
регіонах. 

Чернігівські кобзарі дещо відрізнялися від інших, бо мали ще в своєму 
репертуарі думи з часів Б. Хмельницького. Ці думи не були поширені в 
інших регіонах. Коли П. Мартинович запитував полтавського кобзаря 
І. Кравченка-Крюковського в 1876 р. чи він знав думи про 
Б. Хмельницького, то той відповів, що не знав, і взагалі не вірив, що хтось 
про нього співає. “Та тільки про нього в книжках пишуть” − стверджував 
                                                           

48 Тут після думи подані цифри, які відносяться до різних кобзарів. В першій стьобі – це кобзарі 
Чернігівщини, в другій – кобзарі Полтавщини, а в третій – кобзарі Слобідщини / Харківщини. Цифри 
зазначують кобзаря зі списку, подано в додатках. 

https://uk.wikipedia.org/wiki/Олексій_Попович
https://uk.wikipedia.org/wiki/Вдова_і_три_сини
https://uk.wikipedia.org/wiki/Дума_про_козака_Голоту
https://uk.wikipedia.org/wiki/Втеча_трьох_братів_з_Азова


591 
 

І. Кравченко-Крюковський (Хоткевич Г., с. 29) на Чернігівщині, майже всі 
були записані від одного кобзаря. 

“Сокіл і сокольонок” – 1. 
“Гноблення України польською шляхтою і повстання проти неї” – 10. 
“Богдан Хмельницький і Василь Молдавський” – 10. 
“Смерть Богдана Хмельницкого й вибір нового гетмана” – 10. 
“Білоцерківський мир і нове повстання” – 10. 
“Іван Богун” – 10. 
“Веремій Волошин” – 10. 
“Ґанджа Андибер” –10 / 1, 2. 
На Слобідщині крім дум центрального корпусу, відомих на Полтавщині 

та Чернігівщині, записано ще однин твір, невідомий в інших регіонах, а 
саме думу “Козацьке життя”. 

На Полтавщині побутували думи “Про Федора Безрідного”, “Самарські 
брати”, “Козак Нетяга” та дума з часів Б. Хмельницького “Корсунська пе-
ремога”, які не були записані в інших регіонах. На загал, бачимо, що в той 
час, коли етнографи почали записувати думи, то думи з періоду Хмель-
ниччини ще існували в репертуарі чернігівських кобзарів, але вже майже 
повністю зникли, і не були відомі на Полтавщині та Слобідських землях. 

Хоч тексти дум про Хмельниччину були записані на Чернігівщині і там 
збереглися, цей пласт дум, їх традиційне виконавство майже повністю зни-
кли на Чернігівщині за дуже короткий час, де кобзарська традиція перейш-
ла майже повністю на парарелігійні моралістичні твори. Після ХІІ Архео-
логічного зʼїзду 1902 року зацікавлення у виконанні традиційних дум зно-
ву зросло, але традиційне передавання дум від вчителя до учня вже тут не 
існувало, і кобзарі, які вирішили поповнити свій репертуар думами, вивча-
ли ці тексти з письмових джерел, а в процесі виконання часто створювали 
нетрадиційні мелодії, акомпануючи іноді зовсім нетрадиційним супрово-
дом. 

Наприкінці ХІХ століття кобзарство на Полтавщині почало зникати, 
особливо поблизу Зінькова, хоч дещо збереглося ще в районах довкола 
Миргороду. 

На Слобідщині, де традиційне кобзарство з’явилося пізніше, наприкінці 
ХІХ століття кількість кобзарів була, мабуть, найбільшою. Варто звернути 
увагу на те, що і техніка гри на бандурі тут була також розвинена найсиль-
ніше. Хоч тут кобзарі знали ще думи, проте, вони в своєму репертуарі зна-
ли їх набагато менше – 2-3 і то переважно думи моралістичного циклу. 

На думку Гната Хоткевича, найстарішою кобзарською групою, коли 
порівняти репертуар, була чернігівська. Відповідно інформації, зібраної 
відносно хронології, географії та репертуару, чернігівських кобзарів можна 
поділити на різні групи. 

Підгрупа А. (Сосницька - молодша) 
Наймолодші її представники, які дожили до ХХ століття, − Євдокія Ле-

міш, Семен Власко (1904–1967), Левко Ступак, Павло Кулик (1844–1928), 

https://uk.wikipedia.org/w/index.php?title=


592 
 

Петро Герасько (1855–1903) та Лука Думенко. У свій час вони всі вчилися 
у Прокопа Дуба (1841–1903). 

Підгрупа Б (Синявська) 
Друга гілка, починаючи з молодих кобзарів та лірників А. Гребеня 

(1878–1961), Н. Прудкого (1890–1982), В. Потапенка (1886–1934), 
Д. Симоненка (1871–1948), вчилися у Т. Пархоменка (1872–1910), який у 
свій час вчився у П. Ткаченка-Галашки (1878–1918) та Андрія Гайденка 
(1836–1896) із Синявки. Хоч докладної інформації не маємо, але за особ-
ливостями репертуару до цієї підгрупи можна, мабуть, включити Петра 
Сіроштана. Ця група зробила значний внесок у поширення бандури між 
зрячих, але мало зберегла в свойому репертуарі традиційне виконання дум, 
а з часом тексти, які вивчили нетрадиційним способом з письмових дже-
рел, після 1902 року, виконували їх уже нетрадиційним способом. 

Підгрупа В (Сосницька – старша) 
Виконавство старовинних дум збереглося в родоводі Павла Братиці 

(1825–1887), який учився в Андрія Бешка (?–1855, Сосницький п.). Остан-
ній вчився у Андрія Шута (1790–1873, Сосницький п.), учня Павла Козла 
(1760?–1830?). Ця група знала найбільшу кількість дум (по 10 дум), серед 
яких було багато дум з доби Хмельниччини.  

Підгрупа Г 
Сюди згруповані чернігівські кобзарі, про яких докладніших біографіч-

них та репертуарних відомостей не збереглося або які ще не виявлені. Сю-
ди входили такі кобзарі, як Федір Кожухівський, котрий ходив разом з П. 
Дубом та П. Братицею і, можливо, належив до підгрупи В. 

Для репертуару підгрупи А у старших учасників характерні думи “Про 
Хмельницького і Барабаша”, “Буря на Чорному морі”, “Про козака Голо-
ту”. 

У репертуарі підгрупи Б переважно були такі думи, як “Сестра та брат”, 
“Бідна вдова”, “Плач невольників” і “Олексій Попович”. Коли порівняти 
назви дум у їхньому репертурі, то стане очевидним, що ця група спорідне-
на дещо з репертуаром слобідських кобзарів. 

Думи “Бідна вдова”, “Плач невільника”, “Плач невільників”, “Озівські 
брати”, “Козак Голота”, “Фесько Андибер”, “Івась Коновченко”, “Сокіл”, 
“Олексій Попович”, “Хмельницький і Барабаш", “Гноблення України”, 
“Богдан Хмельницький і Василь Молдавський”, “Смерть Хмельницького”, 
“Білоцерківський мир”, “Іван Богун”, “Веремій Волошин” − основа репер-
туару підгрупи В. Як видно, ця підгрупа не лише найбагатша кількістю 
дум в своєму репертуарі і включає найбільшу кількість дум із періоду 
Хмельниччини. Всі кобзарі в цій групі належили до старої верстви кобза-
рів. 

Як бачимо зі списку, найбільше кобзарів, про яких ми знаємо, було на 
території сьогоднішньої Полтавської області й то переважно північної її 
частини. Тут знаходилися кілька центрів кобзарської активности. 

 
 



593 
 

Підгрупа А – Зіньківська 
і) Ів. Городницький (Констянтиноград, Х.), С. Скорик (1855–?) (Ізюм, 

Констянтиноград, Х.), В. Парасочка (Констянтиноград, Х. ), М. Кравченко 
(Миргород), які всі вчилися у Хведора Гриценка-Холодного (1814–1889), 
учня Д. Кочерги (1811–?), котрий у свій час вчився у Івана Хмельницького 
(с. Бобрівник); (Ми тут бачимо, що кілька учнів Ф. Гриценка-Холодного 
переїхали на Харківщину, і, мабуть, харківська традиція гри на бандурі має 
свої корені у нього та в його вчителя). 

іі) А. Курочка, М. Кулик (Гордієць), О. Поливський, Й. Харченко, 
Н. Чернецький, які вчилися в Івана Хмеля-Хмельницького (с. Бобрівник). 

ііі) І. Кравченко-Крюковський (Лохвиця), Ів. Кравченко (Лохвиця), 
С. Бідило, С. Лотиш (Гадяч) які вчилися у Г. Вовка-Зелінського (1750–
1850). 

іv) Хв. Гриценко-Холодний (1814–1889) – учився в В. Назаренка (1762–
1832). 

Хв. Гриценко-Холодний (1814–1889) – учився в С. Чаплі (торбаніст, ? – 
1855) (Охтирка, Лебедин). 

Хв. Гриценко-Холодний (1814–1889) – учився в І. Однорога (Сумщи-
на), який вчився в кобзаря Билини (Богодухів). 

О. Говтань (1904?) – можливо, що вчився у Ф. Гриценка. 
О. Вересай учився в Є. Андріяшівського (с. Андріяшівка) та 

С. Кошового (с. Голінка поблизу Ромна). 
Підгрупа Б – (Лохвицька)  
і) Д. Симоненко (1871–1948), який вчився у М. Дубини (1852–1933) 

(Решетилівка), котрий вчився в І. Кравченка-Крюковського (1815–1885), 
якого свого часу навчав зіньківський кобзар Хв. Гриценко-Холодний. 

іі) І. Кравченко-Крюковський (1815–1885) – у К. Губи (Прилуки). 
ііі) І. Кравченко-Крюковський (1815–1885) – у Вовка-Зелінського. 
іv) І. Кравченко-Крюковський (1815–1885) – у Касяна Кравченка. 
v) Д. Скорик (1856 - ? ) (Лохвиця-Пирятин) у Хв. Холодного. 
iv) О. Сластіон учився в П. Неховайзуба (Лохвиця). 
Підгрупа В – (Миргородська) 
і) М. Кравченко учився в Хв. Гриценко-Холодного (Зіньків). 
іі) М. Кравченко та О. Савченко (с. 1906), які училися у С. Яшного 

(1813–1903); а той учився в С. Кошового (Зіньків, а чи не с. Голінка?). 
iii) О. Кальний та Платон Кравченко, вчилися, мабуть, в одного вчите-

ля, можливо, в Івана (з Хомутців) (1845–1882?), який вчився в Івана (Ко-
мишанський панотець) (с. 1805), який знав 13 дум. 

iv) Ю. Бутовський (1835–1885) (с. Липняги, Мир. п.). 
Підгрупа Г – (Лубенська)  
А. Никоненко (с. 1856) (вчився у І. Кравченка-Крюковського). 
Ф. Кононенко (с. 1850).  
О. Михайюк (1850). 
Підгрупа Ґ – (Золотоніська)  
Ів. Жовнянський (Золотоноша) (вчився у І. Кравченка-Крюковського). 



594 
 

Підгрупа Д – Прилуцька 
Гр. Любисток – придворний бандурист (1730–39), який тут народився і 

жив. 
Сакон Стрічка учився в Івана Стрічки (?–1833).  
В. Бублик (З Никонівки), Ярохтей (з Березівки), А. Негрія (з Березівки), 

які вчилися в О. Вересая (1801–1876), який вчився в Є. Андріяшівського 
(Андріяшівка, Ромен), Семена Кошового (с. Голінка), Ничипора Коляди 
(лірник з містечка Глинське). 

Т. Магадин (1801–1876), мабуть, вчився у С. Кошового.  
В Іржавці Прилуцького повіту народився Грицько на прізвисько Коб-

зар, який грав на кобзі і співав козацькі пісні та брав участь у Коліївському 
повстанні 1768 року.  

У цій групі кобзарі грали на своїх інструментах, притискаючи струни 
до грифа. Це ми бачимо в техніці гри О. Вересая та Т. Магадина. Також 
можна було сподіватися, що така техніка була і в Г. Любистка та 
Г. Кобзаря. 

Підгрупа Е – Пирятинська 
А. Вечірський (Пирятин) (с.1876). 
Ф. Баша (1818 – ? ), який вчився у Лантуха. 
Окрема група (інші) 
С. Говт(в?)ань (с. 1909) 
Підгрупа А з осередком у Зінькові була найбільшою за кількістю коб-

зарів, а також найбагатшою за репертуаром. Від кобзаря Хв. Гриценка за-
писано 8 дум, між ними: “Озівські брати”, “Івась Коновченко”, “Про сест-
ру та брата”, “Маруся Богуславка”, “Олексій Попович”, “Про бідну вдову” 
та “Фесько Андибер”. 

Підгрупа Б з осередком у м. Лохвиці. Найсильніший учасник був 
І. Кравченко-Крюковський, від якого було записано 9 дум: “Озівські бра-
ти”, “Сестра та брат”, “Сокіл і Соколя”, “Олексій Попович”, “Бідна вдова”, 
“Безрідний”, “Самарські брати”, “Проводи козака” та “Самійло Кішка”. 

Слобідська група, на переконання Гната Хоткевича, була, мабуть, най-
молодша з кобзарських груп. Це, можливо, пов᾽язано з тим, що слобідські 
землі (Харківська та Сумська обл.) були заселені дещо пізніше, коли стало 
безпечніше жити на цих територіях після упокорення кримських татар 
1774 року. Сюди переважно переселялися люди з території Гетьманщини. 

Підгрупа А – (Кулибабська) – переселення з Полтавщини 
і) Молодші представники Микола Демченко (1870–1920?), Стефан Го-

робець ((1883–1933), Ераст Вудянський (1862–1934), Григорій Байдиков 
(?–1899), П. Древченко (1863–1934), які вчилися у Гната Гончаренка 
(1835–1917), котрий у свій час вчився у П. Кулибаби (1805–1874), який 
вчився у О. Вересая (1801–1876) з Полтавщини.   

іі) Михайло (з Миронівки), Улян, які вчилися у П. Кулибаби (1805–
1874), який у свій час вчився у О. Вересая.   

Ііі) До цієї групи, можливо, входять П. Грушка (1840–1883) та 
Д. Зимогляд (1863–?).  



595 
 

Підгрупа Б – (Козирська) 
і) Молодші представники: Є. Мовчан (1898–1968), З. Бенший, 

Г. Кожушко (1880–1924) та І. Кучеренко (1878–1937), які вчилися у 
С. Пасюги (1862–1933), який у свій час вчився у С. Бідили, а той – у 
Хв. Вовка (Зелінського) (1798–1889), учня Тихона Козиря. 

іі) І. Кучеренко (1878–1937), М. Христенко, Н. Колісник, які вчилися у 
П. Гащенка; а той – у С. Бідила та Д. Троч(щ?)ченка; який вчився у 
Хв. Вовка-(Зелінського) (1798–1889), який вчився у Тихона Козиря. 

Ііі) М. Даниленко, П. Дашенко, які вчилися у О. Бутенка (1860– ?) (у 
Люботині), учня Ю. Куліша, який вчився у Хв. Вовка, учня Тихона Козиря.  

іv) І. Нетеса (1862–1933), учня Ю. Куліша, який вчився у Хв. Вовка, а 
той –у Тихона Козиря.  

Підгрупа В - (Люботинська) 
П. Каліберга (1882–1933), який вчився у І. Токаря (1860–?). Ця група, 

можливо, споріднена з групою Б., адже О. Бутенко жив у Любитині, і, мо-
жливо, мав зв’язок із Хв. Вовком, який у свій час вчився у Т. Козиря.  

Підгрупа Г 
До цієї підгрупи входять ті, які ще не були визначені по вищих групах, 

а саме: кобзарі Ткаченко, М. Фесенко, М. Боклага (1840–1920?), 
М. Ригоренко (1770–1850), Г. Цибко, І. Казан (1852–1929?) (Богодухів), 
М. Куліченко (1877–?) (Вовчанськ). 

У підгрупі А в репертуарі були думи “Олексій Попович”, “Іван Конов-
ченко”, “Озівськи брати”, “Плач невольників” та моралістичні думи “Про 
бідну вдову”,  “Про сестру та брата”. 

У підгрупі Бі в реперуарі були думи “Плач невольників”, “Озівськи 
брати”, “Про бідну вдову”,  “Про Івася Коновченка”. Подібний репертуар, 
як у підгрупі А. 

У підгрупі Бііі в репертуарі були думи “Олексій Попович”, “Козак Го-
лота”, “Про вдову”, “Про сестру та брата”, “Плач невольників”. Ця група 
відрізняється дещо в тім, що виконували думу “Про Козака Голоту”. 

Підгрупа Бiv споріднена з підгрупою Бііі. 
Репертуар кобзаря М. Ригоренка (1790–1850) відмінний від кобзарів 

молодших поколінь. У його репертуарі були думи з періоду Хмельниччи-
ни, а саме – “Козацьке життя”, “Корсунська перемога”, “Козак Нетяга”, 
крім думи про “Марусю Богуславку” та “Плач невольника”. Це підказує 
якийсь зв’язок із думами про Хмельниччину, які були записані на Чернігі-
вщині, хоч думи, які побутували на Слобідських землях, були дещо від-
мінними.  

Взагалі в Харківській групі найхарактерніші думи були з моралістич-
ним змістом: “Про бідну вдову”, “Про сестру та брата”, “Про Олексія По-
повича”. Відчувається, що з плином часу на Слобідщині позабувалися ду-
ми про Хмельниччину так само, як з часом вони позабувалися і на Чернігі-
вщині. 

Як видно з таблиці, існували певні специфічні центри активної кобзар-
ської діяльности.  



596 
 

На Чернігівщині: Сосницький повіт, м. Мена, Сосниця, Синявка. 
На Полтавщині: Зіньків, Миргород, Комишня. 
На Харківщині: Богодухів.  
З інформації, яку вдалося знайти, виявляється, що головним центром, 

який можна вважати колискою, звідки кобзарство поширилося на Полтав-
щині та на Слобідщині, є трикутник Комишня – Зіньків – Миргород. 

Коли аналізувати інформацію про Чернігівську кобзарську групу, то 
бачимо, що існувало певне споріднення з Зіньківською групою (по залиш-
ках спільного репертуару), але Чернігівщина виділяється через репертуар 
дум з періоду Хмельниччини. 

Можна зробити припущення, що Чернігівська група відірвалася від ко-
бзарської колиски раніше, ніж була створена Слобідська та інші Полтавсь-
кі кобзарські групи. Якщо порівняти ще техніку гри на бандурі та спосіб 
тримання інструменту, то виглядає, що Чернігівська група споріднена з 
технікою гри та тримання бандури, до якої вдавалися кобзарі Миргороду. 

Вище подані матеріали вказують, що гілка слобідського кобзарства, 
мабуть, вийшла з району довкола міста Зінькова на Полтавщині. Також ба-
чимо, що лохвицькі та миргородські кобзарі також були в тісних зв’язках 
із кобзарями із Зінькова і звідси деякі, як миргородець М. Кравченко, без-
посередньо перейняли науку. Не вдалося ще знайти прямі зв’язки зіньків-
ських кобзарів з чернігівською групою кобзарів. 

Інформація, подана вище відносно династії навчання, підказує нам, що 
початки гри на народній бандурі та й феномен кобзарства, мабуть, були 
закладені десь у районі довколо міста Зіньківа, очевидно в другій половині 
ХVIII ст., тобто в періоді 1740–1785 років. 

Для створення феномену кобзарства мали бути відповідні умови, в пе-
ршу чергу економічні, а також і культурні. Щоби знайти кобзарську колис-
ку, треба шукати місце, де в цьому районі і в цей час економічні умови іс-
нували, щоб фінансово утримати відповідні культурні заходи для такого 
початку. Населення також мало бути готове для утримання цієї традиції, 
адже кобзарське виконавство могло існувати тільки тоді, коли існувала ві-
дповідна авдиторія, яка прихильно ставилася до виконавської творчости 
кобзарів. 

Якщо аналізувати традицію миргородських кобзарів, то виявляється, 
що вони дістали свої знання від кобзарів із району Зінькова. Так само ба-
чимо, що кобзарі із Лохвиці та Слобідські кобзарі вчилися або мали 
зв’язки з тими, хто навчався в районах довколо Зінькова. 

Нам відомо про існування різних кобзарських наук, які відрізнялися 
одина від одної в техніці гри на інструменті та репертуарі. 

Крім Зіньківської та Миргородської науки П. Мартинович говорив 
О. Сластіонові, що була ще Комишанська наука. Як ці науки відрізнялися? 
Коли маємо певну інформацію про Зіньківську та Миргородську науку, то 
до нас, на жаль, мало дійшло інформації про Комишанську науку. 



597 
 

Точного розтлумачення цих різних кобзарських наук ми не маємо, але 
можна зробити певні висновки та загальні порівняння на базі інформації, 
яка дійшла до нас.  

Найчастіше згадується Зіньківська наука. Цей термін зустрічається і в 
слобідських кобзарів, а також у розмові з миргородським кобзарем 
М. Кравченком, який певний час проходив навчання в зіньківського кобза-
ря Хведора Гриценка-Холодного. Вона пов’язана в першу чергу з технікою 
гри на бандурі, постановкою рук, триманням бандури, а також з репертуа-
ром кобзарів Хв. Гриценка-Холодного і Гаврила Вовка, які жили поблизу 
міста Зінькова. В Зіньківській науці тримають бандуру специфічно, пара-
лельно до тіла виконавця, так, щоби дати можливість лівій руці грати по 
струнах близько до обичайки. Техніка гри на бандурі пов’язана із Зіньків-
ською наукою на початку ХХ століття стала основною пізніше для харків-
ської академічної школи гри на бандурі, яку розробив Гнат Хоткевич. 

У миргородського кобзаря М. Кравченка також зустрічаємо згадки, що 
він володів крім Зіньківської ще й Миргородською наукою. Кобзар 
М. Кравченко, крім навчання у Хв. Гриценка-Холодного, також вчився у 
миргородського кобзаря С. Яшного, який на зображеннях тримав свій ін-
струмент дещо по інакшому, ніж Хв. Гриценко-Холодний. С. Яшний також 
мав дещо відмінний репертуар. Різниці в триманні бандури, постановці рук 
та репертуарі підказують нам існування іншої традиції. 

У Миргодській науці інструмент тримався простокутно до тіла вико-
навця. Ліва рука грала виключно на басках, тобто на струнах, які були на-
тягнені по шийці, а права – на приструнках. Ця постановка рук і спосіб гри 
та тримання інструменту стали основою для створення пізніше так званої 
Київської ‘академічної’ школи гри на бандурі49.  

Точного розтлумачення поняття ‘Комишанська наукаʼ сьогодні ніде не 
зустрічається, але вона, мабуть, відрізнялася за способом гри на бандурі 
від Зіньківської та Миргородської. Існує ще техніка гри на бандурі, де 
струни придавлювали до грифа. До неї вдавався О. Вересай. Можна зроби-
ти припущення, що Комишанська техніка гри також могла бути й такою. 
Інші науки – Зіньківська та Миргородська − пов’язані з географічними 
центрами, то, можливо, що і Комишанська наука також пов’язана з певним 
географічним центром. 

Недалеко від Зінькова існують кілька географічних пунктів, які мають 
споріднену назву. Це село Комишанка Недригайлівського району Сумської 
області, яке знаходиться на лівому березі річки Сули. (Існує ще селище 
Комишня в Миргородському районі Полтавської області, поблизу річки 
Хоролу.) Назва ‘Комишанкаʼ (Комишенка, Комишина, Комишна, Комиш-
но) походить від назви річки, на якій знаходиться цей поселений пункт. 
Містечко було засновано за часів Б. Хмельницького, а весь цей район за-

                                                           
49  Г. Хоткевич вважає, що Київським назвали тому, що цим способом грали учасники Київської ка-

пели бандуристів. 



598 
 

хопив Ярема Вишневецький разом із містами Гадяч, Зіньків, Охтирка та 
Опішня в 1646 р. 

Уже в 1654 село Комишанка називали городом. Тут у середині ХVIII 
століття була споруджена велика церква Покровська, а при церкві заснова-
на потужна школа та ще й шпиталь, де лікували населення, між ними коза-
ків та сліпців. Економіка цього міста також була досить розвинена на той 
час. Були численні водяні млини, 8 вітряків, цегельний  та винокурний за-
води.   

1831 року в Російській імперії була епідемія холери, в наслідку якої за-
гинуло найбільше людей саме в цьому районі. На додаток в 1832–1834 ро-
ках не було дощів і був великий голод, від чого в цьому районі 40% насе-
лення повмирало (у порівнянні з 1933 роком у цьому районі вимерло тіль-
ки 10% населення). Особливо постраждали кріпаки та ті, які були безземе-
льні.  

П. Мартинович вважав Комишанку одним із провідних кобзарських 
центрів та, можливо, і колискою кобзарського феномену, коли взяти до 
уваги культурний центр із Покровською церквою, школою та шпиталем. 
Коли взяти до уваги, що через хворобу та неврожай велика кількість людей 
тут постраждала і у 30–40-их роках ХІХ століття він занепав, то можна 
зрозуміти, чому згодом забувалася колишня кобзарська слава цього райо-
ну. 

Центр комишанського кобзарства, мабуть, тоді перейшов на Зіньків, а 
звідти воно поширилося на інші міста (Лохвицю, Миргород, Пирятин, Га-
дяч), а пізніше на Слобідщину.  

Щоправда, ще залишається незрозумілим процес переходу кобзарства 
на північ – у Чернігівщину, в Сосницю. На розповсюдження феномену ко-
бзарства на Слобідщині вплинуло те, що через село Комишанку пошта пе-
вний час ішла з Гадяча на Охтирку. Ці поштові шляхи, можливо, також 
вплинули і на поширення кобзарства. 

Тут не йдеться, про те, що всі думи були тут творені, адже колиска для 
творення дум вказує на Правобережну Україну. Проте умови тут існували 
для того, щоб поєднати думи, цитроподібну бандуру для створення та офо-
рмлення кобзарської традиції.  

Так, на базі джерел, які до нас дійшли і які нам сьогодні доступні, мож-
на зробити припущення, що феномен кобзарства постав та був сформова-
ний саме на теренах Гетьманщини. 

1) Хоч деякі дослідники вважають, що думи творилися на території 
Правобережної України, проте, феномен кобзарства існував лише в межах 
території старої Гетьманщини, тобто на території Лівобережної України в 
межах сучасної Чернігівської, Полтавської, Сумської та Харківської облас-
тей. Це нам вказує на територію, де потрібно шукати джерело появи фено-
мену кобзарства. Ліра була поширена по обох боках Дніпра, але феномен 
грання на народній бандурі там не існував і не поширювався на території 
Правобережної України. 



599 
 

2) На базі біографічних описів, які до нас дійшли, можемо визначити 
родовід кобзарської науки, тобто від якого кобзаря учень перебрав своїх 
знань та кобзарське ремесло. Це бувало в географічно близьких районах, 
адже люди, і в першу чергу сліпці, а ще й молоді учні, далеко не ходили на 
навчання. 

3) Органолоґічні студії кобзарського інструментарію нам можуть підка-
зати чимало для порівняльних студій виконавських шкіл, кобзарських ін-
струментів і т. ін. Рівно ж, і манера гри також була споріднена, і можна за-
повнити відсутню інформацію при наявности іконографічних джерел, роб-
лячи певні висновки відносно кобзарських шкіл та способів гри. 

4) Крім вище поданої інформації, коли зробити порівняння кобзарсько-
го репертуару, можна створити ареали поширення певних творів, особливо 
порівняючи думи, які кобзарі виконували. Учень перебирав текст думи від 
свого вчителя, який включав спільні риси з тексту свого вчителя. Можна 
зробити певні висновки, порівнюючи тексти, щоби узнати, хто від кого 
вчився, і процес перетворення та передавання від вчителя до учня. 

 
Васюта, О. (2001). Кобзарство та лірництво на Чернігівщині: наук.-

допом. бібліогр. покажчик. Чернігів. 
Горленко, В. (1884). Кобзари и лирники. Київ. 
Жеплинський, Б., Ковальчук, Д. (2011). Українські кобзарі, бандуристи, 

лірники. Енциклопедичний довідник. Галицька видавнича спілка. Львів.  
Кушпет, В. (2007). Старцівство: мандрівні співці-музиканти в Україні 

(ХІХ – поч. ХХ ст.). Темпора. Київ.  
Мистецтво України (1997). Біографічний довідник. Київ. 
Мішалов, В. (1986). Українські кобзарі-бандуристи. Сідней. Австралія. 
Мішалов, В. (2013). Харківська бандура – культурологічно-мистецькі 

аспекти ґенези і розвитку виконавства на українському народному ін-
струменті. Серія Слобожанський світ. Харків–Торонто. 

Черемський, К. (1999). Повернення традиції. Центр Леся Курбаса. Хар-
ків. 

Черемський, К. (2002). Шлях звичаю. Глас. Харків. 
Хоткевич Гнат (Без року видання). Матеріали про кобзарів і бандурис-

тів (Чорнові записки, вирізки з газет і інше - Автофраф) ЦДІА УСРС у 
Львові Фонд #688, Опис #1, Од зб. #191 

 
      ДОДАТКИ: 
 
Традиційний репертуар кобзарів Чернігівщини 
 
Думи 
1) “Плач невольника”– 1, 2, 6, 7, 9, 10  
2) “Про Хмельницького і Барабаша” – 1, 2, 5, 10 
3) “Про втечу трьох братів з Озова” – 1, 2, 5, 6 
4) “Про брата і сестру” – 1, 6, 8, 9 

https://uk.wikipedia.org/wiki/%D0%96%D0%B5%D0%BF%D0%BB%D0%B8%D0%BD%D1%81%D1%8C%D0%BA%D0%B8%D0%B9_%D0%91%D0%BE%D0%B3%D0%B4%D0%B0%D0%BD_%D0%9C%D0%B8%D1%85%D0%B0%D0%B9%D0%BB%D0%BE%D0%B2%D0%B8%D1%87
https://uk.wikipedia.org/wiki/%D0%9A%D0%BE%D0%B2%D0%B0%D0%BB%D1%8C%D1%87%D1%83%D0%BA_%D0%94%D0%B0%D1%80%D1%96%D1%8F_%D0%91%D0%BE%D0%B3%D0%B4%D0%B0%D0%BD%D1%96%D0%B2%D0%BD%D0%B0
https://uk.wikipedia.org/wiki/%D0%A3%D0%BA%D1%80%D0%B0%D1%97%D0%BD%D1%81%D1%8C%D0%BA%D1%96_%D0%BA%D0%BE%D0%B1%D0%B7%D0%B0%D1%80%D1%96,_%D0%B1%D0%B0%D0%BD%D0%B4%D1%83%D1%80%D0%B8%D1%81%D1%82%D0%B8,_%D0%BB%D1%96%D1%80%D0%BD%D0%B8%D0%BA%D0%B8._%D0%95%D0%BD%D1%86%D0%B8%D0%BA%D0%BB%D0%BE%D0%BF%D0%B5%D0%B4%D0%B8%D1%87%D0%BD%D0%B8%D0%B9_%D0%B4%D0%BE%D0%B2%D1%96%D0%B4%D0%BD%D0%B8%D0%BA
https://uk.wikipedia.org/wiki/%D0%A3%D0%BA%D1%80%D0%B0%D1%97%D0%BD%D1%81%D1%8C%D0%BA%D1%96_%D0%BA%D0%BE%D0%B1%D0%B7%D0%B0%D1%80%D1%96,_%D0%B1%D0%B0%D0%BD%D0%B4%D1%83%D1%80%D0%B8%D1%81%D1%82%D0%B8,_%D0%BB%D1%96%D1%80%D0%BD%D0%B8%D0%BA%D0%B8._%D0%95%D0%BD%D1%86%D0%B8%D0%BA%D0%BB%D0%BE%D0%BF%D0%B5%D0%B4%D0%B8%D1%87%D0%BD%D0%B8%D0%B9_%D0%B4%D0%BE%D0%B2%D1%96%D0%B4%D0%BD%D0%B8%D0%BA
https://uk.wikipedia.org/wiki/%D0%94%D1%83%D0%BC%D0%B0_%D0%BF%D1%80%D0%BE_%D0%BF%D0%BB%D0%B0%D1%87_%D0%BD%D0%B5%D0%B2%D1%96%D0%BB%D1%8C%D0%BD%D0%B8%D0%BA%D0%B0
https://uk.wikipedia.org/wiki/%D0%94%D1%83%D0%BC%D0%B0_%D0%BF%D1%80%D0%BE_%D0%A5%D0%BC%D0%B5%D0%BB%D1%8C%D0%BD%D0%B8%D1%86%D1%8C%D0%BA%D0%BE%D0%B3%D0%BE_%D1%96_%D0%91%D0%B0%D1%80%D0%B0%D0%B1%D0%B0%D1%88%D0%B0
https://uk.wikipedia.org/wiki/%D0%92%D1%82%D0%B5%D1%87%D0%B0_%D1%82%D1%80%D1%8C%D0%BE%D1%85_%D0%B1%D1%80%D0%B0%D1%82%D1%96%D0%B2_%D0%B7_%D0%90%D0%B7%D0%BE%D0%B2%D0%B0
https://uk.wikipedia.org/wiki/%D0%94%D1%83%D0%BC%D0%B0_%D0%BF%D1%80%D0%BE_%D1%81%D0%B5%D1%81%D1%82%D1%80%D1%83_%D1%82%D0%B0_%D0%B1%D1%80%D0%B0%D1%82%D0%B0


600 
 

5) “Про бідну вдову” – 1, 6, 7, 8, 9 
6)) “Олексій Попович” – 1, 2, 8 
7) “Про козака Голоту” – 1, 5, 6 
8) “Про Фесько Ґанжа Андибер” – 1, 2 
9) “Івась Коновченко” – 1  
10) “Сокіл і соколонок”– 1  
11) “Федір безродный” – 6 
12) “Про смерть Хмельницького”– 6 
13) “Про смерть козака бандуриста” – 6 
14) “Маруся Богуславка” – 7 
15) “Гноблення України польською шляхтою і повстання проти неї” – 

10 
16) “Богдан Хмельницький і Василь Молдавський” – 10 
17) “Смерть Богдана Хмельницкого й выборе нового гетмана” – 10 
18) “Білоцерківський мир і нове повстання” – 10 
19) “Іван Богун” – 10 
20) “Веремій Волошин” – 10 
21) “Ґанджа Андибер” – 10 
22) “Коновченко” – 10 
 
Історичні пісні 
Про Морозенка  
Про Саву Чалого  
 
Моралістичні пісні 
приказка “Про тещу”  
 
Псальми 
про Петра і Павла  
про Николая  
про Лазаря  
 
Сатиричні пісні  
“Хома і Ярема”  
“Дворянка”  
“Міщанка”  
“Теща”  
“Щиглове весілля”  
“Про чечітку”  
Інструментальні твори 
“Козачок”  
“Дудочка” 
“Тетяна”  
 
Традиційний репертуар Полтавських кобзарів 

https://uk.wikipedia.org/wiki/%D0%92%D0%B4%D0%BE%D0%B2%D0%B0_%D1%96_%D1%82%D1%80%D0%B8_%D1%81%D0%B8%D0%BD%D0%B8
https://uk.wikipedia.org/wiki/%D0%9E%D0%BB%D0%B5%D0%BA%D1%81%D1%96%D0%B9_%D0%9F%D0%BE%D0%BF%D0%BE%D0%B2%D0%B8%D1%87
https://uk.wikipedia.org/wiki/%D0%94%D1%83%D0%BC%D0%B0_%D0%BF%D1%80%D0%BE_%D0%BA%D0%BE%D0%B7%D0%B0%D0%BA%D0%B0_%D0%93%D0%BE%D0%BB%D0%BE%D1%82%D1%83
https://uk.wikipedia.org/wiki/%D0%A4%D0%B5%D1%81%D1%8C%D0%BA%D0%BE_%D2%90%D0%B0%D0%BD%D0%B6%D0%B0_%D0%90%D0%BD%D0%B4%D0%B8%D0%B1%D0%B5%D1%80
https://uk.wikipedia.org/wiki/%D0%94%D1%83%D0%BC%D0%B0_%D0%BF%D1%80%D0%BE_%D0%86%D0%B2%D0%B0%D1%81%D1%8F_%D0%9A%D0%BE%D0%BD%D0%BE%D0%B2%D1%87%D0%B5%D0%BD%D0%BA%D0%B0
https://uk.wikipedia.org/w/index.php?title=%E2%80%9D%D0%A1%D0%BE%D0%BA%D1%96%D0%BB_%D1%96_%D1%81%D0%BE%D0%BA%D0%BE%D0%BB%D0%BE%D0%BD%D0%BE%D0%BA%E2%80%9D&action=edit&redlink=1
https://uk.wikipedia.org/wiki/%D0%91%D0%BE%D0%B3%D0%B4%D0%B0%D0%BD_%D0%A5%D0%BC%D0%B5%D0%BB%D1%8C%D0%BD%D0%B8%D1%86%D1%8C%D0%BA%D0%B8%D0%B9_%D1%96_%D0%92%D0%B0%D1%81%D0%B8%D0%BB%D1%8C_%D0%9C%D0%BE%D0%BB%D0%B4%D0%B0%D0%B2%D1%81%D1%8C%D0%BA%D0%B8%D0%B9


601 
 

 
Думи 
1) “Про втечу трьох братів з Озова” – 1, 2, 4, 5, 7, 8, 9, 10, 11, 12, 13, 14, 

15, 16, 17, 18, 19, 20, 21, 22 
2) “Про бідну вдову” – 3, 5, 9, 10, 11, 12, 13, 15, 16, 17, 19, 20, 22 
3) “Івась Коновченко” – 1, 5, 12, 14, 15, 16, 20, 21 
4) “Маруся Богуславка” – 5, 7, 9, 10, 13, 19, 22 
5) “Буря на Чорному морі” – 1, 3, 14, 15, 17, 18, 19 
6) “Про брата і сестру” – 1, 5, 9, 12, 14, 17 
7) “Самарські брати” – 5, 9, 10, 12, 13, 21 
8) “Плач невільників”– 3, 10, 13, 16, 20 
9) “Олексій Попович” – 5, 8, 9, 12, 21 
10) “Вітчим – 3, 12, 15, 21 
11) “Про козака Голоту” – 8, 12, 17 
12) “Сaмійло Кішка” – 9, 12, 21 
13) “Федір безродний” — 3, 12, 21 
14) “Плач невольника” – 3, 10 
15) “Козацьке життя” – 1, 14 
26) “Сокіл і соколонок” – 6, 12 
17) “Отаман Матіяш” – 21 
18) “Іван Бoгуславець” – 21 
19) “Вдова Івана Сірка і Сірченки” – 21 
20) “Вдова з Чичельниці” – 21 
21) “Про Фесько Ґанжа Андибер” – 5, 
 
Історичні пісні 
Про Саву Чалого 
 
Псальма  
Ісусе мій прелюбезний 
Ісусе, пане милий* 
Псальма про Гліба і Бориса – 9 
*Ой горе, горе на світі жити, 
“Ой ушли лої літа, яко вихрь в круги світа” 
Правда 
Про Лазаря 
Про Почаївську Божу матір 
Смотрится к нам смерте 
Правда 
Ушли моя лита 
Смотрится к нам смерте 
Плаче гуде і ридає 
Царю, Христе! 
Почаївська Боже матер 
Николай 

https://uk.wikipedia.org/wiki/%D0%92%D1%82%D0%B5%D1%87%D0%B0_%D1%82%D1%80%D1%8C%D0%BE%D1%85_%D0%B1%D1%80%D0%B0%D1%82%D1%96%D0%B2_%D0%B7_%D0%90%D0%B7%D0%BE%D0%B2%D0%B0
https://uk.wikipedia.org/wiki/%D0%92%D0%B4%D0%BE%D0%B2%D0%B0_%D1%96_%D1%82%D1%80%D0%B8_%D1%81%D0%B8%D0%BD%D0%B8
https://uk.wikipedia.org/wiki/%D0%94%D1%83%D0%BC%D0%B0_%D0%BF%D1%80%D0%BE_%D0%86%D0%B2%D0%B0%D1%81%D1%8F_%D0%9A%D0%BE%D0%BD%D0%BE%D0%B2%D1%87%D0%B5%D0%BD%D0%BA%D0%B0
https://uk.wikipedia.org/wiki/%D0%94%D1%83%D0%BC%D0%B0_%D0%BF%D1%80%D0%BE_%D1%81%D0%B5%D1%81%D1%82%D1%80%D1%83_%D1%82%D0%B0_%D0%B1%D1%80%D0%B0%D1%82%D0%B0
https://uk.wikipedia.org/wiki/%D0%9E%D0%BB%D0%B5%D0%BA%D1%81%D1%96%D0%B9_%D0%9F%D0%BE%D0%BF%D0%BE%D0%B2%D0%B8%D1%87
https://uk.wikipedia.org/wiki/%D0%94%D1%83%D0%BC%D0%B0_%D0%BF%D1%80%D0%BE_%D0%BA%D0%BE%D0%B7%D0%B0%D0%BA%D0%B0_%D0%93%D0%BE%D0%BB%D0%BE%D1%82%D1%83
https://uk.wikipedia.org/wiki/%D0%94%D1%83%D0%BC%D0%B0_%D0%BF%D1%80%D0%BE_%D0%BF%D0%BB%D0%B0%D1%87_%D0%BD%D0%B5%D0%B2%D1%96%D0%BB%D1%8C%D0%BD%D0%B8%D0%BA%D0%B0
https://uk.wikipedia.org/w/index.php?title=%E2%80%9D%D0%A1%D0%BE%D0%BA%D1%96%D0%BB_%D1%96_%D1%81%D0%BE%D0%BA%D0%BE%D0%BB%D0%BE%D0%BD%D0%BE%D0%BA%E2%80%9D&action=edit&redlink=1
https://uk.wikipedia.org/wiki/%D0%A4%D0%B5%D1%81%D1%8C%D0%BA%D0%BE_%D2%90%D0%B0%D0%BD%D0%B6%D0%B0_%D0%90%D0%BD%D0%B4%D0%B8%D0%B1%D0%B5%D1%80


602 
 

*Варвара 
 
Сатиричні пісні  
Біда 
Міщанка 
Дворянка 
Гарбуз 
Бугай 
Чечітка 
Про Хому та Ярему 
Гарбуз 
Вередунки 
Міщанка 
 
Інструментальні твори 
“Козачок” 
“Дудочка” 
“Горлиця” 
“Полянка” 
“Метелиця» 
“Саврадим” 
“Молодичка” 
“Чоботи” 
 
Традиційний репертуар записаний від Слобожанських кобзарів 
 
Думи 
1) “Олексій Попович” – 1, 2, 3,4, 5, 6, 7, 8, 9, 15 
2) “Про бідну вдову” – 1, 2, 3, 4, 5, 6, 8, 9, 10, 13 
3) “Про брата і сестру” – 1, 2, 3, 4, 5, 6, 8, 15 
4) “Плач невільників – 1, 7, 9, 10, 13, 14 
5) “Івась Коновченко” – 6, 7, 12, 13 
6) “Про козака Голоту” – 1, 8 
7) “Самарські брати” – 10, 11 
8) “Про смерть Хмельницького” – 9 
9) “Про смерть козака бандуриста” – 9 
10) “Маруся Богуславка” – 14 
11) “Про Хмельницького і Барабаша” – 9 
12) “Про втечу трьох братів з Озова” – 7 
13) “Козак Нетяга” – 14 
14) “Козацьке життя” – 14 
15) “Корсунська перемога” – 14 
 
Історичні пісні 
Про Морозенка 

https://uk.wikipedia.org/wiki/%D0%9E%D0%BB%D0%B5%D0%BA%D1%81%D1%96%D0%B9_%D0%9F%D0%BE%D0%BF%D0%BE%D0%B2%D0%B8%D1%87
https://uk.wikipedia.org/wiki/%D0%92%D0%B4%D0%BE%D0%B2%D0%B0_%D1%96_%D1%82%D1%80%D0%B8_%D1%81%D0%B8%D0%BD%D0%B8
https://uk.wikipedia.org/wiki/%D0%94%D1%83%D0%BC%D0%B0_%D0%BF%D1%80%D0%BE_%D1%81%D0%B5%D1%81%D1%82%D1%80%D1%83_%D1%82%D0%B0_%D0%B1%D1%80%D0%B0%D1%82%D0%B0
https://uk.wikipedia.org/wiki/%D0%94%D1%83%D0%BC%D0%B0_%D0%BF%D1%80%D0%BE_%D0%86%D0%B2%D0%B0%D1%81%D1%8F_%D0%9A%D0%BE%D0%BD%D0%BE%D0%B2%D1%87%D0%B5%D0%BD%D0%BA%D0%B0
https://uk.wikipedia.org/wiki/%D0%94%D1%83%D0%BC%D0%B0_%D0%BF%D1%80%D0%BE_%D0%BA%D0%BE%D0%B7%D0%B0%D0%BA%D0%B0_%D0%93%D0%BE%D0%BB%D0%BE%D1%82%D1%83
https://uk.wikipedia.org/wiki/%D0%94%D1%83%D0%BC%D0%B0_%D0%BF%D1%80%D0%BE_%D0%A5%D0%BC%D0%B5%D0%BB%D1%8C%D0%BD%D0%B8%D1%86%D1%8C%D0%BA%D0%BE%D0%B3%D0%BE_%D1%96_%D0%91%D0%B0%D1%80%D0%B0%D0%B1%D0%B0%D1%88%D0%B0
https://uk.wikipedia.org/wiki/%D0%92%D1%82%D0%B5%D1%87%D0%B0_%D1%82%D1%80%D1%8C%D0%BE%D1%85_%D0%B1%D1%80%D0%B0%D1%82%D1%96%D0%B2_%D0%B7_%D0%90%D0%B7%D0%BE%D0%B2%D0%B0
https://uk.wikipedia.org/wiki/%D0%9A%D0%BE%D1%80%D1%81%D1%83%D0%BD%D1%81%D1%8C%D0%BA%D0%B0_%D0%BF%D0%B5%D1%80%D0%B5%D0%BC%D0%BE%D0%B3%D0%B0


603 
 

Про Саву Чалого 
 
Псальми 
“Про Лазаря” 
“Про Олексія” 
“Ісусе прелубезний” 
“Про правду” 
“Гора Афона” 
“Скорбна мати” 
“Блудний син” 
“Про Охтирську Божу матір” 
 
Сатиричні пісні  
“Хома і Ярема” 
“Дворянка” 
“Міщанка” 
“Теща” 
“Щиглове весілля” 
“Про чечітку” 
“Попадя” 
“Кисіль” 
“Гарбуз” 
“Витребеньки” 
“Вердунка” 
 
Інструментальні твори 
“Козачок” 
“Дудочка” 
“Горлиця” 
“Полянка” 
“Метелиця” 
“Саврадим” 
“Молодичка” 
“Чоботи” 
 
 
Список Чернігівських кобзарів 
 
Бережнівський Микита 
Бешко Андрій, 2 
Братиця Павло Савич, 1 
Бублик Василь 
Бурак Петро 
Власко Семен Сидорович, 3 
Євдокія Леміш 

https://uk.wikipedia.org/wiki/%D0%91%D0%B5%D1%88%D0%BA%D0%BE_%D0%90%D0%BD%D0%B4%D1%80%D1%96%D0%B9
https://uk.wikipedia.org/wiki/%D0%91%D1%80%D0%B0%D1%82%D0%B8%D1%86%D1%8F_%D0%9F%D0%B0%D0%B2%D0%BB%D0%BE_%D0%A1%D0%B0%D0%B2%D0%B8%D1%87
https://uk.wikipedia.org/wiki/%D0%92%D0%BB%D0%B0%D1%81%D0%BA%D0%BE_%D0%A1%D0%B5%D0%BC%D0%B5%D0%BD_%D0%A1%D0%B8%D0%B4%D0%BE%D1%80%D0%BE%D0%B2%D0%B8%D1%87
https://uk.wikipedia.org/w/index.php?title=%D0%84%D0%B2%D0%B4%D0%BE%D0%BA%D1%96%D1%8F_%D0%9B%D0%B5%D0%BC%D1%96%D1%88&action=edit&redlink=1


604 
 

Левко Ступак 
Гайденко Андрій Матвійович, 4 
Гарасько Петро 
Гордій Богдан 
Дуб Прокіп Михайлович, 5 
Думенко Лука 
Кожухівський Федір 
Думенко Лука Павлович 
Зезуля Семен 
Козел Павло 
Кулик Павло Васильович 
Мишук Василь 
Неграй Антін 
Панченко Савка 
Пархоменко Терентій Макарович, 6 
Рак Олексій 
Романенко Іван 
Самійленко Кіндрат 
Сапок Никита 
Симоненко Дем'ян Гаврилович, 7 
Сіроштан Петро, 8 
Скачок Микита 
Ткаченко Марко 
Ткаченко-Галашко Петро Федорович, 9 
Шут Андрій, 10 
Юрченко Семен 
Лука 
Список Полтавських кобзарів 
 
Андріяшівський Євхим 
Афанасенко Іван 
Бабич Арест 
Баша Федір, 1 
Бублик Василь, 
Бутовський Юхим, 2 
Вересай Остап Никитович, 3 
Вовк Хведір Ївлампійович 
Вечірський Антін, 4 
Говтань Опанас 
Гордієць Мусій 
Гриценко Хведір Хведорович, 5 
Грунський Самійло 
Губа Клим, 6 
Гузь Петро Іванович 
Даценко Марко 

https://uk.wikipedia.org/w/index.php?title=%D0%9B%D0%B5%D0%B2%D0%BA%D0%BE_%D0%A1%D1%82%D1%83%D0%BF%D0%B0%D0%BA&action=edit&redlink=1
https://uk.wikipedia.org/wiki/%D0%93%D0%B0%D0%B9%D0%B4%D0%B5%D0%BD%D0%BA%D0%BE_%D0%90%D0%BD%D0%B4%D1%80%D1%96%D0%B9_%D0%9C%D0%B0%D1%82%D0%B2%D1%96%D0%B9%D0%BE%D0%B2%D0%B8%D1%87
https://uk.wikipedia.org/wiki/%D0%93%D0%B0%D1%80%D0%B0%D1%81%D1%8C%D0%BA%D0%BE_%D0%9F%D0%B5%D1%82%D1%80%D0%BE
https://uk.wikipedia.org/wiki/%D0%94%D1%83%D0%B1_%D0%9F%D1%80%D0%BE%D0%BA%D1%96%D0%BF_%D0%9C%D0%B8%D1%85%D0%B0%D0%B9%D0%BB%D0%BE%D0%B2%D0%B8%D1%87
https://uk.wikipedia.org/w/index.php?title=%D0%9A%D0%BE%D0%B6%D1%83%D1%85%D1%96%D0%B2%D1%81%D1%8C%D0%BA%D0%B8%D0%B9_%D0%A4%D0%B5%D0%B4%D1%96%D1%80&action=edit&redlink=1
https://uk.wikipedia.org/wiki/%D0%94%D1%83%D0%BC%D0%B5%D0%BD%D0%BA%D0%BE_%D0%9B%D1%83%D0%BA%D0%B0_%D0%9F%D0%B0%D0%B2%D0%BB%D0%BE%D0%B2%D0%B8%D1%87
https://uk.wikipedia.org/wiki/%D0%97%D0%B5%D0%B7%D1%83%D0%BB%D1%8F_%D0%A1%D0%B5%D0%BC%D0%B5%D0%BD
https://uk.wikipedia.org/wiki/%D0%9A%D0%BE%D0%B7%D0%B5%D0%BB_%D0%9F%D0%B0%D0%B2%D0%BB%D0%BE
https://uk.wikipedia.org/wiki/%D0%9A%D1%83%D0%BB%D0%B8%D0%BA_%D0%9F%D0%B0%D0%B2%D0%BB%D0%BE_%D0%92%D0%B0%D1%81%D0%B8%D0%BB%D1%8C%D0%BE%D0%B2%D0%B8%D1%87
https://uk.wikipedia.org/wiki/%D0%9F%D0%B0%D1%80%D1%85%D0%BE%D0%BC%D0%B5%D0%BD%D0%BA%D0%BE_%D0%A2%D0%B5%D1%80%D0%B5%D0%BD%D1%82%D1%96%D0%B9_%D0%9C%D0%B0%D0%BA%D0%B0%D1%80%D0%BE%D0%B2%D0%B8%D1%87
https://uk.wikipedia.org/wiki/%D0%A1%D0%B8%D0%BC%D0%BE%D0%BD%D0%B5%D0%BD%D0%BA%D0%BE_%D0%94%D0%B5%D0%BC%27%D1%8F%D0%BD_%D0%93%D0%B0%D0%B2%D1%80%D0%B8%D0%BB%D0%BE%D0%B2%D0%B8%D1%87
https://uk.wikipedia.org/wiki/%D0%A1%D1%96%D1%80%D0%BE%D1%88%D1%82%D0%B0%D0%BD_%D0%9F%D0%B5%D1%82%D1%80%D0%BE
https://uk.wikipedia.org/wiki/%D0%A2%D0%BA%D0%B0%D1%87%D0%B5%D0%BD%D0%BA%D0%BE-%D0%93%D0%B0%D0%BB%D0%B0%D1%88%D0%BA%D0%BE_%D0%9F%D0%B5%D1%82%D1%80%D0%BE_%D0%A4%D0%B5%D0%B4%D0%BE%D1%80%D0%BE%D0%B2%D0%B8%D1%87
https://uk.wikipedia.org/wiki/%D0%A8%D1%83%D1%82_%D0%90%D0%BD%D0%B4%D1%80%D1%96%D0%B9
https://uk.wikipedia.org/wiki/%D0%9B%D1%83%D0%BA%D0%B0
https://uk.wikipedia.org/wiki/%D0%91%D0%B0%D1%88%D0%B0_%D0%A4%D0%B5%D0%B4%D1%96%D1%80
https://uk.wikipedia.org/wiki/%D0%91%D1%83%D0%B1%D0%BB%D0%B8%D0%BA_%D0%92%D0%B0%D1%81%D0%B8%D0%BB%D1%8C
https://uk.wikipedia.org/wiki/%D0%91%D1%83%D1%82%D0%BE%D0%B2%D1%81%D1%8C%D0%BA%D0%B8%D0%B9_%D0%AE%D1%85%D0%B8%D0%BC
https://uk.wikipedia.org/wiki/%D0%92%D0%B5%D1%80%D0%B5%D1%81%D0%B0%D0%B9_%D0%9E%D1%81%D1%82%D0%B0%D0%BF_%D0%9C%D0%B8%D0%BA%D0%B8%D1%82%D0%BE%D0%B2%D0%B8%D1%87
https://uk.wikipedia.org/wiki/%D0%92%D0%BE%D0%B2%D0%BA_%D0%A5%D0%B2%D0%B5%D0%B4%D1%96%D1%80_%D0%87%D0%B2%D0%BB%D0%B0%D0%BC%D0%BF%D1%96%D0%B9%D0%BE%D0%B2%D0%B8%D1%87
https://uk.wikipedia.org/wiki/%D0%92%D0%B5%D1%87%D1%96%D1%80%D1%81%D1%8C%D0%BA%D0%B8%D0%B9_%D0%90%D0%BD%D1%82%D1%96%D0%BD
https://uk.wikipedia.org/wiki/%D0%93%D0%BE%D0%B2%D1%82%D0%B0%D0%BD%D1%8C_%D0%9E%D0%BF%D0%B0%D0%BD%D0%B0%D1%81
https://uk.wikipedia.org/wiki/%D0%93%D1%80%D0%B8%D1%86%D0%B5%D0%BD%D0%BA%D0%BE_%D0%A5%D0%B2%D0%B5%D0%B4%D1%96%D1%80_%D0%A5%D0%B2%D0%B5%D0%B4%D0%BE%D1%80%D0%BE%D0%B2%D0%B8%D1%87
https://uk.wikipedia.org/wiki/%D0%93%D1%83%D0%B1%D0%B0_%D0%9A%D0%BB%D0%B8%D0%BC


605 
 

Дубина Микола Захарович, 7 
Ємченко Кіндрат 
Зубко Степан 
Жовнянський Іван, 8 
Кальний Остап 
Кожевник Петро 
Комишанська наука 
Кононенко Хведір 
Кочерга Дмитро, 9 
Кошовий Семен 
Кравченко Михайло Степанович, 10 
Кравченко Платон, 11 
Кравченко-Касьян Іван 
Кравченко-Крюковський Іван Григорович, 12 
Крячківський Федір Олексійович 
Кулик Мусій Гордійович, 13 
Курочка Артем 
Кушнерик Федір Данилович 
Ладжа Антін 
Лантух (кобзар) 14 
Лиходід Іван 
Лотиш Савка 
Лошак Пилип 
Магадин Трихон, 15 
Марковський Давид 
Марковський Семен 
Марченко Юлим 
Михайлюк Олександр 
Назаренко Василь 
Неховайзуб Петро Іванович 16 
Никоненко Архип 17 
Олексіїв-Крячківський Федір 18 
Олексієнко Мусій Петрович 
Парубейко Онупрій 
Поливський Орест 
Пономаренко Микола Сергійович 
Рожок Каления 
Савченко Опанас, 19 
Саковенко Федір 
Ситник Антон 
Сіроштан Іван 
Скорик Дмитро, 20 
Сластіон Опанас Георгійович 
Стрічка Іван, 21 
Стрічка Сакон Іванович 

https://uk.wikipedia.org/wiki/%D0%94%D1%83%D0%B1%D0%B8%D0%BD%D0%B0_%D0%9C%D0%B8%D0%BA%D0%BE%D0%BB%D0%B0_%D0%97%D0%B0%D1%85%D0%B0%D1%80%D0%BE%D0%B2%D0%B8%D1%87
https://uk.wikipedia.org/wiki/%D0%96%D0%BE%D0%B2%D0%BD%D1%8F%D0%BD%D1%81%D1%8C%D0%BA%D0%B8%D0%B9_%D0%86%D0%B2%D0%B0%D0%BD
https://uk.wikipedia.org/wiki/%D0%9A%D0%B0%D0%BB%D1%8C%D0%BD%D0%B8%D0%B9_%D0%9E%D1%81%D1%82%D0%B0%D0%BF
https://uk.wikipedia.org/wiki/%D0%9A%D0%BE%D0%B6%D0%B5%D0%B2%D0%BD%D0%B8%D0%BA_%D0%9F%D0%B5%D1%82%D1%80%D0%BE
https://uk.wikipedia.org/wiki/%D0%9A%D0%BE%D0%BC%D0%B8%D1%88%D0%B0%D0%BD%D1%81%D1%8C%D0%BA%D0%B0_%D0%BD%D0%B0%D1%83%D0%BA%D0%B0
https://uk.wikipedia.org/wiki/%D0%9A%D0%BE%D0%BD%D0%BE%D0%BD%D0%B5%D0%BD%D0%BA%D0%BE_%D0%A5%D0%B2%D0%B5%D0%B4%D1%96%D1%80
https://uk.wikipedia.org/wiki/%D0%9A%D0%BE%D1%87%D0%B5%D1%80%D0%B3%D0%B0_%D0%94%D0%BC%D0%B8%D1%82%D1%80%D0%BE
https://uk.wikipedia.org/wiki/%D0%9A%D0%BE%D1%88%D0%BE%D0%B2%D0%B8%D0%B9_%D0%A1%D0%B5%D0%BC%D0%B5%D0%BD
https://uk.wikipedia.org/wiki/%D0%9A%D1%80%D0%B0%D0%B2%D1%87%D0%B5%D0%BD%D0%BA%D0%BE_%D0%9C%D0%B8%D1%85%D0%B0%D0%B9%D0%BB%D0%BE_%D0%A1%D1%82%D0%B5%D0%BF%D0%B0%D0%BD%D0%BE%D0%B2%D0%B8%D1%87
https://uk.wikipedia.org/wiki/%D0%9A%D1%80%D0%B0%D0%B2%D1%87%D0%B5%D0%BD%D0%BA%D0%BE_%D0%9F%D0%BB%D0%B0%D1%82%D0%BE%D0%BD
https://uk.wikipedia.org/wiki/%D0%9A%D1%80%D0%B0%D0%B2%D1%87%D0%B5%D0%BD%D0%BA%D0%BE-%D0%9A%D0%B0%D1%81%D1%8C%D1%8F%D0%BD_%D0%86%D0%B2%D0%B0%D0%BD
https://uk.wikipedia.org/wiki/%D0%9A%D1%80%D0%B0%D0%B2%D1%87%D0%B5%D0%BD%D0%BA%D0%BE-%D0%9A%D1%80%D1%8E%D0%BA%D0%BE%D0%B2%D1%81%D1%8C%D0%BA%D0%B8%D0%B9_%D0%86%D0%B2%D0%B0%D0%BD_%D0%93%D1%80%D0%B8%D0%B3%D0%BE%D1%80%D0%BE%D0%B2%D0%B8%D1%87
https://uk.wikipedia.org/wiki/%D0%9A%D1%83%D0%BB%D0%B8%D0%BA_%D0%9C%D1%83%D1%81%D1%96%D0%B9_%D0%93%D0%BE%D1%80%D0%B4%D1%96%D0%B9%D0%BE%D0%B2%D0%B8%D1%87
https://uk.wikipedia.org/wiki/%D0%9A%D1%83%D1%80%D0%BE%D1%87%D0%BA%D0%B0_%D0%90%D1%80%D1%82%D0%B5%D0%BC
https://uk.wikipedia.org/wiki/%D0%9B%D0%B0%D0%BD%D1%82%D1%83%D1%85_(%D0%BA%D0%BE%D0%B1%D0%B7%D0%B0%D1%80)
https://uk.wikipedia.org/wiki/%D0%9C%D0%B0%D0%B3%D0%B0%D0%B4%D0%B8%D0%BD_%D0%A2%D1%80%D0%B8%D1%85%D0%BE%D0%BD
https://uk.wikipedia.org/wiki/%D0%9C%D0%B8%D1%85%D0%B0%D0%B9%D0%BB%D1%8E%D0%BA_%D0%9E%D0%BB%D0%B5%D0%BA%D1%81%D0%B0%D0%BD%D0%B4%D1%80
https://uk.wikipedia.org/wiki/%D0%9D%D0%B0%D0%B7%D0%B0%D1%80%D0%B5%D0%BD%D0%BA%D0%BE_%D0%92%D0%B0%D1%81%D0%B8%D0%BB%D1%8C
https://uk.wikipedia.org/wiki/%D0%9D%D0%B5%D1%85%D0%BE%D0%B2%D0%B0%D0%B9%D0%B7%D1%83%D0%B1_%D0%9F%D0%B5%D1%82%D1%80%D0%BE_%D0%86%D0%B2%D0%B0%D0%BD%D0%BE%D0%B2%D0%B8%D1%87
https://uk.wikipedia.org/wiki/%D0%9D%D0%B8%D0%BA%D0%BE%D0%BD%D0%B5%D0%BD%D0%BA%D0%BE_%D0%90%D1%80%D1%85%D0%B8%D0%BF
https://uk.wikipedia.org/wiki/%D0%9E%D0%BB%D0%B5%D0%BA%D1%81%D1%96%D1%97%D0%B2-%D0%9A%D1%80%D1%8F%D1%87%D0%BA%D1%96%D0%B2%D1%81%D1%8C%D0%BA%D0%B8%D0%B9_%D0%A4%D0%B5%D0%B4%D1%96%D1%80
https://uk.wikipedia.org/wiki/%D0%9F%D0%BE%D0%BB%D0%B8%D0%B2%D1%81%D1%8C%D0%BA%D0%B8%D0%B9_%D0%9E%D1%80%D0%B5%D1%81%D1%82
https://uk.wikipedia.org/wiki/%D0%A1%D0%B0%D0%B2%D1%87%D0%B5%D0%BD%D0%BA%D0%BE_%D0%9E%D0%BF%D0%B0%D0%BD%D0%B0%D1%81
https://uk.wikipedia.org/wiki/%D0%A1%D0%B0%D0%BA%D0%BE%D0%B2%D0%B5%D0%BD%D0%BA%D0%BE_%D0%A4%D0%B5%D0%B4%D1%96%D1%80
https://uk.wikipedia.org/wiki/%D0%A1%D0%BA%D0%BE%D1%80%D0%B8%D0%BA_%D0%94%D0%BC%D0%B8%D1%82%D1%80%D0%BE
https://uk.wikipedia.org/wiki/%D0%A1%D1%82%D1%80%D1%96%D1%87%D0%BA%D0%B0_%D0%86%D0%B2%D0%B0%D0%BD
https://uk.wikipedia.org/wiki/%D0%A1%D1%82%D1%80%D1%96%D1%87%D0%BA%D0%B0_%D0%A1%D0%B0%D0%BA%D0%BE%D0%BD_%D0%86%D0%B2%D0%B0%D0%BD%D0%BE%D0%B2%D0%B8%D1%87


606 
 

Тесин Андрій 
Харченко Йосип 
Хоролський Федір 
Хмельницький Іван 
Чернецький Назар 
Чорнуцький Іван 
Ярохтей 
Яшний Самійло Харитонович, 22 
 
Список відомих Слобідських кобзарів 
 
Авраменко Степан Трохимович 
Байдиков Грицько 
Бенший Захар 
Билина 
Бутенко Остап Якович, 1 
Бідило Степан Якович 
Білокриницький В. 
Бобловський Петро Григорович 
Бондаренко Остап 
Бутенко Остап Якович 
Владимирів Петро Семенович 
Вовк Хведір Ївлампійович 
Вудянський Ераст, 2 
Ганчар Тарас 
Гащенко Павло Петрович 
Гемба Андрій 
Гончаренко Гнат Тихонович, 3 
Горобець Степан 
Григоренко Курило 
Груша Павло 
Даниленко Марко, 4 
Дашенко Павло, 5 
Демченко Микола 
Древченко Петро Семенович 
Жадан Терентій 
Журавель Ілля 
Зелінський Гаврило 
Зимогляд Демид 
Зозуля Іван Федорович 
Казан Іван 
Каліберга Павло Пилипович 
Кожушко Григорій Семенович, 6 
Козак Андрій 
Козак Іван 

https://uk.wikipedia.org/wiki/%D0%A5%D0%B0%D1%80%D1%87%D0%B5%D0%BD%D0%BA%D0%BE_%D0%99%D0%BE%D1%81%D0%B8%D0%BF
https://uk.wikipedia.org/wiki/%D0%A5%D0%BC%D0%B5%D0%BB%D1%8C%D0%BD%D0%B8%D1%86%D1%8C%D0%BA%D0%B8%D0%B9_%D0%86%D0%B2%D0%B0%D0%BD
https://uk.wikipedia.org/wiki/%D0%A7%D0%B5%D1%80%D0%BD%D0%B5%D1%86%D1%8C%D0%BA%D0%B8%D0%B9_%D0%9D%D0%B0%D0%B7%D0%B0%D1%80
https://uk.wikipedia.org/wiki/%D0%AF%D1%80%D0%BE%D1%85%D1%82%D0%B5%D0%B9
https://uk.wikipedia.org/wiki/%D0%AF%D1%88%D0%BD%D0%B8%D0%B9_%D0%A1%D0%B0%D0%BC%D1%96%D0%B9%D0%BB%D0%BE_%D0%A5%D0%B0%D1%80%D0%B8%D1%82%D0%BE%D0%BD%D0%BE%D0%B2%D0%B8%D1%87
https://uk.wikipedia.org/wiki/%D0%91%D0%B0%D0%B9%D0%B4%D0%B8%D0%BA%D0%BE%D0%B2_%D0%93%D1%80%D0%B8%D1%86%D1%8C%D0%BA%D0%BE
https://uk.wikipedia.org/wiki/%D0%91%D0%B5%D0%BD%D1%88%D0%B8%D0%B9_%D0%97%D0%B0%D1%85%D0%B0%D1%80
https://uk.wikipedia.org/wiki/%D0%91%D1%83%D1%82%D0%B5%D0%BD%D0%BA%D0%BE_%D0%9E%D1%81%D1%82%D0%B0%D0%BF_%D0%AF%D0%BA%D0%BE%D0%B2%D0%B8%D1%87
https://uk.wikipedia.org/wiki/%D0%91%D1%96%D0%B4%D0%B8%D0%BB%D0%BE_%D0%A1%D1%82%D0%B5%D0%BF%D0%B0%D0%BD_%D0%AF%D0%BA%D0%BE%D0%B2%D0%B8%D1%87
https://uk.wikipedia.org/wiki/%D0%92%D0%BE%D0%B2%D0%BA_%D0%A5%D0%B2%D0%B5%D0%B4%D1%96%D1%80_%D0%87%D0%B2%D0%BB%D0%B0%D0%BC%D0%BF%D1%96%D0%B9%D0%BE%D0%B2%D0%B8%D1%87
https://uk.wikipedia.org/wiki/%D0%92%D1%83%D0%B4%D1%8F%D0%BD%D1%81%D1%8C%D0%BA%D0%B8%D0%B9_%D0%95%D1%80%D0%B0%D1%81%D1%82
https://uk.wikipedia.org/wiki/%D0%93%D0%B0%D1%89%D0%B5%D0%BD%D0%BA%D0%BE_%D0%9F%D0%B0%D0%B2%D0%BB%D0%BE_%D0%9F%D0%B5%D1%82%D1%80%D0%BE%D0%B2%D0%B8%D1%87
https://uk.wikipedia.org/wiki/%D0%93%D0%BE%D0%BD%D1%87%D0%B0%D1%80%D0%B5%D0%BD%D0%BA%D0%BE_%D0%93%D0%BD%D0%B0%D1%82_%D0%A2%D0%B8%D1%85%D0%BE%D0%BD%D0%BE%D0%B2%D0%B8%D1%87
https://uk.wikipedia.org/wiki/%D0%94%D0%B0%D0%BD%D0%B8%D0%BB%D0%B5%D0%BD%D0%BA%D0%BE_%D0%9C%D0%B0%D1%80%D0%BA%D0%BE
https://uk.wikipedia.org/wiki/%D0%94%D0%B0%D1%88%D0%B5%D0%BD%D0%BA%D0%BE_%D0%9F%D0%B0%D0%B2%D0%BB%D0%BE
https://uk.wikipedia.org/wiki/%D0%94%D1%80%D0%B5%D0%B2%D1%87%D0%B5%D0%BD%D0%BA%D0%BE_%D0%9F%D0%B5%D1%82%D1%80%D0%BE_%D0%A1%D0%B5%D0%BC%D0%B5%D0%BD%D0%BE%D0%B2%D0%B8%D1%87
https://uk.wikipedia.org/wiki/%D0%97%D0%B5%D0%BB%D1%96%D0%BD%D1%81%D1%8C%D0%BA%D0%B8%D0%B9_%D0%93%D0%B0%D0%B2%D1%80%D0%B8%D0%BB%D0%BE
https://uk.wikipedia.org/wiki/%D0%97%D0%B8%D0%BC%D0%BE%D0%B3%D0%BB%D1%8F%D0%B4_%D0%94%D0%B5%D0%BC%D0%B8%D0%B4
https://uk.wikipedia.org/wiki/%D0%97%D0%BE%D0%B7%D1%83%D0%BB%D1%8F_%D0%86%D0%B2%D0%B0%D0%BD_%D0%A4%D0%B5%D0%B4%D0%BE%D1%80%D0%BE%D0%B2%D0%B8%D1%87
https://uk.wikipedia.org/wiki/%D0%9A%D0%B0%D0%B7%D0%B0%D0%BD_%D0%86%D0%B2%D0%B0%D0%BD
https://uk.wikipedia.org/wiki/%D0%9A%D0%B0%D0%BB%D1%96%D0%B1%D0%B5%D1%80%D0%B3%D0%B0_%D0%9F%D0%B0%D0%B2%D0%BB%D0%BE_%D0%9F%D0%B8%D0%BB%D0%B8%D0%BF%D0%BE%D0%B2%D0%B8%D1%87
https://uk.wikipedia.org/wiki/%D0%9A%D0%BE%D0%B6%D1%83%D1%88%D0%BA%D0%BE_%D0%93%D1%80%D0%B8%D0%B3%D0%BE%D1%80%D1%96%D0%B9_%D0%A1%D0%B5%D0%BC%D0%B5%D0%BD%D0%BE%D0%B2%D0%B8%D1%87


607 
 

Колісник Нестір Данилович 
Копилець Іван 
Кулибаба Петро, 7 
Куліченко Микита Лаврентійович, 8 
Куліш Юхим Костянтинович 
Кучугура-Кучеренко Іван Іович, 9 
Луцок Федір 
Луцек Федір 
Луцен Степан 
Мальований Андрій Іванович 
Мовчан Єгор Хомич, 10 
Нетеса Іван Федорович 
Обліченко Григорій, 11 
Овраменко Степан Трохимович 
Одноріг Іван Олексійович, 12 
Парасочка Василь 
Пасюга Степан Артемович, 13 
Полковник Андрій 
Половик Павло 
Приходько Іван 
Путря Остап 
Ригоренко Микола, 14 
Рогозянський Гнат 
Семененко Хома 
Скорик Семен 
Скрильник Дмитро 
Ткаченко Григорій 
Токар Ілля Якович 
Трочченко Дмитро Петрович 
Удовенко Дмитро 
Фесенко Мирон Якович 
Хмельницький Іван, 
Христенко Макар Тимофійович, 15 
Федорченко Василь Петрович 
Федорченко Іван Кузьмич 
Фесенко Мирон Якович 
Цибко Григорій 
Чапля Семен 
 
Список кобзарів (автентичних) подано в поіменній послідовності 
 
У різних розвідках кобзарі часто згадуються лише по імені. Бували й 

кобзарі, які були описані не по прізвищу, а по прізьвиську або місцю про-
живання. Такий список допомагає пізнавати кобзарів, які по різному згада-
ні в різних джерелах.  

https://uk.wikipedia.org/wiki/%D0%9A%D0%BE%D0%BB%D1%96%D1%81%D0%BD%D0%B8%D0%BA_%D0%9D%D0%B5%D1%81%D1%82%D1%96%D1%80_%D0%94%D0%B0%D0%BD%D0%B8%D0%BB%D0%BE%D0%B2%D0%B8%D1%87
https://uk.wikipedia.org/wiki/%D0%9A%D1%83%D0%BB%D0%B8%D0%B1%D0%B0%D0%B1%D0%B0_%D0%9F%D0%B5%D1%82%D1%80%D0%BE
https://uk.wikipedia.org/wiki/%D0%9A%D1%83%D0%BB%D1%96%D1%87%D0%B5%D0%BD%D0%BA%D0%BE_%D0%9C%D0%B8%D0%BA%D0%B8%D1%82%D0%B0_%D0%9B%D0%B0%D0%B2%D1%80%D0%B5%D0%BD%D1%82%D1%96%D0%B9%D0%BE%D0%B2%D0%B8%D1%87
https://uk.wikipedia.org/wiki/%D0%9A%D1%83%D0%BB%D1%96%D1%88_%D0%AE%D1%85%D0%B8%D0%BC_%D0%9A%D0%BE%D1%81%D1%82%D1%8F%D0%BD%D1%82%D0%B8%D0%BD%D0%BE%D0%B2%D0%B8%D1%87
https://uk.wikipedia.org/wiki/%D0%9A%D1%83%D1%87%D1%83%D0%B3%D1%83%D1%80%D0%B0-%D0%9A%D1%83%D1%87%D0%B5%D1%80%D0%B5%D0%BD%D0%BA%D0%BE_%D0%86%D0%B2%D0%B0%D0%BD_%D0%86%D0%BE%D0%B2%D0%B8%D1%87
https://uk.wikipedia.org/w/index.php?title=%D0%9C%D0%B0%D0%BB%D1%8C%D0%BE%D0%B2%D0%B0%D0%BD%D0%B8%D0%B9_%D0%90%D0%BD%D0%B4%D1%80%D1%96%D0%B9_%D0%86%D0%B2%D0%B0%D0%BD%D0%BE%D0%B2%D0%B8%D1%87&action=edit&redlink=1
https://uk.wikipedia.org/wiki/%D0%9C%D0%BE%D0%B2%D1%87%D0%B0%D0%BD_%D0%84%D0%B3%D0%BE%D1%80_%D0%A5%D0%BE%D0%BC%D0%B8%D1%87
https://uk.wikipedia.org/wiki/%D0%9D%D0%B5%D1%82%D0%B5%D1%81%D0%B0_%D0%86%D0%B2%D0%B0%D0%BD_%D0%A4%D0%B5%D0%B4%D0%BE%D1%80%D0%BE%D0%B2%D0%B8%D1%87
https://uk.wikipedia.org/wiki/%D0%9E%D0%B1%D0%BB%D1%96%D1%87%D0%B5%D0%BD%D0%BA%D0%BE_%D0%93%D1%80%D0%B8%D0%B3%D0%BE%D1%80%D1%96%D0%B9
https://uk.wikipedia.org/wiki/%D0%9E%D0%B4%D0%BD%D0%BE%D1%80%D1%96%D0%B3_%D0%86%D0%B2%D0%B0%D0%BD_%D0%9E%D0%BB%D0%B5%D0%BA%D1%81%D1%96%D0%B9%D0%BE%D0%B2%D0%B8%D1%87
https://uk.wikipedia.org/wiki/%D0%9F%D0%B0%D1%80%D0%B0%D1%81%D0%BE%D1%87%D0%BA%D0%B0_%D0%92%D0%B0%D1%81%D0%B8%D0%BB%D1%8C
https://uk.wikipedia.org/wiki/%D0%9F%D0%B0%D1%81%D1%8E%D0%B3%D0%B0_%D0%A1%D1%82%D0%B5%D0%BF%D0%B0%D0%BD_%D0%90%D1%80%D1%82%D0%B5%D0%BC%D0%BE%D0%B2%D0%B8%D1%87
https://uk.wikipedia.org/wiki/%D0%A0%D0%B8%D0%B3%D0%BE%D1%80%D0%B5%D0%BD%D0%BA%D0%BE_%D0%9C%D0%B8%D0%BA%D0%BE%D0%BB%D0%B0
https://uk.wikipedia.org/wiki/%D0%A0%D0%BE%D0%B3%D0%BE%D0%B7%D1%8F%D0%BD%D1%81%D1%8C%D0%BA%D0%B8%D0%B9_%D0%93%D0%BD%D0%B0%D1%82
https://uk.wikipedia.org/wiki/%D0%A1%D0%B5%D0%BC%D0%B5%D0%BD%D0%B5%D0%BD%D0%BA%D0%BE_%D0%A5%D0%BE%D0%BC%D0%B0
https://uk.wikipedia.org/wiki/%D0%A1%D0%BA%D0%BE%D1%80%D0%B8%D0%BA_%D0%A1%D0%B5%D0%BC%D0%B5%D0%BD
https://uk.wikipedia.org/wiki/%D0%A2%D0%BA%D0%B0%D1%87%D0%B5%D0%BD%D0%BA%D0%BE
https://uk.wikipedia.org/wiki/%D0%A4%D0%B5%D1%81%D0%B5%D0%BD%D0%BA%D0%BE_%D0%9C%D0%B8%D1%80%D0%BE%D0%BD_%D0%AF%D0%BA%D0%BE%D0%B2%D0%B8%D1%87
https://uk.wikipedia.org/wiki/%D0%A5%D0%BC%D0%B5%D0%BB%D1%8C%D0%BD%D0%B8%D1%86%D1%8C%D0%BA%D0%B8%D0%B9_%D0%86%D0%B2%D0%B0%D0%BD
https://uk.wikipedia.org/wiki/%D0%A5%D1%80%D0%B8%D1%81%D1%82%D0%B5%D0%BD%D0%BA%D0%BE_%D0%9C%D0%B0%D0%BA%D0%B0%D1%80_%D0%A2%D0%B8%D0%BC%D0%BE%D1%84%D1%96%D0%B9%D0%BE%D0%B2%D0%B8%D1%87
https://uk.wikipedia.org/wiki/%D0%A7%D0%B0%D0%BF%D0%BB%D1%8F_%D0%A1%D0%B5%D0%BC%D0%B5%D0%BD


608 
 

л. = лірний=к 
 
Адам – л. 
Андрій – с. Увальківка (1823–25). 
Андрій Бешко (?–1855) – Мена, Сос. пов, Чер. 
Андрій Матвійович Гайденко (Гайдук, Гойденко) – (1836–1896) – Чер. 
Андрій Гемба – (1885–1934) – Хар. 
Андрій Шут – (1790–1873) – Чер. 
Антип – Семенівка, Стародубівськогоп.Чер. 
Антін (Антон) Терентович Вечірський (?–1881) Вечірок, Пол. 
Антон Неграй (Негрій) (1840–1890) – Прилуки, Пол. 
Артем Курочка (Приходченко) – Зінь. Пол. 
Архип Никоненко – (- 1856), Оржиця, Пол. 
Архип – с. Копилівка. 
Афанасій – с. Зіївці, Миргород п. Пол. 
Афанасій – Кобзар з Комишні (Черевиківський?). 
Ахванасій Черевиківський. 
Билина – Х. 
Василь Бублик – (1840-1890) – Прилуки. 
Василь Назаренко (Будянський) – (1762–1832) с. Буди. 
Василь Парасочка – П. 
Василь Потапенко – Ч. 
Володимир. 
Галайда (Галактіон) – Новоселівка, Черні. 
Гаврило Михайлович Зелінський (Вовк) – (1750–1850) Зіньків, П. 
Гаврило Горобець – (у Хоткевича) (1885–1933) Х. 
Гнат Тихонович Гончаренко – (1835–1917) Ріпки, Х. 
Гнат Рогозянський – (1720? – 1820?) – с. Рогозянка, Х. 
Гордій – Ядут – Сосницького п. 
Гордій – с. Колотаєво, Богодухів п. 
Грицько (Кобзар) – Іржавець, Прилуцький п. / Золотоноч п.  
Грицько Ілліч Байдиков – (1889–?). 
Григорій Семенович Кожушко (1880-1924) – Х. 
Г. Цибко. 
Данило (Старий) с. Баби Сосниц. п. 
Демид Зимогляд (Зимновид) (?-1863-?) – Терни, Х. 
Дем’ян Гаврилович Симоненко (Симонович) (1871–1948) – Ч. 
Дем’ян (Лубенський) – Лубни. 
Денис. 
Дмитро Кочерга – (1811–18?) – Опішня, П. 
Дмитро Скорик – (1856–) Лох. п. П. 
Дмитро Петрович Троченко (Тротченко, Трочченко) (1862–1933). 
Евгеній Леміш. 
Ераст Іванович Вудянський – (1862–1933) Х. 
Євхим (Юхим) Андріяшівський – Ромни, П. 



609 
 

Єфим – Гарбова, Новгород-Сіверський п.  
Єгор Хомич Мовчан – (1898-1968) – с. Велика Писарівка, С. 
Захар Беший – с. Велика Писарівка, С. 
Іван – (–1805–) – Коминя, П. 
Іван Казан – (1852–після 1929) Х. 
Іван Жовнянський – Золотоноша, П. 
Іван Кравченко (Касян) – (1815–1878) Комишня, П. 
Іван Григорович Кравченко (Крюковський) – (1820–1885) – Лохвиця, П. 
Іван Іович Кучеренко (Кучугура) – (1878–1937) Х. 
Іван Федорович Нетеса – (1862–1933) Х. 
Іван Олексійович Одноріг – С. 
Іван Стрічка – (1832–1883) Прилуки, П. 
Іван Хмельницький (Хмель, Хміль) – Зіньків, П. 
Ів. Городницький. 
Ілько (Ілля) Якович Токар – (1863–?) Люботин, Х. 
Йосип Харченко – зіньківський. 
Йосип – Зіньків п. 
Карпо Кобзар. 
Клим Губа – Прилуки, П. 
Ларіон – Валків п.  
Ларіон (Варіон) Хомович Гончар (л) с. Ков’яги, Валківський район, Х. 
Ларивон – з Люботина. 
Левко Ступак – с Охроміївка Сос. п.  
Лука Павлович Думенко – (1810–?) Мена, Ч. 
Лука – учень А. Шута. 
Макар Тимофійович Христенко (1870–?) Валків, Х. 
Макар – учень П. Гащенка. 
Максим – (Про нього згадував Вересай). 
Марко – із Іванівців. 
Марко Даниленко (Пелех) (?–1925–?) Мерхва, Х. 
Матвій (–1860–) із Черевки, Мирг. п. 
Матвій Волошин – (–1748–) Богуслав. 
Микита Лаврентіович Куліченко (1877–19?) Вовчанськ, Х 
Микита – 1832 Люботин. 
Микита – с. Кладьківка Ніжин п. 
Микола Демченко (1870–1920?) – Х. 
Микола Захарович Дубина (Решетелівський) – (1852–1933) Решетелів-

ка, П. 
Микола Ригоренко (Григоренко, Микита?, Кирило?) Богодухів, Х. 
Мина – с. Красний Кут. 
Мирон (Якович?) Фесенко – Олександрівськ, Х. 
Мирон Якович – с. Олександрівка, учень П. Гащенка. 
Михайло Степанович Кравченко – (1858–1917) Миргород, П. 
Михайло (Миронівський) – Миронівка, учень П. Кулибаби. 



610 
 

Мусій Гордійович Кулик (Гордієць) – (1815–1887?) с. Дейкалівка, Зінь-
ків п. П. 

Мусій – Зіньківського п. 
Мусіг (1855) с. Заївці, Мир. пов. 
М. Боклага. 
Назар Денисович Боклага (Боклаг) – (1840–) Валк. пов. Х. 
Назар Чернецький – Зіньків, П. 
Никон Прудкий. 
Оврам – Вовчанський п. 
Овсій – (1880) – с. Жняківка, Ніжин п. Учитель П. Дуба. 
Олександренка. 
Олексій – (1845) с. Хомутець, Мир п. 
Олександр Михайлюк – (–1850–) Луб пов П. 
Оліян. 
Онупрій (Онухрій) Парубайко – (–1775–) Переяслав. 
Опанас Говтань – (–1909–) Зіньків пов. П. 
Опанас Савченко (Барь, Царь) – (1831–1906) с. Черевок, Мир. пов, П. 
Орест Полинський – Зіньк. пов. П. 
Остап Якович Бутенко – (1860–?) Люботин. 
Остап Довгополий. 
Остап Микитович Вересай – (1803–1890) – Прил. пов, П. 
Остап Кальний – (–1910–) Великі Сорочинці, Мир. пов., П. 
Охтанас – Комишанського кобзаря (може Говтань, або Савченко). 
Павло Савич Братиця – (1825–1887) – Мена, Ч. 
Павло Петрович Гащенко (?– 1933) Краснокут пов, Х. 
Павло Грушка (1840–1883) – Дергачі, Х. 
Павло Дашенко – Вал. пов, Х. 
Павло Пилипович Каліберга (Келеберга) – (1882–1933) Велика Данилі-

вка, Х. 
Павло Козел – (1760–1830) Стародуб. пов, Ч.  
Павло Васильович Кулик – (1844–1928) Сос. пов, Ч. 
Панько – с Тостянець, Артемівськ п. Х. 
Петро Герасько – (1855–1903) Козельського пов. Ч. 
Петро Семенович Древченко (Древкін, Дригавка) (1863–1934) Х. 
Петро Кожевник (Каленик) – Зіньків, П. 
Петро Кулибаба (Колибаба, Калибаба) – (1805–1874) Богодух. Х. 
Петро Іванович Неховайзуб – (? 1875–?) Лох. пов, П. 
Петро Сіроштан (1863–1875–?) – Козелський пов, Ч. 
Петро Федорович Ткаченко-Галашко (1878–1918) Синявки, Ч. 
Платон Кравченко – (?–1906–) Мир. пов. П. 
Потап – Нової Греблі, Лох п. 
Прокіп Дуб (Чуб) – (1841–1903) – Ніж пов. Ч. 
Прокіп Скряга (?–1770).  
Савка – с. Ядути, Ч. 
Савко Лантух (1780-1830) Пирятин, П. 



611 
 

Сакон Іванович Стрічка – (?– 1883)  Прилуки, П. 
Самійло Яшний – (1813–1903) Мир пов. П. 
Самійло – Зіньків п. 
Свиридон.  
Семен Сидорович Власко – (1904–1967) Ч. 
Семен Зезуля (Зозуля) (–1886–?) Сос. пов, Ч. 
Семен Васильович Кошовий – (1780–1830) Ромни, С. 
Семен Скорик – (–1855–) Красноград, Х. 
Семен Чапля (Лебединський) – (–1855–) – торбаніст, Охтирка. 
Сергій – ХІХ Згадував О. Вересай. 
Степан Трохимович Авраменко – Х. 
Степан Якович Бідило (Джегура) (1860–1920) – Мурафа, Х. 
Степан Горобець (1885–1933) (У Хоткевича називався Гаврилом). 
Степан Артемович Пасюга (1862–1933) Х. 
С. Лотиш (Гадяч). 
Терентій (Терешко) Макарович Пархоменко – (1872–1910) Ч. 
Терешко (Терентій) Трохимович Жадан (Дирди) с. Петрівка Констян-

тиноград. 
Трихон (Трифон) Магадин (1801–1896) Чорнух. пов. П. 
Тихон Козир. 
Уліян – м. Валки учень Кулибаби. 
Федір Баша (1810–?) – Пирятин, П. 
Хведір Ївлампійович Вовк – (1798–1889) Прилуки , П. 
Хведір Хведорович Гриценко (Холодний) – (1814–1889) Зінь. пов. П. 
Хведір Кононенко – Луб. пов., П. 
Хома Семененко (1774?– 1880) – Переяслав. 
Федір Кожухівський. 
Федір Крячківський (Олексіїв-Крячківський) – (–1850–) Пирятин п. П. 
Федір Саковенко. 
Юхим Бутовський – (1835–1885) Мирг. пов, П. 
Юхим Костянтинович Куліш – (1794–1885) Краснокут, Х. 
Яків – с. Хомутець Мир п. 
Ярохтей – (1840–1890) П.  
Яшко.   
 
 

 
  



612 
 

СИНТЕЗ ПОЕЗІЇ І МУЗИКИ В СОЛОСПІВАХ БОГДАНИ ФІЛЬЦ  
НА ВІРШІ СОФІЇ МАЙДАНСЬКОЇ 

 
Олександра Німилович 

 
(Україна) 

 
У статті розкривається історія створення та подається музично-

естетичний аналіз солоспівів “Зерно землі” та “Скриня” видатної україн-
ської композиторки Богдани Фільц на вірші відомої української поетеси 
Софії Майданської. Сюжет поетичних творів та драматично вибудувані 
музичні композиції містять набір вимірів, починаючи від філософського 
осмислення життя, історичних паралелей між героїкою давніх і сучасних 
поколінь українців до глибоких емоційних переживань. 

Ключові слова: Софія Майданська, Богдана Фільц, поезія, вокальна му-
зика, інтерпретація, виразові засоби. 

 
SYNTHESIS OF POETRY AND MUSIC IN ROMANCES  

BY BOHDANA FІL'С ON POEMS BY SOFIJA MAJDANS’KA 
 

Oleksandra Nimylovyč 
 

The article reveals the history of creation and presents a musical and aes-
thetic analysis of the solo songs “Grain of the Earth” and “Chest” by the out-
standing Ukrainian composer Bohdana Fil'с on the poems of the famous 
Ukrainian poetess Sofija Majdans'ka. The plot of poetic works and dramatically 
constructed musical compositions contain a set of dimensions, ranging from 
philosophical understanding of life, historical parallels between the heroics of 
ancient and modern generations of Ukrainians to deep emotional experiences. 

Keywords: Sofija Majdans'ka, Bohdanа Fil'с, poetry, vocal music, interpre-
tation, means of expression. 

 
У мистецькому доробку видатної композиторки сучасності Богдани 

Фільц серед симфонічних, фортепіанних, хорових, камерно-
інструментальних творів широко представлені жанри камерно-вокальної 
музики. Серед основних підстав для такого зацікавлення мисткині вокаль-
ною музикою, передусім, на думку авторки монографії про творчість Б. 
Фільц, доктора мистецтвознавства Марії Загайкевич, постає “природній 
нахил таланту: розвинений мелодичний хист і органічне відчуття виража-
льних можливостей одного з найдосконаліших інструментів – людського 
голосу” (Загайкевич 2004, 27). Як уже неодноразово зазначалося в науко-
вих працях українських музикознавців, Б. Фільц завжди продумано, творчо 
й з великим чуттям краси поетичного тексту звертається до обраних вір-
шів, у яких захоплює композиторку, насамперед, глибина змісту, націона-
льний колорит, емоційність і близька світоглядна позиція.   



613 
 

Видатна українська композиторка Богдана-Марія Фільц народилася у 
Яворові на Львівщині, де й пройшло дитинство мисткині. Батько Богдани 
Михайло Фільц був адвокатом, відомим у Галичині юристом та громадсь-
ким діячем. Мати – Ярослава (дівоче прізвище Рудницька) – закінчила фі-
лософський факультет Львівського університету, знала кілька мов (серед 
яких грецька і латинська). Талановита піаністка вміло поєднувала вихо-
вання чотирьох дітей (трьох дочок і сина) з педагогічною працею в Учи-
тельській жіночій семінарії С. С. Василіанок та філії Вищого музичного 
інституту ім. М. Лисенка в Яворові, діяльність якої була зініційована под-
ружжям Фільців. 

Як зазначила в монографії М. Загайкевич, “Сім’я Фільців належала до 
тих типових представників галицької інтелігенції, що були тісно пов’язані 
з національно-демократичним рухом, брали активну участь в різних патрі-
отичних заходах і починаннях. Михайло Фільц 15 років очолював місцеве 
відділення «Українського Педагогічного товариства «Рідна Школа» – гро-
мадської організації, яка відіграла чільну роль в поширенні освіти серед 
українського населення Галичини, багато років обирався головою «Просві-
ти». За ініціативою адвоката створено етнографічний музей «Яворівщина», 
засновано в місті Торговельну школу. З 1930 по 1939 він був головою Му-
зичного товариства ім. М. Лисенка, а з 1933 по 1939 – відповідальним ре-
дактором яворівського часопису «Українське слово», займався ще рядом 
інших суспільно важливих справ. Відданою помічницею в праці на гро-
мадській ниві була його дружина Ярослава. 

Формування особистості, тим більше творчої, завжди починається з рі-
дного дому, з цієї «малої батьківщини», почуття до якої проектується і на 
ставлення до всього оточуючого світу. Дитячі роки Богдани Фільц проті-
кали в особливо злагодженій і піднесеній духовній атмосфері інтелігентсь-
кої сім’ї. На завжди вкарбувалися в пам’ять гарний власний затишний бу-
динок, розташований серед парку, розкішний квітник, родинні свята, весе-
лі дитячі ігри” (Загайкевич 2004, 5–6). 

Привітний дім адвоката завжди відвідували знані гості: артисти мандрі-
вної театральної трупи “Української Бесіди”, композитори Станіслав Люд-
кевич, Василь Барвінський, Антін Рудницький, Борис Кудрик, співаки Ми-
хайло Голинський, Андрій Поліщук, Михайло Дуда, Марія Сокіл, піаніст-
ки Галя Левицька, Іванна Шмериковська-Прийма та Володимира Божейко, 
скрипаль Євген Цегельський, артисти Володимир Блавацький, Леся Кри-
вицька, Софія Стадникова і, звичайно, з Італії приїжджала близька родичка 
і всесвітньо відома співачка Соломія Крушельницька. Ці приємні миті тво-
рчої і патріотичної родинної атмосфери не забуваються й сьогодні. Однак 
початок сталінських репресій у 1939 році, переслідувань української інте-
лігенції, масових тюремних ув’язнень і висилок наклали трагічний слід й 
на щасливу родину Богдани Фільц: батько наприкінці 1939 року був заа-
рештований органами НКВС і загинув десь в Бухарі; сім’ю “ворога наро-
ду” – трьох доньок і дружину заслано в Казахстан, де вона померла. Три 
сестри, повернувшись 1945 року до Львова, після тяжких поневірянь ви-



614 
 

стояли, отримали добру освіту, розвинули свої таланти й досягли мети в 
житті – працювати для рідного народу. 

Б. Фільц здобула ґрунтовну музичну освіту у Львівській середній спеці-
алізованій музичній школі-десятирічці (сьогодні ім. С. Крушельницької), 
навчаючись в класі фортепіано Д. Залеської, О. Бережницької та І. Крих 
(1951), згодом на історико-теоретичному (1956) і композиторському (1958) 
факультетах Львівської державної консерваторії ім. М. Лисенка, вишко-
люючи свою композиторську майстерність у професора Станіслава Люд-
кевича. Навчання в аспірантурі в Києві (1962) при Інституті мистецтвоз-
навства, фольклористики та етнології ім. М. Т. Рильського НАН України 
відбувалося під опікою наукового керівника – академіка, творця музичних 
творів Левка Ревуцького. У цьому ж Інституті мисткиня до 2015 року пра-
цювала на посадах молодшого, старшого і провідного наукового співробі-
тника. 

У науковому доробку Б. Фільц понад 500 друкованих праць, з яких 5 
монографій, зокрема “Хорові обробки українських народних пісень” 
(1965), “Фортепіанна творчість В. С. Косенка” (1965), “Український радян-
ський романс” (1970), “Художня самодіяльність на сучасному етапі” (у 
співавторстві, 1977), “Гармонія солоспіву” (1979), розділів в “Історії украї-
нської музики” (тт. І, IV, V, II, друге видання 1989, 1992, 2004, 2009), вона 
авторка численних статей у книжках і фахових виданнях, а також понад 
200 статей в енциклопедіях (Німилович, 2017, 115). 

Музично-творча скарбниця композиторки налічує понад 500 творів різ-
них жанрів: від симфонічного, інструментального, камерно-вокального до 
хорового. Опубліковано вже 36 авторських збірників. Твори Богдани 
Фільц мають велику популярність як серед молоді, так і професійних ви-
конавців. Вони звучать із концертної естради в Україні й за кордоном – в 
Канаді, США, Південній Африці, Німеччині, Франції, Австрії, Великій 
Британії, Фінляндії, Данії, Бельгії, Нідерландах, Італії, Польщі, Чехії, Сло-
ваччині, Болгарії, Латвії, Литві, Естонії, Білорусі, Росії тощо. Композиції 
різних жанрів Б. Фільц публікуються в Україні, США, Канаді, Південній 
Африці, а також систематично з’являються у програмах учасників Всеук-
раїнських і Міжнародних конкурсів і фестивалів (фортепіанних, хорових, 
вокальних).  

Богдана Фільц, заслужена діячка мистецтв України, кандидат мистецт-
вознавства, доктор філософії мистецтва, лауреат Премій ім. М. Лисенка, В. 
Косенка і “Київ” ім. А. Веделя, лауреат Всеукраїнського конкурсу компо-
зиторів “Духовні псалми”, кавалер ордена Святої Великомучениці Варва-
ри, член Національної спілки композиторів України (Німилович, 2017, 
115), Почесний доктор Дрогобицького державного педагогічного універси-
тету імені Івана Франка (2017) – мисткиня, яка усю свою творчу енергію і 
запал дарує талановитому українському народові, а її невтомна праця на 
ниві української музичної культури і музикології є зразком відданого слу-
жіння рідному мистецтву.  



615 
 

2020 році, в Дрогобичі, вийшла друком нова вокальна збірка Богдани 
Фільц під загальною назвою “Переливи барв”, отриманою від вміщеного в 
ній однойменного вокального циклу композиторки на вірші 
С. Гординського. До видання ввійшли солоспіви Б. Фільц, створені в різні 
роки на вірші українських поетів і багатогранні за тематикою – від моли-
товної, патріотичної, споглядальної, до символічно-філософської й інтим-
ної лірики. Кілька з них були опубліковані в різноманітних вокальних збі-
рках, а більшість, залишаючись у рукописах, завоювали популярність у 
виконавців та слухачів і доволі часто виконуються у концертних програ-
мах в Україні й закордоном. Це солоспіви на вірші Т. Шевченка, І. Франка, 
Л. Українки, П. Тичини, М. Рильського, Л. Костенко, Б. Терещенка, С. Го-
рдинського, О. Маландія, Г. Канич, а також молитва “Преславна Присноді-
во Богородице”. Вміщено тут і два солоспіви Б. Фільц на вірші Софії Май-
данської (Фільц 2020, 73–82). 

Звертаючись до монографічного видання М. Загайкевич про творчість 
композиторки, зауважимо, що основне ‘кредо᾽ вокального доробку 
Б. Фільц дослідниця справедливо вбачає у її винятково чуйному ставленні 
“до характеру образів і поетики озвучуваного тексту. Приступаючи до 
створення солоспіву, вона немов пропускає слово поета через своє серце, 
емоційне сприйняття та прискіпливу оцінку музиканта професіонала” (За-
гайкевич 2004, 45). Добрим ствердженням цих думок є солоспіви і вокаль-
ні цикли композиторки, як також твори на вірші С. Майданської. 

Поезія Софії Майданської лягла в основу музичних творів 
Г. Гаврилець, М. Денисенко, О. Козаренка, І. Тараненка. Знайшла вона 
свою музичну інтерпретацію й у вокальній творчості Богдани Фільц. Софія 
Майданська походить із буковинського роду інтелігентів і патріотів, які 
зазнали репресій тоталітарної влади. Народилася в Свердловській області, 
в місті Азанка, де перебувала в ГУЛАГу її матір, а дитячі роки мисткині 
пригадуються як період репресій і переслідувань (Грабська 2009). 

Заслужена діячка мистецтв України, член Національної спілки пись-
менників України від 1979 року, авторка прозових і поетичних творів, чис-
ленних сценаріїв, лібрето, маючи добру музичну освіту (закінчила Львів-
ську консерваторію (клас скрипки), викладала клас скрипки у Кам’янець-
Подільському педагогічному інституті та Київському інституті культури. 
Відома С. Майданська також як режисер-постановник літературно-
музичних вистав, авторка сценаріїв мистецьких фестивалів, першим з яких 
був сценарій фестивалю “Червона рута – 89” (Фещук 2004). Мисткиня ста-
ла Лауреаткою літературних премій: “Благовіст” (1997) та ім. Олеся Гон-
чара (1998), нагороди ім. Лесі та Петра Ковалевих (1997, США), нагоро-
джена Орденом Княгині Ольги ІІІ ступеня (2019). Упродовж творчої спів-
праці Б. Фільц і С. Майданської, яка триває впродовж багатьох років, 
з’явилися солоспіви “Зерно землі” і “Скриня”, які увійшли до нової автор-
ської збірки композиторки. 

Творчості С. Майданської притаманні непередбачувані змістові розга-
луження, які творять унікальне відчуття внутрішньої напруги поетичного 



616 
 

тексту, його поліфонічності. Не випадково композиторка Б. Фільц зверта-
ється до поезії С. Майданської, адже їй властива особлива мелодика і рит-
міка. Про таку свооєрідність творчості С. Майданської влучно висловилася 
Галина Шупеня: “Проте слова, навіть одвічно українські, в творах пись-
менниці не самоціль, а лишень засіб. Засіб не самовираження, а достемен-
ного вираження того, що вона має сказати. Чи не тому якимсь надфізичним 
слухом чути з її текстів щемкий голос скрипки, відтворений нотами-
літерами, бо слово, хоч і не завжди зрозуміле, але – на своєму місці, уни-
каючи проломів, лине нефальшованою музикою поетичної прози” (Шупе-
ня 2008).  

Солоспів “Зерно землі” для сопрано і фортепіано був створений 
Б. Фільц у 2001 році й уже через рік, у 2002, прозвучав у програмі Міжна-
родного фестивалю “Музичні Прем’єри сезону” у виконанні народної ар-
тистки України Ніни Матвієнко в супроводі інструментального тріо (скри-
пка, флейта, фортепіано). Варіант композиції саме для такого складу вико-
навців був спеціально створений Б. Фільц з метою збагачення виражальної 
палітри виконуваних творів, адже у цій програмі звучали також й інші її 
твори на слова Лесі Українки, М. Рильського і Т. Савчинської.  

Поетичний текст солоспіву сприймається як глибокий роздум про рідну 
землю і народ, мужніх предків, трагічну і героїчну нашу історію, яка сягає 
своїм корінням сивої давнини. А споконвічним їхнім символом проступає 
‘зерно᾽ (яке проростаючи, символізує зародження нового життя, адже, щоб 
проросли нові здорові пагони, потрібно кинути в землю дозріле зерно) і 
‘хліб᾽ – як святиня, знак людського життя, добробуту. Початкова вокальна 
фраза в середньому регістрі сприймається наче розповідь у прозорому су-
проводі фортепіанної партії розкладеними квінтовими і секундовими інте-
рвалами й одразу переростає у кантиленно-романсову мелодичну лінію, 
підтриману інструментальною акордовою фактурою з дублюванням вока-
льної лінії. Наступний епізод (Piu mosso con fuoco agitato) запальний і 
схвильований, в якому змальовується звитяга наших предків, яка переда-
ється молодим поколінням: “Тримався міцно русин на сідлі, / пускала віч-
ність молоде коріння”. Звукозображальні елементи у вокальній (пружний 
ритмічний малюнок) і фортепіанній (наслідування галопу коня за допомо-
гою низхідних хроматизованих ліній дрібними нотами) партіях відтворю-
ють атмосферу незламності духу й приводять до кульмінаційного злету 
твору (Meno mosso). Завершується солоспів ніжним і просвітленим епізо-
дом-‘молитвою᾽ на словах “і хліб лежав як всесвіт на столі” з благородною 
і ясною мелодичною лінією та прозорим акомпанементом фортепіано. 

Драматична поема “Скриня” на вірші С. Майданської для сопрано була 
написана Б. Фільц влітку 2008 року. У фортепіанному доробку композито-
рки у циклі “Яворівські іграшки” (Фільц 2017) символічним (чи радше ав-
тобіографічним) штрихом проходить мініатюра “Яворова скриня спога-
дів”, у якій Б. Фільц своїми думками перенеслася в дитинство, проведене в 
любові й порозумінні, теплоті й приязні, забавах і праці над собою, проте 
затьмарене втратами рідних і близьких серцю людей, рідної домівки і Ба-



617 
 

тьківщини. Композиторка наповнила яворову скриню спогадами ніжними і 
душевними, смутними і трагедійними, солодкими і яскравими. Тут варто 
згадати статтю про творчість С. Майданської видатного поета, критика й 
літературознавця, перекладача та публіциста, дипломата й державного дія-
ча Дмитра Павличка, який також віднайшов у цій “Скрині” свої гуцульські 
спогади. Пишучи про поетичну збірку С. Майданської “Мій добрий світ” 
(1977), автор статті зауважив, що його зачарували “два вірші з тої книжки: 
«Скриня» і «Співанка про Василинку». Ці твори мають суто гуцульський 
настрій. «Скринь» таких бачив я багато в Стопчатові (рідне село поета на 
Гуцульщині – О. Н.), була така «Скриня» і в моєї матері. Там ховала мати 
свою дівочу одежину, свої вишивані сорочки…” (Павличко 2018, 10). Тож 
у глибоких поетичних рядках та емоційному і яскравому мелодичному зе-
рні драматичної поеми “Скриня” кожен зможе віднайти близькі й знайомі 
для себе почування.  

17 листопада 2017 року в артистичній вітальні Київського муніципаль-
ного академічного театру опери і балету для дітей та юнацтва відбулася 
концерт-вистава “Срібні струни” (Катаєва 2017, 22) на музику Б. Фільц у 
виконанні заслуженої артистки України, лауреата міжнародних конкур-
сів Наталії Пелих (сопрано) і лауреата міжнародних конкурсів Марії По-
ляшової (фортепіано) та вступним словом музикознавця, лауреата премії 
ім. М. Лисенка, доктора філософії (з мистецтва) Валентини Кузик. У теат-
ралізованому концерті прозвучали вокальні твори композиторки на вірші 
Ліни Костенко, Софії Майданської, Олени Теліги, Олександра Олеся у по-
становці режисера Віталія Пальчикова (від 2019 року – головний режисер 
Київського муніципального академічного театру опери і балету для дітей 
та юнацтва). Кожна композиція отримала чудове сценічне втілення, а осо-
бливо солоспів “Скриня”, перетворившись у незабутню міні-виставу. 

Сповнена напруження, драматизму і лірики водночас, музично-
поетична канва твору створена так, неначе мініатюрна музично-
драматична сцена з дієвими елементами, які вимагають сценічного втілен-
ня. Увесь сюжет твору композиторка майстерно закладає у короткому 
дев’ятитактовому фортепіанному вступі, який звучить на початку твору як 
його змістовий код – це і розповідь, і драма, і просвітлення, і щастя. 

У першій фразі, яка спочатку викладена як розповідь героїні твору (“У 
куточку скриня стоїть”) відчувається замилування красою цієї родинної 
реліквії (на означенні ‘мальована᾽, композиторка застосовує висхідний хід 
у вокальній партії на інтервал малої терції з затриманням високого звука 
майже на два такти) і відразу вселяє й тривогу, адже на означенні ‘кована᾽ 
з’являється стрибок на кварту вниз із застосуванням пунктирного ритму. 
Фортепіанна фактура підтримує розвиток мелодичної лінії то акордовими 
м’якими арпеджіато, то плавними побудовами у нижньому регістрі ін-
струменту, то пружним ритмом і акцентованими співзвуччями. 

За традиціями жанру вокальної драматичної поеми – сольного твору, 
написаного для голосу, який завжди співіснує в природному діалозі з фор-
тепіано, авторка музики досягає певної рівноваги цих елементів, насампе-



618 
 

ред, відповідним опрацюванням і насиченістю інструментальної фактури 
стосовно до змістових і мелодичних акцентів, а також наявністю вокалізо-
ваних епізодів, які стають емоційними центрами. Застосовуючи вільну фо-
рму в побудові твору, Б. Фільц, завдяки контрастному зображенню драма-
тичних і просвітлених емоцій, через застосування темпових, динамічних, 
агогічних, ладово-гармонічних засобів, досягає яскравої передачі людсь-
ких переживань і почуттів. Епізоди, коли героїня твору розкриває символі-
чний вміст цієї скрині (“А в тій скрині життя моє / по рочкові сховане”) 
побудовані на яскравих коломийкових зворотах. Згодом перед слухачами 
пробігає усе її життя. Біла сорочка з віночком, як спогад про весілля із за-
стосуванням вокалізації у мелодичній лінії для передачі ласкавих романти-
чних відчуттів.  

Фортепіанна партія майстерно в коротких переграх переводить розви-
ток від настрою до настрою, як от акцентовані з різким звучанням акордові 
послідовності, які підтримують репліку про сумний спогад, коли героїня 
овдовіла. Згодом каскад низхідних тритонових напружених співзвуч готує 
новий розділ твору (Piu mosso), в якому червона сорочка стає символом 
єдиного сина, який загинув від кулі ворога – тут вокальна партія має збу-
джено речитативний характер із репетиційними повторами звуків та вкра-
пленням в них коротких низхідних і висхідних поспівок, що увиразнює 
зміст і експресію розділу, а фортепіанна партія допомагає утвердити хара-
ктер мартелятними побудовами і синкопованим акордовим викладом.  

Місячна сорочинка зі скрині є символом новонародженого спадкоєм-
ця – внучка. Епізод поеми, в якому окреслюється цей образ, навіває на-
стрій колискової у хвилеподібній лінії вокальної партії та прозорому су-
проводі фортепіано. Тут також героїня дякує Всевишньому – “та дякувать, 
щом дожила” – за своє життя та можливість виховувати це дитя, продов-
жувача українського роду. Коротка плавна інструментальна перегра нала-
штовує розвиток до фінального повторення перших двох епізодів – розпо-
відного і коломийкового, таким чином досягаючи цільності твору за фор-
мою та змалюванням душевного стану героїні.       

Усе це розмаїття образних і настроєвих відтінків у солоспівах Богдани 
Фільц на вірші Софії Майданської майстерно увиразнюється і перепліта-
ється з чудовою життєдайною мелодикою і гармонією, просторовістю і 
експресією, вкрапленням народнопісенних елементів як у вокальній, так і 
фортепіанній партіях, зливаючись в куплетно-варіаційних та наскрізних 
формах у єдиний монолітний образ.  

 
Грабська, А. (2009). Софія Майданська: надмір низьких слів не є озна-

кою високої літератури. Електронний ресурс: https://cutt.ly/PzGf2MN. [Да-
та останнього доступу 21.04.2020]. 

Загайкевич, М. (2003). Богдана Фільц. Творчий портрет. Астон. Київ–
Тернопіль.  

Катаєва, М. (2017). Театральні сюрпризи сезону. Вечірній Київ. № 37. 
21 листопада. С. 22. 



619 
 

Німилович, О. (2017). Слово Івана Франка в музичному трактуванні 
Богдани Фільц. Молодь і ринок. № 2. С. 114–120. 

Павличко, Д. (2018). Софія Майданська. Слово Просвіти. № 46–48. 
С. 10. 

Фещук, Н. (2016). Сімейний альбом київської чернівчанки: Софія Май-
данська. Електронний ресурс: https://zbruc.eu/node/56845. [Дата останнього 
доступу 23.04.2020]. 

Фільц, Б. (2017). Яворівські іграшки. Для фортепіано: навч. посібник; 
ред.-упор., вст. ст. О. Німилович. Посвіт. Дрогобич.  

Фільц, Б. (2020). Переливи барв. Двадцять солоспівів на вірші українсь-
ких поетів: для голосу з фортепіано. Навч. посібник / ред.-упор.: 
О. Німилович, Д. Василик. Посвіт. Дрогобич. 

Шупеня, Г. (2008). Не fast-література. Електронний ресурс: 
https://cutt.ly/tzGgSAf. [Дата останнього доступу 23.09.2020]. 

 
 
 
 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

  

https://zbruc.eu/node/56845


620 
 

МОТИВИ КОЗАЦЬКОЇ УКРАЇНИ  
В ПОЛЬСЬКОМУ РОМАНТИЗМІ 

 
Тетяна Прокопович  

 
(Україна) 

 
Предметом наукової рефлексії є вокальна творчість польських компо-

зиторів ХІХ століття, інспірована поезією Ю.-Б. Залеського. Основна ува-
га зосереджена на з’ясуванні жанрово-стильових особливостей музичного 
прочитання Ф. Шопеном, С. Монюшко та К. Любомирським віршів пред-
ставника ‘української школи᾽ в літературі польського романтизму. У вер-
бально-музичному інтонуванні образів козацької України відлунює оригіна-
льне переплетення культурних традицій слов’ян. 

Ключові слова: українська школа, польський романтизм, вокальна тво-
рчість, козацтво, фольклор.  

 
UKRAINIAN COSSACK MOTIVES  

IN POLISH ROMANTICISM 
 

Tetjana Prokopovyč 
 

The subject of scientific research is the vocal works of XIX century Polish 
composers, inspired by the poetry of J.-B. Zales’kyj. The main attention is 
focused on the elucidation of genre and style features of musical interpretation 
by F. Chopin, S. Monjuško and K. Ljubomyrs’kyj of the poems of the 
representative of the ‘Ukrainian school᾽ in Polish Romanticism. The original 
intertwining of Slavic cultural traditions echoes in the verbal and musical 
intonation of the images of Ukraine during Cossack period. 

Key words: Ukrainian school, Polish romanticism, vocal works, Cossacks, 
folklore. 

 
Камерно-вокальна творчість польських композиторів-романтиків при-

вертає увагу як об’єкт взаємодії мистецтв і етнокультурного діалогу. При-
наймні, частка пісень Фредерика Шопена, князя Казимира  Любомирсько-
го та Станіслава Монюшка своєрідно пов’язана з українським контекстом. 
Їх звернення до віршів “співця України козацької” – Юзефа Богда-
на Залеського – спонукає до розгляду особливостей музичного інтонування 
вербального тексту. Виникає закономірне питання: чи використовується у 
вокальних творах українська фольклорна першооснова, притаманна для 
представника ‘української школи᾽ в польській літературі? Цікаво також 
з’ясувати жанрово-стильові особливості пісень композиторів одного поко-
ління, у життєтворчості яких виразно віддзеркалились польсько-українські 
зв’язки середини ХІХ століття.  



621 
 

Варто зауважити, що знайти ‘відбитки᾽ українського фольклору у твор-
чості польських композиторів спробував не один дослідник. Безумовно, 
найбільш аналізованими виявились твори Ф. Шопена, який, на думку 
В. Витвицького, «геніальним відчуттям перейняв характеристичні прийо-
ми народної музики» (Витвицький 1934, 2). Наукові розробки українських 
(Л. Кияновська, С. Павлишин, Я. Сорокер) і польських (І. Понятовська, 
К. Суська-Загурська, М. Томашевський) музикознавців поглиблюють про-
блематику досліджень етнокультурного діалогізму музичного тексту. Все 
ж, багато питань україно-польських музичних зв’язків потребують доклад-
ного вивчення.  

Обраний до аналізу пісенний матеріал дозволяє простежити популяр-
ність поезії Ю.- Б. Залеського в польській музиці доби романтизму; вияви-
ти арсенал композиторських засобів вираження витворених поетом образів 
козацької України; висвітлити специфіку авторського підходу до вибору та 
музичного прочитання вірша.  

 
Боянич / Po wieszczym Bojanie - Bojanicz 

Значний масив літератури, де розглядається поетичний доробок Юзефа-
 Богдана Залеського (1802–1886), вказує на глибоке проникнення польсь-
кого автора в українську народнопісенну традицію. Уже перші аналітичні 
студії, присвячені творчості найяскравішого представника ‘української 
школи᾽ в польській літературі, акцентували на основному джерелі його по-
етичного вислову. Спорідненість віршів Й.- Б. Залеського з українською 
народною піснею досліджували з різних аспектів вітчизняні вчені 
І. Франко – на образно-змістовному рівні, О. Колесса – структурно-
семантичному. М. Мазановський, польський автор біографічного нарису 
“Йозеф Богдан Залеський”, зауважив: “Odkrył on w pieśni i podaniach ludu 
ukraińskiego nowe zródło motywów poetycznych” (Mazanowski 1901, 87).  

Сучасний стан наукового осмислення творчості польського Бояна (так 
себе називав Ю.- Б. Залеський) засвідчує тенденцію міждисциплінарних і 
компаративних досліджень українських і зарубіжних вчених. З-поміж важ-
ливих праць виділимо ґрунтовні доробки Р. Радишевського, В. Єршова, 
Є. Нахліка, які наближають до “адекватного розуміння польсько-
українських літературних стосунків” (Грабович 1997, 138). Власне, у вимі-
рі концепції культурного пограниччя поетичну творчість Й.- Б. Залеського 
можна окреслити як “модель культурного феномена, що була народжена 
інкорпорацією художніх тенденцій двох «тотожних» протилежностей – 
української народної культури й культури провідної верстви краю – поль-
ської шляхти” (Сухомлинов 2012, 109). 

Юзеф-Богдан Залеський – яскравий репрезентант літератури польсько-
українського пограниччя. Дитинство і юність, які минули на теренах Ки-
ївщини (давніх польських кресів), міцно закарбували у його свідомості об-
раз вітчизни, малої батьківщини. У своїх віршах поет заявляв про генетич-
ний зв’язок із Україною: 

 



622 
 

I mnie matka-Ukraina 
I mnie matka swego syna 
Upowiła w pieśń u łona (Zaleski 1867, 3) 

Безумовно, серед найважливіших вражень Богдана Залеського, отрима-
них у дитинстві, була українська народна пісня. ”Z teorbanem wyrósl ja” – 
мовив поет у своїх віршах, написаних уже в еміграції, в Парижі 
(Mazanowski 1901, 7). Насправді, з українським музичним фольклором він 
не розлучався усе життя. Прибувши з Умані у Варшаву (1820 р.) 
Б. Залеський став свідком того, що в польській столиці “українські думи і 
козачок були модні навіть у найвищих колах” (Івашкевич 1989, 73). Коли 
ж, після поразки листопадового повстання 1831 року, довелося молодому 
польському патріоту виїхати до Парижу, то в артистичному колі емігран-
тів-співвітчизників часто лунали слов’янські пісні. Про ті роки поет згаду-
вав: “Błogie wieczory zimowe u Adama (Mickiewicza) w roku 1833 nie 
zamirzehną nigdz w pamięci przyajciół. Nuciliśmy pieśni litewskie, bialoruskie, 
ukraińskie, w chorowód za wieszczem” (Zaleski 1875, 13). Можливо, під вра-
женням паризьких вечорів А. Міцкевич назвав свого приятеля “Słowiku 
mój!”.  

Без перебільшення, український фольклор став головним джерелом на-
тхнення польського поета, а народні співаки – зразком для творчого вира-
ження. У руслі художньо-естетичних віянь романтизму Богдан Залеський 
уявляв своє призначення як співця народу, який ‘віщує᾽ людям духовно-
моральні цінності, несе розраду стражденним, вселяє надію у майбутню 
свободу. Він називав себе Бояничем, нащадком древнього Бояна (Zaleski 
1841, 219-223).  

Таким сприймали Й.- Б. Залеського його сучасники та літературні поб-
ратими. Приміром, його вірш відкриває перший том пісенного збірника 
Паулі Жеготи “Piesni ludu ruskiego w Galicyi” / “Пісні українського люду в 
Галичині”:  

Co się stało? 
Gdzie to naszych dum połowa? 
Zaporożskich dziś tak mało!.. (Żegota 1839, 3). 

До речі, Ю.-Б. Залеський також зробив деякі кроки у фольклористиці. У 
коментарях до збірки поезій він описав окремі звичаї та вірування україн-
ського народу та охарактеризував народно-музичні жанри: “Szumki a 
Dumki są to prawdziwe Ukrainskie nasze Allegro i Penseroso: Jak tych melodia 
tęskna, bolejąca, przeciągla; tak tamtych znow niewoląca, radośna, poskoczna” 
(Zaleski 1841, 262). Взагалі, Ю.-Б. Залеський закликав музикантів і поетів 
“czerpać w nich mogą motiva ślicznei mnogie do nieskończoności” (Zaleski 
1841, 262). Цим принципом керувався у власній поетичній творчості. 

На думку польських дослідників, у поезії Ю.-Б. Залеський перейняв з 
мелосу українського “muzyczność, śpiewność” (Stelmaszczyk-Świontek 1983, 
108), зробив “stylizacji na ludową pieśń” (Pszczołowska 2004, 145) з “wolnym 
przekładem ukraińskiej pieśni” (Pszczołowska 2004, 149). Поет-романтик 
створив чимало переспівів українських народних пісень. Проте, ще 



623 
 

І. Франко зауважив, що у віршах і поемах автор змінив ідейне значення 
фольклорного тексту (Франко 1980). Влучну оцінку творчості 
Б. Залеського дав С. Єфремов: “доля зробила його співцем України на 
службі у польської державної ідеї” (Єфремов 1995, 230). Щоправда, серед 
представників української школи в польській літературі Ю.-Б. Залеський 
надав перевагу темам братерського єднання слов’ян, туги за минулою ко-
зацькою свободою і замилуванням природою соловейкового краю. Його 
вірші резонували з настроями поляків, які страждали від імперського гноб-
лення і втішались солодким сном ідилії (Білоцерківський 2009, 30). 

Із схвальних відгуків А. Міцкевича можна припустити, що в середині 
ХІХ століття твори Б. Залеського були особливо бажані в польському се-
редовищі: чи то в еміграції, чи в імперській неволі. Дійсно, бути 
“największym ze wszystkich poetów słowiańskich” (Mickiewicz 1865, 365) 
свідчило про велику популярність автора. Цікаво, що одразу ж після смерті 
Ю.-Б. Залеського краяни уславили його образ у монументі. На кошти оде-
ського підприємця Костянтина Володкевича 1886 року на Плянтах у Кра-
кові був зведений пам’ятник Бояну. Скульптурна композиція у виконання 
відомого різьбяра Піуса Велонського символічно відтворила відомий сю-
жет з українського життя – народного співця із хлоп’ям. Отож у свідомості 
польської громади Б. Залеський постав передусім як співець України.  

Цілком передбачувано, що на вірші Бояна звернули увагу польські 
композитори, доля яких у деяких моментах збігалася з долею поета-
вигнанця. 

 
Співати, та нема кому! / Śpiewać i nema komu! 

Чи не перша музична інтерпретація віршів Ю.-Б. Залеського вийшла з-
під пера Фредеріка Шопена (1810–1849). Принаймні, його пісня «Думка» 
датована найраніше – 1840 роком. Вокальний твір написаний на вірш “Не-
ма чого треба” / “Niema czego treba”. До речі, в 1845 році Ф. Шопен зробив 
ще один варіант музики до цього вірша. Очевидно, образ ліричного героя, 
який знемагає від туги за рідним краєм, був йому особливо близький.  

Так, цей стан для композитора добре знайомий. Минули роки, як він 
покинув Варшаву. Паризькі зустрічі, художні салони і концерти не змогли 
замінити чи викреслити з його пам’яті образ Польщі. Смуток огортав душу 
геніального музиканта. Здається, вірш Б. Залеського вразив його у саме се-
рце: “oh, niemo, bo niewesoło”. А мелодія пісні зазвучала, наче була підхоп-
лена з уст лірника. Ф. Шопен застосував характерні риси українських на-
родних пісень: мінорна тональність (ля-мінор), інтонаційна гнучкість ко-
ротких мотивів і варіантний принцип розвитку. Не виключено, що цю або 
подібну мелодію наспівав композитору Богдан Залеський.  

Їх знайомство розпочалося ще на дружніх вечірках творчої молоді у 
Варшаві, а продовжилося в еміграції. Крім творчих взаємин приятелів 
пов’язували життєві події: 1846 року поет одружився на учениці Шопена 
Софії Розенгарт. Зауважимо, що на той час композитором були уже завер-
шені твори, написані на слова Богдана Залеського.  



624 
 

Ф. Шопен чотири рази звернувся до музичної інтерпретації його поезії. 
Взагалі, впродовж життя композитор написав лише 23 пісні і тільки на 
польські тексти своїх сучасників. Для нього важливо було відтворити в 
камерно-вокальній мініатюрі неповторний національний колорит (Нікола-
єва 2016, 256). Мають пісні Ф. Шопена й український відтінок: “Do bliskich 
przyjaciół warszawskich – a potem paryskich – Chopina należało dwu pisarzy 
zwanych «ukraińskimi»: Stefan Witwicki, urodzony na Podolu i Bohdan Zaleski 
– na Kijowszczyźnie. I w pieśniach napisanych do ich słów wyraził Chopin 
charakter i istotę tego, co «ukraińskie»” (Tomaszewski 2017, 29). 

Багаторічна дружба з польськими шляхтичами, що походили із україн-
ських земель, залишила незабутній слід у свідомості і музичному стилі 
композитора. Так, після гостин у маєтку в Потужині Ф. Шопен писав сво-
єму приятелю Титусу Войцеховському: “Szczerze Ci powiem, że mi 
przyjemnie wspomnieć na to wszystko - jakąś tęsknotę zostawiły mi Twoje 
pola – ta brzoza pod oknami nie może mi wyjść z pamięci” [Warszawa, sobota, 
21 sierpnia 1830] (Chopin 2009, 377). Зрозуміло, що вразливий до українсь-
кого пейзажу, “один із найвидатніших мелодистів світу” (Ніколаєва 216, 
253) збагатив свій почерк мотивами з українського фольклору. Так, 
Я. Сорокер виявив, що мелодичні контури пісні “Двоякий кінець” / 
“Dwojaki konec” (1845) на слова Б. Залеського “викликають у пам’яті укра-
їнські ліричні, з відтінком розчуленості, мелодії” (Сорокер 2012, 69). Спра-
вді, історію про смерть козака і дівчини Ф. Шопен виразив у мінорних жа-
лісних інтонаціях, сповнених скорботи і смутку. 

Зовсім інакша пісня “Гарний хлопець” / “Śliczny chłopiec” (1841). Хоч 
Б. Залеський у своєму вірші зробив парафраз на українську народну пісню 
«А я люблю Петруся», але Ф. Шопен написав музику в жанрі мазурки. Ри-
тмоформула польського танцю ефектно відтворює веселий поетичний об-
раз. Зрештою, бравурний фортепіанний акомпанемент цілком відповідає 
атмосфері модних у ХІХ столітті артистичних салонів. Зазвичай утримува-
ли такі салони аристократи. Траплялося, що вельможі проявляли неаби-
який композиторський хист.  

 
З думкою або шумкою на устах / Z dumką to szumką na usta 

Серед авторів камерно-вокальних творів на вірші Ю.-Б. Залеського був 
князь Казимир Любомирський (1813–1871). Йому найбільш близькими 
стали оспівані поетом образи козацької України. Крізь призму особистих 
переживань композитор-аристократ передав звуковими засобами ліричні 
одкровення втраченого щастя.  

Хоч за соціальним статусом Богдан Залеський і Казимир Любомирсь-
кий відрізнялися, але їм довелося пройти подібні випробування долі. На-
самперед, для обох український край був наймилішим і найбажанішим – 
малою батьківщиною. Але російсько-імперська колонізація однаково пере-
вернула їх життя. Після поразки польського повстання (1831) обоє емігру-
вали до Європи. Звичайно, К. Любомирський іноді навідувався у свої во-
лодіння на Волині. Але жити під пильним оком царської влади не бажав. 



625 
 

Він подорожував по Європі, певний час жив у Дрездені та Варшаві. Свою 
творчу енергію спрямував на композиторську й благодійну діяльність. 

Не відомо, чи бачились Б. Залеський і К. Любомирський у Парижі. Але 
їх зустріч могла відбутися. Принаймні, з Ф. Шопеном аристократ був зна-
йомий. Утім, вокальні твори К. Любомирського на вірші Б. Залеського да-
ють можливість дізнатись про спорідненість світоглядно-естетичних уст-
ремлінь польських митців культурного пограниччя.  

Вельми цікаво, що у перших виданнях всі чотири твори 
К. Любомирського на слова Ю.-Б. Залеського мають жанрове визначення – 
думка. Цей термін тлумачиться як твір “невеликої за обсягом медитативно-
елегійної лірики з драматизацією ліричного сюжету” (Літературознавча 
енциклопедія 2007, 308). Важливо, що появі цієї назви літературознавці 
завдячують Богдану Залеському, який так іменував свої твори на козацьку 
тематику. Очевидно, як і у поета, інтерес польського магната до образів 
українського лицарства був втечею від гнітючої реальності російського 
поневолення та пошуком ідеалу для національного руху. Обом українське 
козацтво імпонувало як символ свободи і зв’язок із малою батьківщиною.  

Здебільшого у вокальних мініатюрах кн. К. Любомирського, інспірова-
них поезією Богдана Залеського, панують настрої смутку й відчаю, 
пов’язані зі спогадами про минулу козацьку вольницю чи ностальгією за 
рідним краєм. У цьому емоційному ключі написані композитором думки 
“У нас інакше” / “U nas inaczej” ор. 37; “Ніде” / “Nigdyż” ор. 58. “До геслі” 
/ “Do gęsli” ор. 58.  

Тільки у дуеті “Похід козацький” / “Pochod kozacki” ор. 21 автор музи-
ки поєднав героїчну і ліричну сфери. Прощення матері з сином-козаком 
скомпоновано в розгорнуту драматичну сценку. Зауважимо, що у порів-
нянні з піснями Ф. Шопена, який тяжів до образного узагальнення, 
К. Любомирський застосував тут принцип наскрізного розвитку, перетво-
рюючи пісню у сюжетну картину. Звідси – різноманітність мелодико-
інтонаційних засобів, які деталізують портретні характеристики героїв. 
Cлід зауважити, що вокальні партії в дуеті представляють своєрідний син-
тез українських пісенних джерел і аріозних прийомів. Напевно, західно-
європейський тип викладу (композиційна будова дуету-згоди) використано 
для розкриття драматичної ситуації. Натомість опора на фольклорні еле-
менти (ладово-тональна перемінність (B – G), показовий для фольклору 
метод варіантного розгортання мотивних ланок і кадансових формул) до-
зволили композитору досягнути в дуеті “Похід козацький” музично-
словесної єдності.  

Як бачимо, слуховий досвід українського музичного фольклору, набу-
тий князем Казимиром Любомирським у дитинстві, органічно влився в ав-
торське висловлювання польського композитора.  

Проте, вірші Ю.-Б. Залеського не завжди апелювали до української об-
разності, та й музичне прочитання ліричних віршів на козацьку тематику 
могло підкорятися іншим жанрово-стильовим принципам. 

 



626 
 

Співак у чужій стороні / Spiewak w jbcej stronie 
Вокальна творчість Станіслава Монюшко (1819–1872) демонструє інте-

нсивну працю композитора над формуванням національного стилю поль-
ської музики. Автор понад 300 пісень переважно звертався до поетичних 
текстів своїх сучасників-співвітчизників. Найбільше вокальних творів 
С. Монюшко написав на слова А. Міцкевича, В. Сирокомлі, Я. Чечота. 
Тричі композитор звернувся до віршів Б.-Ю. Залеського, знайшовши в них 
відповідники своїм поглядам.  

Цілком закономірно, що вихідця з дрібної польської шляхти передусім 
могла зацікавила поезія національно-патріотичного змісту. Виявляється, 
що оспівуючи козацьку Україну, Богдан Залеський не забував молитовно 
звеличувати Польщу. В релігійно забарвленому слові поет виражав покір-
ливе прохання до Бога про милість для польського народу. Слідом за пое-
том, С. Монюшко створив свою версію національного духовного гімну для 
голосу з фортепіанним супроводом. 

Музичними засобами композитор майстерно передав емоційно-
образний зміст вірша Ю.-Б. Залеського “Молитва” / “Modlitwa”. Але, щоб 
вокальний твір дозволила надрукувати царська цензура, С. Монюшко дещо 
змінив поетичний текст. Нагадаймо, що композитор був підданим Російсь-
кої імперії, а тому патріотичні почування йому доводилося винахідливо 
приховувати. Власне, у вірші С. Монюшко переробив рядки з відкритим 
натяком на переміни в Польщі. Належить додати, що розгортання вокаль-
ної лінії у “Молитві” по акордовим звукам головних гармонічних функцій 
виражає велично-піднесений характер, а ладова зміна в куплеті (f moll – F 
dur) відіграє важливу роль у передачі контрастних станів: страждання і мо-
литовне сподівання.  

Пісні С. Монюшка на слова Ю.-Б. Залеського – “Співак в чужій сторо-
ні” / “Spiewak w jbcej stronie” (1853) та “Спомин” / “Spomnienie” ілюстру-
ють переінтонування жанрової першооснови вербального тексту. Ліричний 
вірш, з характерною сюжетно-тематичною лінією і ритмікою думки (Ко-
лесса 1982, 171), підпорядкований композитором у баркарольну 
(“Spiewak”) та мазуркову (“Spomnienie”) форми. Такі жанрові трансформа-
ції свідчать, що автор музики по-своєму трактував образний зміст і саму 
сутність поезії Богдана Залеського. 

Справедливо було б ще додати, що композитор неодноразово викорис-
товував жанр української думки. За спостереженнями польського музико-
знавця, колористика народнопісенної козацької лірики насамперед відчут-
на у творах С. Монюшка “Kozak (Tam na gorze jawor stoi), Korale (Gdym z 
kozaki szedł na boje), Wyjazd na wojnę (Rozwiń listki mokry dębie) i Ruta (Raz 
dziewczyna ziarnko ruty)” (Tomaszewski 2017, 19). Натомість, поезію пред-
ставника ‘української школи᾽ в польській літературі С. Монюшко спряму-
вав у іншу жанрову площину.     

 
 
 



627 
 

Висновки 
Аналіз музичного прочитання польськими композиторами поезії Юзефа 

Богдана Залеського дозволив виявити різні підходи до звукової організації 
вербального тексту, обумовлені  своєрідністю світогляду кожного із авто-
рів пісень. Разом з тим, камерно-вокальні мініатюри Ф. Шопена, 
К. Любомирського та С. Монюшко представляють цінний документ епохи. 
По-перше, ці твори - приклад українсько-польського порозуміння на тлі 
протистоянь спільному російсько-імперському ворогу. Також варто відмі-
тити вплив ідей Й. Гердера на розвиток слов’янського мистецтва  ХІХ сто-
ліття. Насамкінець, важливо наголосити, що у становленні творчого мето-
ду митця-романтика велике значення відіграло етнокультурне середовище. 

 
Білоцерківський, В. (2009). Філософсько-естетичні та ідейно-змістові 

засади пізньої творчості Богдана Залеського. Слов’янський світ: збірник 
наукових праць. ІМФЕ ім. М.Т. Рильського НАН України. Київ. Вип. 7. 
С. 26–42.  

Витвицький, В. (1934). Українські впливи у Шопена (докінчення). Діло. 
116. С.2. 

Грабович, Г. (1997). До історії української літератури: дослідження, 
есе, полеміка. Основи. Київ.  

Єфремов, С. (1995). Історія українського письменства. Femina. Київ. 
Колесса, О. (1892). Українські народні пісні в поезіях Богдана Залєско-

го. Записки НТШ. Т. 1. С. 124–208. 
Літературознавча енциклопедія: у 2 т.; укл. Ю. Ковалів (2007). Т. 1. 

Київ. 
Ніколаєва, Л. (2016). Вокальна творчість Ф. Шопена і питання вико-

навського музикознавства. Українське музикознавство. Вип. 42. С. 251–
266. 

Сорокер, Я. (2012). Українська пісенність у творчості класиків. Нова 
книга. Вінниця. 

Сухомлинов, О. (2012). Етнокультурний дискурс у літературі польсь-
ко-українського пограниччя ХХ століття. ЛАНДОН-ХХІ. Донецьк. 

Франко, І. (1980). Юзеф-Богдан Залеський. У кн.: Франко І. Зібр. тво-
рів: у 50 т. Наукова думка. Київ. Т. 27. С. 23–32. 

Korespondencja Fryderyka Chopina 1816–1831. T. 1. opr. Helman Z., 
Skowron Z., Wróblewska-Straus H. (2009). Wydawnictwa Uniwersytetu 
Warszawskiego. Warszawa.  

Mickiewicz, А. (1865). Lekcja trzydziesta druga. Rzeczo literaturze 
słowiańskiej wykładana w Kolegium Francuskim. Rok drugi (1841–1842). 
Poznań.  

Pszczołowska, L. (2004). O wierszu „słowika ukraińskiego”. Pamiętnik 
Literacki: czasopismo kwartalne poświęcone historii i krytyce literatury 
polskiej. № 1. S. 139–150. 



628 
 

Stelmaszczyk-Świontek, B. (1983). O poezji Bohdana Zaleskiego z lat 
emigracji : tradycja sentymentalna w romantyzmie polskim. Pamiętnik Literacki. 
LXXII. S. 107–148. 

Tomaszewski, M. (2017). Ślady I echa idiomu kresowego w muzyce polskiej 
“wieku uniesień”. Teoria Muzyki. Studia, Interpretacje, Dokumentacje. 10. 
Kraków. S. 13–33. 

Zaleski, J.-B. (1841). Poezye: wydane przez Edwarda Raczyńskiego. Poznań. 
Zaleski, J.-B. (1875). Adam Mickiewicz podczas pisania i drukowania „Pana 

Tadeusza”. List do syna Adama. Paryż.  
Żegota, P. (1839). Pieśni ludu ruskiego w Galicji. Lwow. 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

 
  



629 
 

ІСТОРІОГРАФІЯ УКРАЇНСЬКОГО ПІСЕННОГО ФОЛЬКЛОРУ  
СХІДНОЇ СЛОВАЧЧИНИ 

 
Ольга Фабрика-Процька  

 
(Україна) 

 
У статті розглянуто історію збору українського пісенного фольклору 

на території Східної Словаччини; висвітлено діяльність фольклористів 
та місцевих збирачів; розкрито жанрову палітру календарної та сімейної 
обрядовості українців цієї території. Зазначено, що завдяки географічно-
му розташуванню територія Пряшівщини була своєрідним мостом між 
західнослов’янським та східнослов’янським фольклором. 

Ключові слова: історія, фольклор, культура, пісенники, Східна Словач-
чина. 

  
HISTORIOGRAPHY OF UKRAINIAN SONG FOLKLORE 

OF EASTERN SLOVAKIA 
 

Ol'ha Fabryka-Proc'ka 
 
The article considers the history of collecting Ukrainian song folklore on the 

territory of Eastern Slovakia; the activities of folklorists and local collectors are 
covered; the genre palette of calendar and family rituals of Ukrainians of this 
territory is revealed. It is noted that due to the geographical location of the 
territory of Prešov region was a kind of bridge between West Slavic and East 
Slavic folklore. 

 Key words: history, folklore, culture, songwriters, Eastern Slovakia. 
 
Пряшівщина охоплює території Попрадського, Михалівецького, Гу-

менного, Бардіївського та Пряшівського округів, заселені українцями. Са-
ме завдяки своєрідному історичному розвитку й географічному розташу-
ванню ця територія межує на півдні – з угорцями, на півночі – з поляками, 
на заході – зі словаками, на сході – з українським Закарпаттям. Зокрема, 
українські села у Спиші протягом кількох століть були в оточенні німець-
ких колоністів (Мушинка 1967, 10). За висловом автора книги, “З глибини 
віків”, “… своєрідність історичного розвитку українського населення Схі-
дної Словаччини полягає в тому, що воно ніколи не було адміністратив-
ною частиною українських земель… Територія Пряшівщини історично ро-
звивалася в рамках Австро-Угорщини і була найвідсталішою частиною 
Австро-Угорської монархії, а після першої світової війни стала складовою 
частиною Чехословацької республіки. Ідеологи австро-угорської і чехос-
ловацької влади робили все, щоб штучно відокремити населення Пряшів-
щини і Закарпаття від українського коріння, переслідуючи будь-яке його 
національне відродження. За словами М. Мушинки, це призвело до затри-



630 
 

мки національного відродження пряшівських українців. Однак, незважаю-
чи на такі обставини, будь-який найгостріший економічний та національ-
ний гніт не зупинив функціонування народної творчості та фольклору в 
цілому на цій території” (Мушинка 1967, 11). 

Завдяки географічному розташуванню територія Пряшівщини була сво-
єрідним мостом між західнослов’янським та східнослов’янським фолькло-
ром, об’єднавчим мостом між Угорщиною та східними слов’янами. Оскі-
льки фольклор Пряшівщини побутував ізольовано від загальноукраїнсько-
го розвитку, він має в собі специфічні відмінності, що випливають із полі-
тичних, соціальних та історичних умов. Зокрема, це стосується ліричних 
пісень, балад, колядок, чимало загальноукраїнських елементів прослідко-
вується у весільній обрядовості (сватання, назви весільних гостей, окремі 
пісні-ладкання та ін.), а також у замовляннях, особливо лікувальних. Заро-
дження цих жанрів сягає глибокої давнини і передавалося з покоління в 
покоління. Тому внесення змін до цих архаїчних жанрів культового харак-
теру вважалось порушенням традицій предків. У зв’язку з цим народ нама-
гався уникати будь-яких порушень традицій. Інші жанри, за словами 
М. Мушинки, розвивались паралельно з українським фольклором Закар-
паття та українських прикордонних регіонів Польщі. “Український етнос 
Пряшівщини не має своєї сталої границі. Особливо на західному українсь-
ко-словацькому прикордонні українські села розташовані поміж словаць-
кими, стосунки між словаками і українцями були тісними, і це відобрази-
лось не лише на фольклорі, але й на мові, матеріальній культурі, психічно-
му складі та інших факторах спільного життя обох народів. Чим далі на 
захід, тим помітніший вплив словацького народу”, – стверджує 
М. Мушинка (Мушинка 1967, 12). 

Важливо зазначити, що не дивлячись на невелику територію, Пряшів-
щина має відмінності у народній культурі та говірці, яка поділяється на дві 
великі групи: східну (з рухливим наголосом) і західну (з постійним наголо-
сом). За таким поділом слід розглядати і фольклор. За словами 
М. Мушинки, фольклор східних областей Словаччини (Лабірщина, Снин-
щина) за змістом наближений до Закарпаття, а фольклор західних областей 
– до фольклору польських лемків, які до 1946 року мали межу із східно-
словацькими українцями. Однак обидві групи (західна та східна) мають 
чимало спільних рис із фольклором округів Шариш та Земплін (Східна 
Словаччина). У фольклорі східнословацьких українців та словаків інколи 
важко простежити національну приналежність та специфіку кожного з них. 
Схожість говірок словаків та українців (руснаків) практично не є поміт-
ною. Іноді трапляється, що в українських селах можна почути словацькі 
пісні, а співаки переконують, що це ‘нашіʼ пісні. У словацьких селах спі-
вають українських пісень, і місцеві мешканці також називають їх своїми 
(Мушинка 1967). 

Першим українським фольклорним записом із Пряшівщини є пісня про 
Стефана воєводу “Дунаю, Дунаю, чему смутен течеш?”, записана в селі 
Венеція біля Лукова Бардіївського округу. Її походження сягає другої по-



631 
 

ловини ХVІ століття. Збереглася пісня в рукописній граматиці чеської мо-
ви Яна Благослова, а починаючи з середини ХІХ століття стала предметом 
зацікавлення К. Горалека, О. Зілинського, В. Ковальського, Ф. Колесси, 
І. Панькевича, О. Потебні, І. Франка та ін. 

Відомими були пісенники Івана Югасевича, Яна Коллара, описи народ-
них звичаїв, хрестин, весілля, похоронів, записані Іваном Фогороші. У чо-
тиритомному збірнику Якова Головацького “Народные песни Галицкой и 
Угорской Руси” вагоме місце посідають пісні Пряшівщини, зібрані 
М. Бескидом, І. Воробеєм, О. Духновичем, А. Кралицьким, О. Павловичем, 
В. Сухим, І. Яцевичем. 

Відвідавши на початку 70-х рроків ХІХ століття Східну Словаччину та 
Закарпаття Г. де-Воллан видав збірник “Угрорусские народные песни” 
(1885). Книга містить 525 народних пісень, згрупованих за тематичним 
принципом із коментарями автора. У другій її частина зібрані пісні, запи-
сані в с. Пстрина Бардіївського округу, Ужанського та Марамороського 
комітатів (Мушинка 1967). 

Прозовий фольклор та співанки записував фольклорист Володимир 
Гнатюк. Зокрема, під час подорожей на Пряшівщину митець зібрав вели-
кий фольклорний матеріал, опублікований в “Етнографічних матеріалах з 
Угорської Русі”. 

Одночасно з В. Гнатюком фольклор записував Іван Верхратський, по-
бувавши у 36 українських селах Східної Словаччини. Окрім записів фоль-
клору, йому належать публікації про народну обрядовість Пряшівщини, 
наприклад “Гоя дюндя і собітки на Угорській Русі”, що вийшла у світ 1899 
року в одному з номерів львівського часопису “Діло”. Чимало зібрано ав-
тором казок, які перекладено словацькою мовою. 

На початку ХХ століття у Східній Словаччині побував музикознавець і 
фольклорист Філарет Колесса. Результатом поїздки стали його книги 
“Народні пісні з південного Підкарпаття” (Ужгород, 1923) та “Народні 
пісні з Підкарпатської Русі” (Ужгород, 1938). У міжвоєнний період відо-
мим фольклористом Пряшівщини був Іван Панькевич, який часто друкува-
вся в журналах “Віночок”, “Підкарпатська Русь”, “Учитель”, а 1929 року за 
допомогою спеціального записувального пристрою здійснив перші звукові 
записи фольклору Закарпаття та Пряшівщини. І. Панькевич був автором 
кількох досліджень історичних пісень, веснянок, колядок, балад тощо. На 
сторінках антології “З глибини віків” М. Мушинки довідуємось про те, що 
1935 року в Бардієві шкільним інспектором Б.  Крпельцем було опубліко-
вано монографію, два розділи якої висвітлюють фольклорні жанри. Окрім 
пісень та звичаїв словацьких сіл Бардіївського округу автор помістив кіль-
ка десятків народних співанок та описів звичаїв українських сіл Брезівка, 
Свидник, Млинарівці, Рівне, Вишня Полянка, Вишній Орлих, Фричка, Ва-
перник (Мушинка 1967). 

Стрімкий розвиток у сфері збирання фольклору Пряшівщини припав на 
період після визволення. До 1948 року не було видано жодного збірника. 
1952 року митці Ю. Костюк та А. Бубак опублікували “Пісні для жіночого-



632 
 

дитячого хору”. 1955 року світ побачив збірник фольклорних жанрів 
Пряшівщини та Закрпаття “З уст народу”, автором якого є 
Е. Недзельський.  

1956 року вийшов друком збірник народних пісень краю “Співаночки 
мої” Ф. Лазорика, який містить 510 пісень, зібраних автором. У тому ж 
році світ побачив збірник “Українські народні пісні”, упорядником якого 
став Й. Млинарич. У книзі подано 180 загальноукраїнських пісень з мело-
діями. 

За ініціативи Ю. Костюка було створено і 1958 року видано перший в 
історії українського населення Прящівщини науковий збірник “Українські 
пісні Пряшівського краю”, що містив 263 мелодії з текстами та 58 пісенних 
зразків із 60 сіл і 12 округів.  

1958 року Ю. Цимбора видав збірник “Народні пісні для мішаного і жі-
ночого хорів”, а 1963 року світ побачив нотний збірник під назвою “Украї-
нські народні пісні Східної Словаччини” (Т. 2). Книга містить ряд недолі-
ків (за Т. Цимбал), а саме: неточну класифікацію пісень, відсутність аналі-
тично-синтетичної статті, яка була б об’єднувальною ланкою між обома 
темами, непослідовну фонетичну транскрипцію, нехтування діалектними 
особливостями ( Карась 2011–2012, 92).  

Упорядником третього тому “Українські народні пісні Східної 
Словаччини” (1977) став А. Дулеба. До збірника увійшло 406 пісень, 
тексти й мелодії яких збережені. За змістом пісні поділяються на три 
жанрово-тематичні групи: епічні, обрядові та ліричні. “За змістом і 
формою пісні старшого походження інклінують на схід, до 
загальноукраїнського фольклору, – пише Т. Цимбал. Сюди належать 
переважно пісні обрядові, зокрема весільні. Інші пісні, пізнішого 
походження, інклінують на захід, північ і південь, несучи ознаки впливу 
найближчих сусідів. Диференціація фонетичних та морфологічних 
особливостей місцевих говірок дотримана з незначними винятками” (Цим-
бал 2002, 70). 

У період від 1975 по 1978 рік Юрій Костюк записує народні пісні 
багатьох жанрів (обрядові, ліричні, балади та ін.) із села Дара в районі 
Верхньої Цірохи Старинської долини на Снинщині. Загалом митець 
записав 560 пісень. (Колискові пісні цього села були опубліковані ним у 
Науковому збірнику МУК у Свиднику (т. 9, кн. 2, 1979). Наукова 
спадщина Ю. Костюка, яка ще не опублікована, до сьогодні зберігається у 
відділі фольклору в Музеї української культури м. Свидник. 

Музичний фольклор русинів-українців досліджував музикознавець, 
фольклорист та художник Дезидерій Задор, який також організовував 
польові етнографічні експедиції, під час яких записав понад 300 народних 
пісень різних жанрів. У його творчому доробку численні збірки пісень. 

До плеяди дослідників фольклору на теренах Східної Словаччини 
належить мовознавець Андрій Дулеба, який записував і видавав 
репертуарні збірки “Як си заспіваме, далеко нас чути” (1976), був 
упорядником третього тому “Українські народні пісні Східної 



633 
 

Словаччини” (1977), до якого увійшло понад 400 пісень, згрупованих за 
жанрово-тематичними ознаками. 

Музичну фольклористику вивчав етномузиколог та фольклорист 
Володимир Гошовський, який здійснював записи народних співанок, 
досліджував музичні діалекти, звертав у дослідженнях увагу на 
взаємовпливи в слов’янському музичному фольклорі шляхами і типами 
генези пісенних зразків. Після кількох експедицій у Пряшівському регіоні 
розробив систему аналізу народної пісні та її каталогізації – універсальний 
структурно-аналітичний каталог. 

Серед мовознавців, діалектологів слід назвати Василя Латту, який 
цікавився українськими говорами Пряшівщини, вивчав словацько-
українську мовну межу, запропонував теорію національних і регіональних 
атласів тощо. 

Відомою постаттю серед русинів-українців є письменник Михайло 
Шмайда, в доробку якого дослідження обрядовості українців Словаччини, 
питання методології записування фольклору, народні прислів’я, 
приповідки, проза, лемківські фразеологізми, фольклорні збірники, 
оповідання та ін. Він є упорядником найбільшої в регіоні збірки 
колискових пісень “Колискові пісні” (1993 р.), яка містить близько 600 
зразків цього пісенного жанру. Ці співанки були зібрані М. Шмайдою по 
різних селах Північно-Східної Словаччини. 

Збирач фольклору, етномузиколог Андрій Каршко досліджував питання 
народної художньої творчості української нацменшини. Він є одним з 
ініціаторів проведення фольклорних фестивалів “На крилах пісень“ у 
Стащині та “Маковицька струна” у Бардієві. Видав кілька репертуарних 
збірок.  

У ІІ половині ХХ століття серед відомих збирачів фольклору слід 
згадати Михайла Гиряка. Його дослідження викладені у семи томах 
видання “Українські народні казки Східної Словаччини” та низці інших 
видань. У його доробку є праці “Збірник українських народних ліричних 
пісень Східної Словаччини” (1983), “Народні пісні Старинської долини як 
предмет дослідження фольклористики” (1983), “До питання дослідження 
народних пісень українців Чехословаччини” (1986), “Народні пісні села 
Орябина” (1986) та ін. 

Значну кількість музикознавчих видань українців-русинів у повоєнний 
час було здійснено Словацьким видавництвом художньої літератури 
(Братислава) та Словацьким педагогічним видавництвом, відділом 
української літератури в Пряшеві у Східній Словаччині, яка належала до 
складу Чехословаччини. 

У галузі вивчення фольклору українців Східної Словаччини цінним 
здобутком є дослідження фольклориста, етнографа, літературознавця та 
культурно-освітнього діяча Миколи Мушинки, який є автором численних 
монографій та збірників. Він – ініціатор та організатор видавничої діяль-
ності Музею української культури в Свиднику. Перший збірник Музею – 
це книга М. Мушинки “З українського фольклору Східної Словаччини” 



634 
 

(1963). Серед монографічних розвідок слід назвати: “Фольклор руснацох 
Воєводини” (1976, 1988), “Голоси предків” (2002), “Колеса крутяться… 
Біо-бібліографія Миколи Мушинки” у трьох книгах (1998, 2013) та ін. 2018 
року М. Мушинка опублікував у журналі “Дукля” статтю під назвою 
“Українські народні балади Східної Словаччини у словацькомовній транс-
крипції”.  

Доробок Миколи Мушинки в напрямку музичної культури розгортаєть-
ся в галузі фольклористики, збирання та охорони особистих фондів діячів 
музичної культури, пропагування української музики й культури, ведення 
хроніки культурно-мистецького життя українців Східної Словаччини.  

Велику справу у галузі музичної фольклористики русинів Словаччини 
провадить відомий дослідник, музикант, фотограф, етнограф та 
фольклорист зі Свидника Іван Чижмар. Основу його доробку складають 
власні записи багатьох жанрів музично-пісенного фольклору, які він 
збирав понад п’ятдесять років на території Східної Словаччини, а також 
окремі записи фольклористів, серед яких слід назвати Володимира 
Гнатюка, Філарата Колессу, Володимира Гошовського, Станіслава 
Людкевича, архівні матеріали.  

Серед його видань слід назвати монографію “Народні співанки, музика 
і танці русинів Східної Словаччини” (2009), яка містить автентичні 
співанки русинів Словаччини другої половини ХХ ст., велику кількість 
світлин та DVD-диск, на якому представлені інструментальні та вокальні 
твори народних капел; монографію “Колядкы / коляди русинів 
(руснаків / лемків)” (2014), до якої автор подав тексти колядок митців із 
Сербії, Хорватії, України, Угорщини, Румунії, Польщі, США, Словаччини; 
транскрипції колядок Ф. Колесси, Ю. Костюка, І. Тимка, Н. Чижмар, 
Д. Джамби, Ш. Папп, І. Чижмара; чисельну кількість світлин та DVD 
“Вінчую Вам, вінчую…”; монографію “Народны спиванкы, музыка і танці 
русинів Выходного Словенска 2” (2017), до якої увійшли автентичні 
народні співанки русинів Східної Словаччини другої половини ХХ 
століття, значна кількість світлин та DVD з автентичними 
інструментальними мелодіями народних капел. 

У багатогранній монографії “Музична культура української діаспори у 
світовому часопросторі ХХ століття” (2012), що розкриває чимало питань 
діаспори, автор Ганна Карась висвітлює маловідомі в Україні сторінки 
життя і творчості багатьох діячів української музичної культури діаспори. 
Зокрема, в книзі зазначено, що “... найбільшим центром збирання та 
збереження пам’яток україніки на території Словаччини є Свидницький 
Музей української культури (з 2002 р. – Словацький національний музей – 
Музей українсько-руської культури у Свиднику)” (Карась 2012). 

Народні вірування про демонічних істот, які допомагали або шкодили 
людям у давнину, демонологічні уявлення слов’ян, що виникли внаслідок 
обмежених знань про природу, людські фантазії, сновидіння, різноманітні 
забобони досліджувала протягом тривалого періоду Надія Вархол зі Свид-
ника. Результатом є опублікована 2017 року ґрунтовна монографія “На-



635 
 

родна демонологія українців Словаччини”. Авторка зосередила увагу на 
жіночих та чоловічих демонічних істотах як пережитій формі народних 
уявлень, що до недавнього часу побутували у фольклорі Північно-Східної 
Словаччини, а також на численних повір’ях і магічних діях, котрі викону-
валися з давніх-давен як захист від злих сил. Монографія складається з 
двох частин: перша висвітлює аналітичні розвідки про окремі демонологі-
чні істоти, а друга – автентичні польові записи авторки, зібрані нею в рам-
ках науково-дослідницької діяльності Музею української культури у Сви-
днику в останні десятиріччя ХХ століття. У книзі також присутні матеріа-
ли з літературних джерел. 

Народне весілля села Владича, Стропківського округу (Словаччина) ро-
зкрито у книзі Івана Чурпека (2018). Інформацію про весільні звичаї, обря-
ди, традиції та пісні було записано 29 грудня 1976 р. від декількох респон-
дентів (Павла Слука, Ганни Прокопич, Марії Русинко). Автор книги дета-
льно описує окремі частини, а саме: передвесільний, весільний та після ве-
сільний етапи. Однак на сьогодні весільний обряд “… набагато скупіший 
на окремі традиційні обрядові дії і наперекір тому, що в ньому залишились 
майже всі традиційні звичаї старовинного весілля. Хіба може, – пишуть 
Іван Чурпек та Надія Вархол, – охопити сьогоднішнє весілля, яке триває 
тільки один день, все те, що відігравалось на весіллі три дні? Сучасне ве-
сілля переповнене їжею і напитками, чим, само собою, воно з цього боку 
багатше ніж старовинне, але з другого – воно бідніше із-за того, що не ви-
кликає почуття справжньої поетичності, радості – народну мудрість, ста-
ровинні весільні пісні, воно бідніше на окремі обряди…” (Чурпек 2018). 
Більшу частину матеріалів книги становлять пісні, які виконували під час 
плетіння вінків (переважно сумні, журливі); шиття застави; пісні, які спі-
вали по дорозі до весільного дому, по дорозі до шлюбу та до миття у пото-
ці; пісні, що супроводжували “рядовый танец” та пісні, які співали молодій 
під час чапіння та ін. Важливе місце серед весільних пісень належить жар-
тівливим співанкам. Весільні ладканки, в яких часто висміювали фізичний 
стан жениха чи молодої або ж їхні майнові відносини, переважно викону-
вали у передвесільний час. Матеріали книги розкривають народне весілля 
не тільки села Владича, але й цілої Гавайської долини (Чурпек 2018).  

Календарній та сімейній обрядовості українців Словаччини присвячена 
монографія Йосифа Вархола, в якій детально висвітлено народження, ве-
сілля, похорон, а також традиційні молодіжні ігри, вечіркові та нічні ігри 
біля покійника. Автор зазначає: “… традиційна обрядовість українців Схі-
дної Словаччини зберегла багато архаїчних рис, що дозволяють реконст-
руювати найдавніші вірування, світогляд народу… Значна трансформація 
календарної обрядовості відбулася під впливом літургійних циклів правос-
лавної та греко-католицької церков, які відігравали помітну роль у духов-
ному житті українців Словаччини” (Вархол 2019, 2).  

Отже, слід констатувати, що джерелознавчий аналіз основних 
історичних, культурологічних, мистецтвознавчих, музикознавчих робіт 
засвідчив окремі напрацювання в напрямках узагальнення діяльності 



636 
 

митців Словаччини. Трансформація музичного фольклору на сьогодні є 
чинником формування багатовекторної традиційної музичної культури, 
невід’ємними складниками якої є матеріальні та духовні надбання 
української культури. 

 
Вархол, Й. (2019). Календарна та сімейна обрядовість українців Сло-

ваччини. ІМФЕ ім. М. Т. Рильського НАН України. Київ.  
Карась, Г. (2011–2012). Пісенники українців Східної Словаччини як 

джерело вивчення буття фольклору в сучасну епоху. Етнос і культура. Ча-
сопис Прикарпатського національного університету імені Василя Стефа-
ника : зб. наук.-теор. ст. Гуманітарні науки. Вид-во Прикарпат. нац. ун-ту 
ім. В. Стефаника. Івано-Франківськ. № 8–9. С. 89–96. 

Карась, Г. (2012). Музична культура української діаспори у світовому 
часопросторі ХХ століття : монографія. Тіповіт. Івано-Франківськ.   

Мушинка, М. (1967). З глибини віків: антологія усної народної творчо-
сті українців Східної Словаччини. Словацьке педагогічне видавництво в 
Братиславі. Відділ української літератури в Пряшеві. Братислава.  

Цимбал, Т. (2002). Історія запису лемківського весілля. Вісник Львівсь-
кого університету. Серія філологічна. Вип. 31. С. 61–74. 

Чурпек, І. (2018). Коли младу чепили… Народне весілля із села Владича, 
Строппківського округу. Союз русинів-українців СР. Пряшів.   

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

 
  



637 
 

БАНДУРНЕ МИСТЕЦТВО УКРАЇНСЬКОЇ ДІАСПОРИ 
ПІВНІЧНОЇ АМЕРИКИ НА СТОРІНКАХ 

АНГЛОМОВНИХ ВИДАНЬ ТА ПЕРІОДИКИ 
 

Наталія Федорняк 
 

(Україна) 
 
У роботі висвітлюються матеріали українського англомовного тиж-

невика “The Ukrainian Weekly”. Проаналізовано жанрову тематику ста-
тей періодичного видання стосовно бандурного мистецтва впродовж 
періоду його функціонування. Виокремлено колективи та персоналії, діяль-
ність яких стала предметом розгляду та найбільш кількісно представлена 
у виданні. 

Ключові слова: періодичне видання, “The Ukrainian Weekly”, бандурне 
мистецтво, огляд, рецензія. 

 
BANDURA ART OF UKRAINIAN DIASPORA  

OF NORTH AMERICA ON THE PAGES OF ENGLISH PRESS 
 

Natalija Fedornjak 
 

The article deals with the materials of the Ukrainian English-language 
weekly paper “The Ukrainian Weekly”. The genre themes of the materials of 
the periodical dedicated to bandura art throughout its functioning are analyzed. 
Bandura ensembles and artists, whose art activity has become the subject 
of research and the most quantitatively presented in the publication are singled 
out. 

Key words: periodical publication, “The Ukrainian Weekly”, bandura art, 
review, notice. 

 
Українці за кордоном, використовуючи легальні можливості діяльності, 

інформаційний простір, сприяли збереженню державотворчого, 
культурного, наукового потенціалу українства, національної гідності, 
легітимації нашого народу у світовому просторі. Одним із засобів 
збереження зв’язку з материковою Україною та передачі етнічної 
інформації є діаспорна преса, невід’ємним складником якої є висвітлення 
культурно-митецьких аспектів життя українців Канади та США. 

До теми української етнічної преси на Північноамериканському 
континенті зверталися як українські, так і закордонні дослідники. Серед 
останніх можна виокремити кілька значних фігур. Це А. Животко, 
Б. Кравців, В. Дорошенко, О. Фединський, М. Боровик, М. Марунчак, 
Л. Винар. Серед закордонних авторів заслуговують на увагу праці 
О. Бочковського, С. Наріжного та П. Кравчука. Серед сучасних вітчизня-
них дослідників слід зазначити О. Гриценко (Гриценко 1995), В. Губарця 



638 
 

(Губарець 2007), В. Чекалюк (Чекалюк 2009), І. Сковронську (Сковронська 
2016), Г. Савчук (Савчук 2015), М. Яблонського (Яблонський 2020) тощо.  

Перший український часопис у Сполучених Штатах Америки – 
щомісячник (згодом двотижневик, тижневик) “Америка” (1886–1890). Йо-
го засновником і видавцем був перший греко-католицький священик для 
українських емігрантів І. Волянський (1857–1926). Друга українська газета 
в США – “Руське Слово”, яке видавав о. К. Андрухович протягом 1891 ро-
ку. Тоді ж о. Г. Грушка (1860–1913) почав видавати “Новий Свет”, який 
виходив двічі на місяць до 1893 р. (Савчук 2015, 313–317). Одним із най-
старіших, найвідоміших та найбільш значних періодичних видань 
українців Північної Америки, яке видається досі, залишається газета “Сво-
бода”. Її публікують з 15 вересня 1893 р. у Джерсі-Сіті (США), спочатку – 
двотижневик, з 1894 р. – тижневик, з 1915 р. – виходить три рази на 
тиждень, а з 1921 р. стає щоденною. З 1908 р. вона є офіційним органом 
створеного 1894 р. (офіційно зареєстрованого у штаті Нью-Джерсі 1907 р.) 
Руського (з 1914 р. – Українського) Народного Союзу і від початку друку 
дотримується на шпальтах чіткої проукраїнської позиції (Савчук 
2015, 314).  

Початок розвитку українського друкарства в Канаді ознаменувала 
публікація 5 листопада 1903 р. газети “Канадійський фармер” (виходила у 
Вінніпегу до 1981 р.), яка, власне, призначалася для фермерів, ставши дже-
релом національної свідомості та інформації про події в Канаді, Україні та 
світі. Проіснувала вона сімдесят вісім років (Савчук 2015, 316). Заслуговує 
на увагу преса Українського національного об’єднання в Канаді “Новий 
шлях”. Уперше, як тижневик націоналістичного напряму, з’явився він 
30 жовтня 1930 р. в Едмонтоні, а потім з 1933 р. почав виходити в Саска-
туні, а в листопаді 1941 р. “Новий шлях” перенесли до Вінніпега, і нарешті 
він у 1977 р. прижився в Торонто. У видавництві “Новий шлях” виходять 
друком журнали “Смолоскип”, “Жіночий світ” і “Голос молоді”. 

Упродовж усього часу до Першої світової війни в Канаді виходило 24 
назви різних часописів (Савчук 2015, 317). Після 1945 р. збільшилася кіль-
кість україномовних видань у середовищі української діаспори у зв’язку зі 
збільшенням кількості переміщених осіб. 1952 р. в США виходило друком 
921 видання іншими мовами, серед яких 35 – українською мовою (Чиж 
1953, 131); “українська преса в Америці між чужомовними публікаціями 
займає дев’яте місце щодо кількости і 18-те місце щодо тиражу” (Чиж 
1953, 131). Також автор згадує про англомовні українські періодичні ви-
дання. 

Основною метою українських часописів, які створювалися в Канаді та 
США, було інформування емігрантів про події в Україні. Водночас вини-
кала потреба ознайомлювати англомовне населення про найважливіші ета-
пи становлення в житті української діаспори, контактувати з тим середо-
вищем, частиною якого вони стали, потреба в висвітленні справжньої 
історії українців у вільному світі без заборон, цензури та боязні бути пока-
раним, а також бажання допомогти українцям материкової України. Тому 



639 
 

почала створюватися англомовна преса та періодика українськими 
емігрантами. Окрім того, з плином часу, серед наступних поколінь перших 
емігрантів зростала кількість тих, хто не володів українською мовою та не 
завжди її розумів через процеси мовної та культурної асиміляції. Саме ан-
гломовні видання в цьому випадку ставали засобом збереження зв’язку з 
етнічною Батьківщиною. Особливу роль у цьому аспекті відігравали ма-
теріали, які висвітлюють особливості побутування українських культурних 
традицій на теренах Північної Америки, зокрема, стан розвитку тра-
диційного виконавства на народних інструментах. Бандурне мистецтво 
українців діаспори яскраво вирізняло їх з-поміж інших етнічних груп 
емігрантів Північної Америки.  

Серед зразків англомовної преси української діаспори США та Канади 
варто відзначити тижневики “Ukrainian News” (виходив із жовтня 1977 р.), 
“The Ukrainian Weekly”, “Ukrainian American”, квартальник “The Ukrainian 
Quarterly”, а також англомовні додатки до основних видань – “Новий 
шлях” (“New Perspective”), “Гомін України” (“Ukrainian Echo”). Метою цієї 
роботи є аналіз музично-культурологічних публікацій тижневика “The 
Ukrainian Weekly”, які стосуються бандурного мистецтва, впродовж всього 
періоду його функціонування. 

Актуальність роботи полягає у збагаченні джерельної бази дослідження 
історії кобзарства та сучасного функціонування бандури за кордоном, ро-
зширенні ракурсу вивчення кобзарства як національного феномену в ком-
паративному аспекті.  

“The Ukrainian Weekly” (The Ukrainian Weekly 2020) є одним із значних 
англомовних видань українців Північної Америки, яке виходить із 6 жовт-
ня 1933 р. у Джерсі-Сіті (США) спочатку як 4-сторінковий тижневий дода-
ток до щоденника “Свобода”, а з 1971 р. самостійно як тижневик, продов-
жуючи успішне функціонування й досі. Започаткував видання Український 
національний союз (УНС) із метою обслуговування молодої громади укра-
їнських американців і функціонування як засобу спілкування цієї громади 
з іншими жителями США. Саме “The Ukrainian Weekly” стала першою ан-
гломовною періодикою американської молоді українського походження. 
Основною причиною створення видання 1933 р. був Голодомор, який ша-
ленів у той час на материковій Україні. Український національний союз, 
який тоді випускав україномовну щоденну газету “Свобода” (заснована 
1893 р.), вирішив публікувати таку ж англомовну газету, щоб розкрити сві-
тові правду про Голодомор, оскільки ті кілька повідомлень, які звучали в 
той час, були неправдиві. 

Згодом видавництво розширилося аж до Канади і охопило всю Північ-
ну Америку. Сьогодні газета має багато передплатників по всьому світу, 
зокрема, у Індії, Пуерто-Рико, Австралії, Південній Америці і майже у всіх 
країнах Європи, включаючи Україну. З 1991 р. в Києві функціонує прес-
бюро видання. Наразі діє широка кореспондентська мережа “The Ukrainian 
Weekly” в американських і канадських містах, а також видання має багато 
дописувачів, які пропонують новини і статті з інших країн. Складником 



640 
 

видання  є аналітичні  статті, що стосуються поточних новин в Україні 
(Савчук 2013, 135).  

На сторінках “The Ukrainian Weekly” рясніють дослідження та статті, 
присвячені українській музиці, народним танцям, архітектурі, живопису, 
релігійному життю, етнографії. Саме це англомовне видання яскраво 
висвітлює культурно-мистецьке життя українців в іншому культурному 
середовищі. В полі зору дописувачів тижневика впродовж всього періоду 
його функціонування – музично-публіцистичні публікації стосовно бан-
дурного мистецтва. 

Основні жанри статей, проаналізовані за період діяльності тижневика, – 
короткі інформації, нариси про бандуру і відомих бандуристів, анонси, 
анотації, критичні рецензії, огляди, замітки стосовно концертних виступів 
бандурних колективів української еміграції, урочистих імпрез, вшанувань 
пам’яті видатних постатей української історії та культури. 

Найбільш популярною на шпальтах газети після повоєнного періоду 
функціонування тижневика залишається Капела бандуристів 
ім. Т. Шевченка з Детройту (США) під керівництвом спочатку 
Г. Китастого, а потім й В. Божика. Оскільки пік популярності цього колек-
тиву припадає саме на 50-ті роки ХХ ст., переважна кількість публікацій – 
рецензії, відгуки, анотації, огляди концертів, які відбулися, та афіші про 
майбутні концерти чи тури, участь у фестивалях. У них подана інформація 
про створення колективу, історію функціонування, нелегкий шлях міграції, 
завжди відзначається неповторність і життєвість виконання, надзвичайне 
захоплення, яке викликає у глядачів гра і спів під дзвінкий супровід банду-
ри, яскравість тембрових барв чоловіків-учасників, їхня майстерність во-
лодіння інструментами, сценічний вигляд і поводження, різноманітність 
репертуару, а саме народних пісень, епічних, духовних та патріотичних 
творів, які особливо вражаюче звучать і підкреслюють неабиякий талант і 
патріотизм українців, підкреслюють їх жадобу до волі і незалежності. В 
кожному наступному номері чи з різних куточків Європи (Інглоштадт, Ам-
стердам, Лондон тощо), чи то з Америки (Нью-Йорк, Вашингтон, Пітсбург, 
Детройт, Буфало, Чикаго, Бостон, Філадельфія тощо), чи з Канади 
(Вінніпег, Монреаль тощо) лунають схвальні відгуки про концерти, а то й 
цілі тури, побажання успіху і процвітання, що пропагує бандурне ми-
стецтво не тільки в США, а й сприяє її світовому визнанню і поширенню. 
Завжди відзначається особлива роль керівників та диригентів Г. Китастого 
та В. Божика. В одній із рецензій (1951, № 45) порівнюється запис вико-
нання капели під керівництвом В. Божика і Г. Китастого. Підкреслюється 
професійність запису першого, оскільки другий був зарекордований безпо-
середньо на концерті, відповідно містив багато шумових недоліків, але в 
той же час “живе” виконання вважається більш живим, емоційно насиче-
ним, не таким статичним і рівним, як професійне. В іншій рецензії (1951, 
№ 12) на концерт капели у Хатфорді під диригуванням В. Божика вка-
зується на відсутність контакту між артистами та публікою, оскільки вся 
увага виконавців зосереджувалась на диригенті, на відміну від виконання 



641 
 

колективу під орудою Г. Китастого, що завжди сидів поруч з іншими бан-
дуристами, грав та співав, і ніколи не диригував. Недолік формування кон-
цертної програми, зі слів рецензента, – початок виступу з акапельного ду-
ховного твору, який відзначає, що саме супровід бандури задає дух і 
настрій всьому концерту, зосереджуючи спочатку увагу слухачів. Бандура 
повинна бути не тільки супроводом, а повноправним складником виступу 
разом із голосом. Але все ж таки, незважаючи на деякі недоліки, у статті 
підкреслюється унікальність і неповторність капели. У статті за 24 квітня 
1950 р. (№ 17) оглядається концерт капели бандуристів у Сенаті перед се-
наторами, конгресменами і запрошеними на знак подяки за дозвіл на в’їзд 
у США. 

У період 1950–1990-х рр. статті про діяльність колективу майже від-
сутні, окрім критичної статті А. Гофмана за 19 червня 1983 р. (№ 25) з по-
зитивним відгуком на концерт капели у Пенсільванії, який відзначив висо-
копрофесійну динамічну гру капелян. Після смерті Г. Китастого в 1984 р. 
капелу ім. Т. Шевченка очолює відомий диригент-хормейстер В. Колесник. 
Разом із концертмейстерами В. Мішаловим та О. Махлаєм В. Колесник 
спрямував всі зусилля на опанування капелянами тонкощів харківського 
способу гри, що були детально описані Г. Хоткевичем. Шедеври для “бан-
дурної оркестри” Г. Хоткевича, такі, як “Байда”, “Буря на Чорному морі”, 
“Заповіт”, “Залізняк” органічно ввійшли до репертуару капели. 

1991 р. з’являються публікації про організацію колективом концертно-
го туру Україною в червні  цього ж року (№ 6), присвяченого проголошен-
ню Дня незалежності. Твори капели – з козацького репертуару, які не ви-
конувались в Україні. Мета концертів – возвеличення музичної діяльності 
Г. Хоткевича і Г. Китастого. Однією з головних цілей туру було побувати у 
тих областях України, де національна свідомість людей є найбільш “спля-
чою”, розбудити її, а також у містах, де раніше влада не дозволяла висту-
пати. Головною проблемою в підготовці до туру вказується різний рівень 
підготовки учасників, оскільки з першого складу залишилися одиниці – 
тільки П. Гончар і П. Китастий.   

Важливим є повідомлення про нагородження Капели бандуристів Шев-
ченківською премією в Україні 21 вересня 1992 р. за збереження та попу-
ляризацію бандурного мистецтва (1992, № 51). 

Основною частиною публікацій періоду 1990–2000-х рр. є інформація 
та афіші концертів чи турів (2003, № 16; 2004, № 10; 2007, № 10), нової 
концертної програми (1997, № 37; 2002, № 49), або відгуки чи рецензії на 
концерти, які відбулися (1999, № 46; 2001, № 35; 2001, № 46; 2004, № 23; 
2005, № 15; 2007, № 43, 44), огляди новостворених звукозаписів, а також 
подана інформація про сучасний стан функціонування колективу, основні 
моменти з його життя, напрями діяльності, керівників, відзначається вели-
ка кількість виступів (1997, № 41; 2000, № 46). 

Чимало дописів про капелу бандуристів зосереджують особливу увагу 
на творчій особистості Олега Махлая, значенні його діяльності для розвит-
ку і процвітання колективу. Так, стаття за 1996 р. (№ 44) інформує про об-



642 
 

рання нового художнього керівника та диригента колективу – О. Махлая, 
якому тільки 26 років. Відзначено, що це наймолодший з усіх диригентів 
за 78-літню історію існування колективу і є її учасником з 1987 р. 
О. Махлай брав участь у 2 концертних турах Україною в 1991 та 1994 рр. 
Подана його творча біографія та описана діяльність в контексті розвитку 
бандурного мистецтва (лекції у школах та університетах, викладання в 
літніх бандурних таборах США та Канади тощо) попри основну юридичну 
зайнятість. Ю. Фединський (1997, № 41) підкреслює особливу відданість 
бандурній справі маестро та всіх учасників колективу, а також анонсує 
серію концертів, які розпочалися 3 жовтня у Північній Америці в містах 
Пітсбург, Вашингтон, Нью-Йорк, Баунд-Брук, Бостон, Нью-Гейвен, Філа-
дельфія, Монреаль, Гамільтон, заключні відбудуться в Детройті та 
Клівленді 1 та 2 листопада. Саме в одному з відгуків (1997, № 44) на кон-
церт у Нью-Йорку стверджується, що колектив не втратив свою “силу” та 
особливу привабливість попри зміну диригентів, а під молодим керів-
ництвом його виконання стало енергійніше, більш дисципліноване та 
відшліфоване. Двогодинна програма підтвердила багатство та різно-
манітність репертуару – київські наспіви, релігійні твори, думи та козацькі 
пісні, твори на слова Шевченка, “Чорнобильська коляда” Ю. Китастого, 
народні пісні тощо. Урізноманітнили програму солісти М. Фаріон, 
Ю. Китастий та ансамбль “Гомін степів”. Автор підкреслив технічну май-
стерність та магнетизм виконання колективу. Саме згуртована робота 
О. Махлая та А. Мурфи пропагує бандурне мистецтво не тільки серед 
українців, а й на світовій мистецькій арені (стаття за 12 листопада 2000 р.). 
Пріоритетом діяльності художнього керівника є підвищення виконавської 
майстерності та артистизму капелян, урізноманітнення репертуару. ‘Старіʼ 
твори вдосконалюються, нові створюються завдяки співпраці з сучасними 
композиторами, в яких спеціально замовляються твори для колективу, щоб 
яскраво продемонструвати його вокально-інструментальні можливості. 
Серед композиторів – В. Мішалов, Ю. Китастий, З. Лавришин, Л. Дичко. 

1999 р. колектив відзначав 50-річчя творчої діяльності в Північній 
Америці, про що також йдеться у статті тижневика (1999, № 46). Відзначе-
но, що натхненні діяльністю О. Махлая, учасники отримали необхідний 
поштовх до роботи. Концерти відбуватимуться в містах США Гамільтоні, 
Рочестері, Клівленді, Детройті, Саут Баунд-Бруці, Філадельфії та Пітсбурзі 
з 13 листопада до 5 грудня.  

Допис за 2006 р. (№ 45) свідчить про присвоєння О. Махлаю звання ла-
уреата премії “Українець року” за значний внесок у розвиток та підтримку 
бандурного мистецтва та капели бандуристів, відданість українській му-
зиці та культурі. Цю нагороду щороку присвоює організація українських 
випускників коледжів та університетів Детройта та Віндзору людям, які 
особливо активно працюють та розвивають українські громади США та 
Канади. 

Постійними також є повідомлення про зібрання учасників капели кож-
ного 2 року для переобрання керівного складу. 1998 р. новообраним дирек-



643 
 

тором капели став її учасник з 1977 р. М. Фаріон (1998, № 28), досвідчений 
бандурист, соліст та викладач бандури, учень Г. Китастого, окреслена його 
концертна діяльність, організація і керівництво багатьма бандурними 
семінарами й літніми таборами (зокрема, як адміністратора табору “Коб-
зарська Січ”). Учасники також одноголосно затвердили маестро О. Махлая 
постійним художнім керівником. 2000 році М. Фаріона замінив А. Мурфа 
(2000, № 8), якого разом з О. Махлаєм обирали 2002 р. (№ 10), у 2006 р. 
(№ 15). О. Махлай і А. Мурфа, тісно співпрацюючи, досі залишаються 
керівниками колективу. На цих зустрічах проаналізовані останні проекти 
та обговорені плани на майбутнє.  

У статті за 2000 р. (№ 22), 2001 р. (№ 43) і 2002 р. (№ 12) оголошується 
проведення прослуховувань для зацікавленої молоді різного виконавського 
рівня для підготовки та участі в турі Західною Європою (попередній був 
1958 р.) у великих містах США і Канади, вимоги – виконання пісні під су-
провід бандури на вибір, інформування про музичні навички або освіту, 
читання нот із листа. 

Також колектив афішував (2002, № 13) проведення 3-денного бандур-
ного семінару для чоловіків-бандуристів у Торонто, зосередженого на 
харківській грі на бандурі та ознайомленню із новим репертуаром. 

Стаття за 2003 р. (№ 46) присвячена огляду історичного європейського 
туру колективу з нагоди святкування 85-річчя творчої діяльності, якому 
передували концерти в Торонто, Віндзорі, Онтаріо, Детройті, Клівленді. 
Серед основних цілей музичної подорожі Європою, де капела востаннє 
концертувала 1958 р., було представити бандурне мистецтво і багату 
українську пісню європейській аудиторії, налагодити творчі зв’язки з ін-
шими колективами та європейськими культурними інституціями. У турі 
брали участь 66 учасників, з яких 51 виконавець. Відбулися концерти в 
Манчестері, Лондоні, Парижі, Страсбурзі, Мюнхені, Регенсбурзі, Відні з 
27 червня до 10 липня, які об’єднали старше й молоде покоління учас-
ників. Самі ж капеляни стверджували, що ця поїздка стала справді істо-
ричною подією для виконавців – виступ у всесвітньо відомому соборі 
Нотр-Дам, Сент-Авольді, Регенсбурзі (де капела працювала до 1948 р.), 
зокрема, перед захопленою публікою неукраїнців. Репертуар – мікс тра-
диційних творів із сучасними, виконували також німецькі, французькі, 
англійські пісні. Публіка в різних куточках світу була зачарована грою на 
бандурі і співом, неодноразово просила виконання на біс.  

Грандіозне святкування 100-річчя капели бандуристів та підготовка до 
нього висвітлені в дописах за 2018 р. (12 липня, 1 листопада). За час своєї 
діяльності колектив дав понад 600 концертів і володіє репертуаром понад 
600 творів. Капела створила благодійний фонд із метою реалізації планів 
щодо розробки нових мистецьких проєктів, удосконалення конструкції 
бандури, розвитку освітнього складника, зокрема, запровадження програм 
міжнародного обміну. А з нагоди ювілею відбувалися виступи в США з 
червня до вересня 2018 р., а в жовтні 2018 р. – довгоочікувана 11-денна 
подорож до України в міста Київ, Чернігів, Рівне, Луцьк, Львів. У Києві 



644 
 

відбулася ще одна історична подія – спільний концерт із Національною 
заслуженою капелою бандуристів України ім. Г. Майбороди. Артисти ка-
пели також стали учасниками Міжнародного форуму бандуристів (19–
22 жовтня, Київ). 

Після повернення з туру Україною колектив активно концертував у 
США 2019 р., що підтверджується відгуками на концерти в Клівленді, Ва-
шингтоні, Нью-Йорку, Філадельфії, Детройті (статті за 11 травня, 
28 червня, 25 жовтня, 1 листопада). Підкреслена святкова атмосфера кон-
цертів та їх ідеальна підготовка і проведення – барвисті костюми виконав-
ців, ідеальний стрій звучання бандур, які забезпечували супровід насиче-
ним чоловічим голосам; програма переплетена інформативними комента-
рями та відео, які відображали історію колективу, ключові моменти його 
діяльності та перспективи подальшої роботи; буклети, де вміщена програ-
ма українською та англійською мовами, короткі анотації до пісень, інфор-
мація про ансамбль, солістів, диригентів; неймовірна організація за 
лаштунками. Артисти та інструменти – у відмінній виконавській формі по-
при транспортування та втому. Маестро Махлай як завжди непереверше-
ний – чуттєвий диригент та прекрасний соліст-бандурист.  

Часто статті тижневика присвячені аналізу чи огляду репертуарних до-
робків колективу. Так, стаття 1997 р. (№ 47) описує диск “Український 
степ” (1997), куди ввійшли твори Г. Китастого, А. Гнатишина, 
С. Людкевича, рідкісні твори, а також прем’єра п’єси “Чумаки” Л. Дичко. 
Вже на той час колектив мав 22 довгограйні платівки, 6 касет і компакт-
диски. Автор пропонує перевидати твори в сучасних форматах, оскільки ці 
оригінальні записи є культурною спадщиною світового значення.  

У статті 1999 р. (№ 46) характеризується захоплюючий звукозапис ‘жи-
вогоʼ виконання колективу під час туру в Криму, зокрема, “Херувимська 
пісня” Д. Бортнянського, “Грай, бандуро” І. Шамо, кримськотатарська 
пісня І. Башиша, “Нехай Бог благословить Америку” І. Берліна, “Впертий 
журавель” В. Ємця, “Вилітали орли” К. Стеценка, майстерні обробки 
Г. Китастого та авторські твори Г. Хоткевича тощо.  

Р. Савицький (2003, № 25) аналізує перший акапельний запис колекти-
ву “Golden Echos of Kyjiv” (2002) – Божественну Літургію з творів 
М. Березовського, Д. Бортнянського, М. Леонтовича, О. Кошиця, 
А. Гнатишина, О. Махлая, Г. Китастого. Митець підкреслює баланс 4-
голосого музичного полотна, цілісне, спокійне, природнє звучання капели, 
відповідну стилістику виконання обраного репертуару. Р. Савицький-
старший у свій час вважав колектив найкращим українським колективом, 
цю думку беззаперечно підтримав його син.  

Ще одна стаття за 2004 р. (№ 10) афішує випуск нового компакт-диску 
“European Tour: Historic Live Recordings” із вибраними творами концертно-
го туру 2003 р. Європою в живому виконанні капели. Огляд творів ком-
пакт-диску “Байда” (2006) представлений у статті за 2006 рік (№ 52). Цен-
тральним твором є однойменний твір Г. Хоткевича з багатою і складною 



645 
 

інструментальною фактурою для бандури. Поряд із записами ансамблю 
представлені сольні виступи.  

2018 р. в Пітсбурзі відбулася презентація фільму “Хоробра сімнадцят-
ка”, який створив учасник капели Орест Сушко (його батько, Макар Суш-
ко, був першим канадським учасником капели бандуристів 
ім. Т. Шевченка). Про це йдеться у статті за 20 квітня 2018 р. Фільм 
висвітлює історію 17 чоловіків, які створили ансамбль бандуристів в Києві 
в час німецької окупації, і які, об’єднавшись, витримали Другу світову 
війну, німецьку та російську окупації, та зберегли бандурне мистецтво. 
П. Китастий та М. Лісківський, як учасники першого складу, розповіли про 
події того часу та дали глядачам зрозуміти їхню мужність у справі збере-
ження бандури та української культури. 

Після аналізу всіх статей можна відзначити, що майстерність учасників 
капели у володінні харківським способом гри, оригінальний інструмен-
тарій, цікавий репертуар викликали значне зацікавлення серед зарубіжної 
аудиторії, а також бандуристів України, сприяли налагодженню творчих 
контактів представників бандурних осередків України діаспори. Концертні 
турне капели виконали свою місію у справі відродження національних ду-
ховних традицій, збереження кращих здобутків української культури, зо-
крема традицій і репертуару кобзарства, що не мали можливості для ро-
звитку в Україні в попередні роки. 

Важливим аспектом діяльності капели є фінансування, організація і 
проведення щорічних літніх бандурних таборів з 1983 р. – у Емлентоні 
(Пенсільванія) “Кобзарська Січ” і Лондоні (Онтаріо) “Україна”, основними 
напрямами діяльності яких є опанування техніки гри на бандурі, сольне і 
ансамблеве бандурне виконавство, спів (сольний і хоровий), історія банду-
ри, елементарна теорія музики та педагогіка, для досвідчених виконавців – 
харківський спосіб гри і диригування. Кожного року завчасно запрошу-
ються учасники різного віку і виконавських можливостей, оголошуються 
місцеві інструктори (Г. Китастий, Ю. Китастий, М. Фаріон тощо) та за-
прошені професійні бандуристи з України (О. Созанський, Т. Лазуркевич, 
Т. Яницький тощо), напрями діяльності, розклад роботи, сума оплати, ор-
ганізаційні питання (1983, № 21; 1990, № 25; 1997, № 18; 1998, № 23; 1999, 
№ 18, 41; 2000, № 19; 2003, № 18; 2005, № 18; 2006, № 19; 2008, № 18; 
2010, № 44; 2015, 2 травня; 2016, 29 квітня; 2017, 5 травня; 2018, 4 травня; 
2019, 3 травня; 2020, 10 липня, 21 серпня тощо).  

Також тижневик “The Ukrainian Weekly” пропонує увазі оглядові статті 
про інструменти бандуру і кобзу (1937, № 43; 1940, № 39; 1945, № 23). 
Співставляються припущення щодо їх походження, міграції і появи в 
Україні, історичний шлях цих інструментів, функціонування і значення їх 
в контексті кожного історичного періоду України. Порівнюються особли-
вості конструкції, зовнішнього вигляду, звучання.  

Декілька оглядових статей мають вигляд нарисів творчих портретів 
визначних бандуристів. Серед них стаття, де афішується концертний тур 
бандуриста-віртуоза Василя Ємця для українських американців (1941, 



646 
 

№ 50). Змальовані його перші досягнення й наступне визнання у вико-
навському мистецтві, створення ним бандурних оркестрів у Києві і Празі, 
науково-публіцистична діяльність (книга “Бандура і бандурист”, Україна, 
1921). Згадуються міста й зали концертних гастролей Європою та Амери-
кою. Також подані захопливі й емоційні нотатки щодо його діяльності, пе-
редруковані з численної американської та європейської періодики.  

Багато висвітлена діяльність відомого бандуриста, диригента Капели   
Григорія Китастого, зокрема, у статті-нарисі 1950 р. (№ 29) – вагомий осо-
бистий внесок у культурне життя українських американців як керівника 
капели бандуристів. Також подані статті та рецензії про проведення пер-
шого сольного концерту української бандурної музики Г. Китастого в 
Нью-Йорку, де виконувалися сонати, думи, аранжування народних пісень і 
кілька квартетів (для соло і ансамблю бандуристів) (1951, № 38, 1952, 
№ 5). Саме перший раз українсько-американська публіка мала можливість 
почути концерт такого типу. Відзначено професійне, емоційне і захопливе 
виконання, схвальне позитивне сприйняття публікою. Крім того, згадуєть-
ся проведення лекції Г. Китастим у Нью-Йорку про історію бандурного 
мистецтва і українських бандуристів (1953, № 10), афіша про можливість 
організації школи навчання гри на бандурі під керівництвом Г. Китастого 
(1953, № 11), про відкриття бандурної школи в Нью-Йорку (1954, № 36). 

Ще однією постаттю, про яку пише “The Ukrainian Weekly”, є один із 
небагатьох бандуристів Америки, майстер бандури Моріс Дяковський. В 
одній зі статей афішується проведення ним лекції в Нью-Йорку про 
українську народну музику, старовинне кобзарство (1957, № 33). Інша 
стаття (1958, № 49) висвітлює його діяльність як майстра\, який сконстру-
ював 7 типів бандур, його співпрацю з З. Штокалком, С. Ластовичем-
Чулівським. М. Дяковський розповідає про історію виникнення і станов-
лення бандури, особливості будови та способи гри, приблизну вартість 
(близько 150 $). Майстер прагнув розвинути і підтримувати виготовлення 
інструмента в Америці, пропагував бандурне мистецтво в радіомережі.  

Багато статей видання присвячено діяльності Віктора Мішалова. Він 
завжди запевняє, що бандура – унікальний інструмент, який має багато ви-
конавських можливостей. У ранніх статтях висвітлюється його недовгі пе-
ребування і рецензії концертної діяльності в США (1979, №5), під-
креслюється неперевершеність різностильового виконання, гра на різних 
бандурах (1979, № 9; 2001, № 42). Наявний також огляд першого альбому 
звукозапису, що містить фольклор, класику і власні композиції (1982, 
№ 47), другого альбому, де переважає класична музика, варіації на народні 
теми (1985, № 26), третього альбому (1990, № 48), куди включені твори 
Г. Китастого, Баха, Генделя, Мендельсона, власні композиції. 

Після приїзду в Америку в полі зору видання – постать Олі Герасимен-
ко-Олійник. В одній зі статей (1990, № 14) розповідається про її життєвий 
шлях, навчання та родину (батько – професор Львівської консерваторії, 
майстер виготовлення бандур Василь Герасименко, сестра – композиторка, 
бандуристка Оксана Герасименко), участь в тріо “Львів’янки”, яке гастро-



647 
 

лювало не тільки в Україні, а й за кордоном, її репертуар. Оля – дружина 
композитора Юрія Олійника і перша виконавиця його чотирьох концертів 
для бандури з оркестром (1990, № 37; 2002, № 24; 2004, № 3; 2005, № 1), 
саме у її виконанні бандура вперше представлена на американському кон-
тиненті як сольний інструмент із симфонічним концертом (1993, № 5). Та-
кож тижневик містить огляд записів за участю бандуристки – “Українська 
бандура в концерті”, де виконує О. Герасименко та тріо “Львів’янки” 
(1992, № 43), компакт-диски із записами трьох концертів Ю. Олійника у 
виконанні О. Герасименко-Олійник та СD із записами колядок “На Різдво 
Христове” у виконанні Олі та Оксани Герасименко (2000, № 5). 

Серед колективів, які згадуються у тижневику, – бандурний квартет із 
Нью-Йорка у складі В. Юркевича, М. Біленького, Р. Левицького, І. Івашко 
(1966, № 30), ансамбль сестер Шумилович (1974, № 24), капела банду-
ристів з Вашингтона, керівник І. Масник (1974, № 2), ансамбль бандури-
сток ОДУМу “Фіалки” під керівництвом П. Китастого (1974, № 12), капела 
бандуристів під керівництвом Б. Стахіва (1976, № 25), капела бандуристів 
СУМ з Детройта під керівництвом П. Потапенка (1977, № 43), квінтет бан-
дуристів у складі П. Китастого, П. Писаренка, М. Сердюка, Ю. Китастого, 
В. Мішалова (1979, № 11), українська ВІА група “Кобза” (1982, № 39), ан-
самбль бандуристів “Червона рута” під керівництвом Л. Барабаш (1982, 
№ 12), ансамбль бандуристів “Гомін степів” під керівництвом 
Ю. Китастого (1984, № 44; 1985, № 12), Експериментальне бандурне тріо у 
складі М. Андрека, Ю. Китастого та Ю. Фединського (2000, №№ 12, 17, 
42), дует “Бандурна розмова” у складі О. Созанського та Т. Лазуркевича 
(2006, № 50).  

Проаналізовано також діяльність солістів-бандуристів за кордоном і га-
стролерів з України: О. Станчак (1976, № 19), Л. Пастухів (1978, № 6), 
С. Пастухіва (1980, № 37), Я. Антоневича (1983, № 2), А. Пацеванюка 
(1984, № 15), А. Гончар (1985, № 50), Г. Менкуш (1989, № 34), 
В. Герасименка (1991, № 2), В. Горбатюка (1992, № 47), О. Стахіва (1995, 
№ 10), О. Махлая (1997, № 38), Р. Гриньківа (1999, №№ 22, 23), 
О. Герасименко (1990, №41), П. Гончаренка (2000, №48), В. Нечепи (2002, 
№22), Ю. Фединського (2005, № 5; 2009, № 10), М. Коваля (2006, № 2). 

В останні десятиліття значна частина публікацій стосується сучасних 
колективів та солістів. Серед них яскраво вирізняється особистість Юліана 
Китастого, який концертує по всьому світу та активно творчо співпрацює з 
канадськими, американськими, африканськими, бразильськими, китайсь-
кими, монгольськими, індійськими музикантами тощо, втілюючи у своїй 
творчості стиль world-music, що відображено у численних статтях. Описані 
різні види його діяльності як виконавця-бандуриста (1998, № 10; 1999, 
№ 44; 2002, № 48; 2003, № 15, 43; 2015, 8 травня; 2016, 8 липня; 2017, 
30 червня; 2018, 9 лютого; 2018, 30 листопада; 2020, 13 квітня; 2020, 
11 вересня), директора Нью-Йоркської кобзарської школи та керівника 
Нью-Йоркського ансамблю бандуристів (2000, № 10; 2005, № 20), учасни-
ка Експериментального тріо бандуристів, керівника ансамблю бандуристів 



648 
 

“Гомін степів”. За словами етномузиколога М. Осташевського (2000, № 42) 
музика Експериментального бандурного тріо має давнє кобзарське корін-
ня, яке емігрувало з бандуристами до Нового світу й під впливом сучасних 
віянь перевтілилося у концертній традиції. Також подані огляди його соль-
них звукозаписів (1987, № 32; 2002, № 18). В одній зі статей (2003, № 15) 
йдеться, що його життя, спрямоване на пропаганду сучасного бандурного 
мистецтва і української музики.  

2016 р. на шпальтах тижневика з’явилася інформація про новостворе-
ний жіночий ансамбль бандуристок Північної Америки (Нью-Йорк). У 
статтях йдеться про перший успішний сольний концерт колективу у Нью-
Йорку (2016, 22 квітня), а також концерти-презентації колективу в Дет-
ройті, Клівленді, Мідлтауні, Віппані (2016, 23 грудня), Чикаго (2017, 27 
жовтня), та інших локаціях (2019, 11 травня; 2020, 31 січня), де ансамбль 
зарекомендував себе як професійною вокально-інструментальною підго-
товкою, так і артистизмом та динамічністю виконання, представляючи 
різнохарактерний репертуар. Колектив брав участь у концерті з нагоди від-
значення 85 річниці Голодомору в Чикаго (стаття за 2018 рік, 22 червня), 
де, окрім сольних номерів, виконав твір із народною артисткою України Н. 
Матвієнко. 

Дослідження вище згаданих статей дозволяє зробити висновок, що ма-
ловідоме бандурне мистецтво часто було темою статей тижневика і актив-
но популяризувалося українським емігрантам і українським американцям, 
а особливо молодому поколінню, яке вже не володіло українською мовою і 
не було знайоме з українським музичним фольклором, цим самим утвер-
джуючи їх національну самосвідомість. О. Гриценко у праці “Українська 
преса США і Канади – завдання та проблеми – на прикладі публікацій 
“Свободи” і “Нового шляху” зауважує, що “українська преса на заокеансь-
ких землях була і залишається засобом зв’язку як всередині української 
імміграції, так і між нею та її батьківщиною. Вона (періодика) є важливим 
елементом духовного життя, який постійно працює на підтримку і розви-
ток етнокультурних традицій нашої діаспори. Ця преса прагне до того, щоб 
національні культурні цінності не згубилися в морі довколишніх культур і 
не втратили свого коріння” (Гриценко 1995, 43). 

 
Гриценко, О. (1995). Українська преса США і Канади: Завдання та 

проблеми на прикладі публікацій “Свободи” і “Нового шляху”. Філософ-
ська і соціологічна думка. 9–10. С. 42–49. 

Губарець, В. (2007). Українська етнічна преса США та Канади (1945–
1994 рр.): особливості висвітлення україно-американських взаємин: авто-
реф. дис. … канд. філол. наук. Київ. 

Савчук, Г. (2015). Видавнича діяльність української діаспори у США 
та Канаді до Першої світової війни. Наукові записки. Серія: Соціальні 
комунікації. 2. С. 312–319.  

Савчук, Н. (2013). Бандурне мистецтво на сторінках газети 
“The Ukrainian Weekly” (США). Тарас Шевченко і кобзарство: Друга 



649 
 

міжнародна науково-практична конференція (у рамках Четвертого 
міжнародного конгресу світового українства), 23–24 серпня 2013 р. Ви-
давництво Львівської політехніки. Львів. С. 134–138. 

Сковронська, І. (2016). Українська еміграційна преса США і Канади як 
чинник утвердження української державності. Вісник Національного 
університету “Львівська політехніка”. Серія: Юридичні науки. 850. 
С. 361–366. 

Чекалюк, В. (2009). Преса української діаспори в минулому і нині. 
Електронний ресурс: https://cutt.ly/RzOKxoB. [Дата останнього доступу 
25.09.2020]. 

Чиж, Я. (1953). Чужомовна преса в Америці. Альманах Українського 
Народного Союзу. 1893–1953. Видання Українського народного союзу. 
Джерсі Сіті. С. 129–133. 

Яблонський, М. (2020). Стан і завдання преси української діаспори: 
погляд 1950-х рр. Вчені записки ТНУ імені В. І. Вернадського. Серія: Фі-
лологія. Соціальні комунікації. Т. 31. № 1. Ч. 4. С. 177–182.  

The Ukrainian Weekly. Retrieved from: http://www.ukrweekly.com/ 
uwwp/. [Дата останнього доступу 25.09.2020]. 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

 
  



650 
 

МЕТОДОЛОГІЧНІ ЗАСАДИ ‘ШКОЛИ МИКОЛИ БУДНИКАʼ 
У РОЗВИТКУ СУЧАСНОГО ВИКОНАВСТВА 

НА ТРАДИЦІЙНИХ КОБЗАРСЬКИХ ІНСТРУМЕНТАХ 
 

Кость Черемський 
  

(Україна) 
 
Стаття присвячена емпіричним методикам зацікавлення творчих 

людей традиційною кобзарською спадщиною, які запропонував відомий 
старосвітський бандурист, майстер музичних інструментів і панотець 
Микола Будник. Зважений і практичний алґоритм М. Будника полягав у 
поступовому і послідовному проходженні учнем кількох етапів пізнання, 
які потребували непоказної, але доволі інтенсивної роботи щодо 
формування зорієнтованих на традиційну культуру світоглядових засад, 
практичних навичок і вмінь. 

Ключові слова: традиційна культура, методика ‘пробудженняʼ, 
‘кобзарський інсайтʼ, емпатія, архетип. 

 
METHODOLOGICAL PRINCIPLES OF THE ‘MYKOLA BUDNYK 

SCHOOLʼ IN THE DEVELOPMENT OF MODERN PERFORMANCE 
ON THE TRADITIONAL KOBZAR INSTRUMENTS 

 
Kost’ Čerems’kyj 

 
The article is devoted to the empirical methods that interest creative people 

in the traditional kobzar legacy, which was developed by well-known old-world 
bandura player, maker of musical instruments and kobzar master Mykola 
Budnyk. The weighted and practical algorithm used by Budnyk consisted of a 
gradual and consistent jopurney through several stages of knowledge by a 
neophyte, which required unpretentious,  intensive work in the formation of 
world-oriented principles, practical skills and abilities oriented towards 
traditional culture. 

Key words: traditional culture, method of ‘awakeningʼ, ‘kobzar insightʼ, 
empathy, archetype. 

 
Дослідження різноманітних аспектів виконавства на традиційних 

кобзарських інструментах лишається одним із актуальних і невід’ємних 
елементів сучасного етномузичного життя України. 

Нині в українському посттоталітарному суспільстві після тривалої 
стагнації спостерігається пожвавлення громадського інтересу до 
традиційної культури. Набирає оберти процес формування цільової 
аудиторії любителів автентичної музики, успішно розвиваються спільноти 
сучасних виконавців, майстрів традиційних інструментів співоцького ряду 



651 
 

і, нарешті, активізується інтерес до фахового вивчення різноманітних, 
пов’язаних із кобзарством, тем. У цьому контексті в Україні все більшої 
актуальності набувають сучасні інтеґральні розробки ‘теорії народного 
відродженняʼ, які пояснюють феномени реконструкції елементів 
традиційної культури в глобалізованому суспільстві (Bithell, Hill 2014, 3–
42). Зокрема, інтерес викликають практичні методики з відновлення 
природнього й неупередженого сприйняття традиційної музики українців, 
її важливої складової – епічної спадщини. Детального аналізу потребують 
емпіричні напрацювання визначних подвижників традиційної культури, які 
містять у собі раціональні елементи щодо практичного пожвавлення 
громадського інтересу до автентичного виконавства, виробництва 
кобзарських інструментів, духовного і творчого набутку народних співців-
музикантів тощо. 

На часі зважено розглянути одну з дієвих ‘методик пробудженняʼ 
зацікавлення набутком традиційних українських співців – кобзарів, 
лірників, стихівничих, яку ефективно застосовував видатний подвижник 
сучасного кобзарства Микола Будник. 

Постать талановитого старосвітського бандуриста, майстра народних 
інструментів, поета, художника й учителя – Миколи Петровича Будника – 
займає серед подвижників сучасного кобзарського руху в Україні одне із 
найповажніших місць. Про М. Будника розповідало багато сучасних 
авторів, зокрема Михайло Хай (Хай 2015), Катерина Міщенко (Міщенко 
2012), Ренат Польовий (Польовий 2003), Назар Божинський (Божинський 
2016), Кость Черемський (Черемський 2002) та інші. Він був одним із 
небагатьох творчих людей, які послідовно і твердо заперечували снобливі й 
нав’язані думки про приреченість в умовах глобалізованого світу 
традиційної культури, епічного жанру, кобзарського фаху тощо. Пан 
Микола (як його називали симпатики і друзі) був категорично незгодний із 
позитивістською теорією розвитку фольклору, яка заперечувала повноцінне 
відновлення притаманного українцям кобзарського феномену. Він цілком 
виважено й послідовно обстоював думку про вічність епосу як священого 
оберігача архетипів людства. На своєму особистому прикладі він довів 
можливість позасистемного існування сучасної творчої особистості, яка 
обрала для себе кобзарський триб життя й духовні цінності давніх співців. 

На думку М. Будника, кожна людина має апріорні закладки щодо 
сприйняття традиційної музики народу, до якого вона належить. М. Будник 
експериментував, шукав і знаходив прості засоби відновлення серед людей 
природніх здібностей до народного співу й музикування. Адже на думку 
пана Миколи, основа традиційної народної музики корениться у первісній 
прамузиці, яку людина використовувала у повсякчасному побуті, і яка 
допомагала їй у щоденному житті. На основі народних емпіричних знань 
визначний подвижник виробив свій дієвий алґоритм активації вроджених 
здібностей людини щодо природнього сприйняття й розуміння традиційної 
музики. 



652 
 

М. Будник щиро вважав, що існують природні закономірності 
спонтанного продовження народної традиції і фізіологічна основа цього 
закладена в самому людському єстві. Адже кожна людина підсвідомо 
шукає свій шлях до Бога й як ‘блудний синʼ вона раніше чи пізніше 
повертається до сприйняття і Всевишнього, і рідної традиції. Тому 
кожному, хто хоче зреалізувати себе в царині народної культури, потрібно 
лише трохи допомогти зорієнтуватися й ‘підштовхнутиʼ на обраний 
маршрут. 

Уважаючи, що існування традиції завжди йде поза логічними 
цивілізаційними стандартами, М. Будник заперечував тезу про 
невідворотню смерть традиційної культури в глобалізованому світі. 
Живучість і перспективу традиційної культури М. Будник стверджував 
власним прикладом, а також закладеним у кобзарському виконавстві й 
навколокобзарських справах потенціалі (у т. ч. виготовленні музичних 
інструментів, емоційно-інтелектуальній праці над осмисленням 
кобзарських творів тощо). Урешті-решт Миколі Буднику вдавалося робити 
незбагненну з прагматичної точки зору справу – відновлювати у 
нинішньому суспільстві щире сприйняття традиційної української музики, 
епічного жанру. При кожній можливості панотець активно демонстрував 
свою позицію щодо невичерпності можливостей кобзарського виконавства 
у трансляції надбань минулих віків і сучасних історичних подій тощо. 

Сьогодні можна впевнено говорити, що М. Буднику вдалося емпірично 
віднайти й послідовно втілювати в повсякденній практиці методику 
емоційно-духовного побудження слухача до активного пізнання 
традиційної музики, й у першу чергу – народного епічного спадку 
(кобзарських дум, битовщин тощо). У середовищах, які досліджують і 
займаються відновленням традиційного кобзарського виконавства, 
згаданий феномен отримав назву ‘кобзарського інсайтуʼ. 

‘Кобзарський інсайтʼ – це феномен появи у мотивованої частини 
сучасної аудиторії слухачів неформального і усвідомленого ставлення до 
традиційного кобзарського набутку, розуміння епічних творів, сприйняття 
кобзарського світогляду і подвижництва. 

За звичай, ‘кобзарський інсайтʼ виявляється вже після певного, 
пройденого початківцем, пізнавального шляху, наприклад, у процесі 
виготовлення музичного інструменту, внаслідок тривалих переосмислень, 
внутрішніх пошуків, або після взаємодії зі спільнотами подвижників 
традиційного кобзарського виконавства. Нерідко ‘кобзарський інсайтʼ може 
носити характер ланцюгової реакції і виявитися одразу в кількох неофітів 
як результат спільної дії (активного сприйняття кобзарського виконавства, 
колективного виготовлення музичних інструментів, під час кобзарських 
творчих акцій тощо). 

Загалом, до визначальних характеристик ‘кобзарського інсайтуʼ 
належить: 

1) легкий, ненав’язливий характер виявлення, що здебільшого 
відбувається поза інтелектуальним розумінням і суб’єктивно сприймається 



653 
 

учасником як спонтанне, раптове осягнення, просвітлення, навернення 
тощо; 

2) романтичне наповнення, прив’язка до субкультур кобзарства, 
козацтва тощо; 

3) залежність від репрезентанта кобзарської ідеї, його харизми, 
особистих якостей (у т. ч. делікатності, інтеліґентності, здатності до 
тонкого відчуття аудиторії тощо). 

М. Будником був запропонований досить зважений і практичний 
алґоритм пробудження інтересу симпатиків до традиційної кобзарської 
спадщини. Концепція М. Будника полягала в поступовому й послідовному 
проходженні неофітом кількох вузлових етапів пізнання, які потребували 
від нього прихованої, але доволі інтенсивної роботи над формуванням 
світоглядових засад, характерних орієнтирів духовного зростання, зокрема: 

1). зацікавлення учасника традицією українських співців-музикантів; 
2). позбавлення упередженості у сприйнятті епічної спадщини; 
3). робота над власним вдосконаленням. 
Коротко розглянемо кожен із зазначених етапів. 
1.Зацікавлення 
За переконанням М. Будника, пусковим механізмом будь-якої справи є 

зацікавлення. Створення умов, віднайдення підходів для привернення 
уваги учня, мотивація його пізнавальної активності в заданому напрямку є 
найпершим і найважливішим завданням учителя. 

Найчастіше ефект ‘кобзарського інсайтуʼ виникає у цільової групи 
‘пошукачівʼ, які намагаються знайти своє призначення, прагнуть 
самореалізації у світі традиційної культури. Варто зазначити, що до 
М. Будника нерідко приходили люди, які активно шукали вирішення своїх 
духовних, світоглядних, творчих внутрішніх завдань. Подібна мотивована 
аудиторія й складала основу для вияву ‘кобзарського інсайтуʼ. 

Завдяки своїм непересічним людським якостям, душевності, 
повсякчасній готовності до емпатії, тонкому психологічному настрóю 
Микола Будник був здатним створити умови для розкриття неофітом свого 
внутрішнього світу. Ненав’язливо, м’яко й непомітно він наснажував 
шукача, зорієнтовував його на освоєння кобзарського репертуару, 
виготовлення музичних інструментів, до самореалізації у співочому вимірі. 
Десятки людей, яким випала щаслива нагода  вчитися у М. Будника, 
очевидно на все життя запам’ятали ту хвилину, коли прийшло раптове 
прозріння і з’явилася непереборна цікавість до кобзарського надбання, 
музичних інструментів і співоцького шляху загалом. 

Микола Будник зацікавлював традиційним епічним надбанням людей, 
які до нього приходили, зазвичай, нестандартно, й у кожного бесіди з 
панотцем лишалися суто особистими. Одних він наснажував, мотивував, 
інших – розраював і, знову ж таки, – мотивував. Наприклад, шукачів 
екзотики пан Микола звертав на шлях дослідження ‘модулюючихʼ звуків 
бандури й ліри. Нещасливе кохання радив переосмислити медитуванням у 
супроводі бандури-‘дружини-подорожньоїʼ. Показовий патріотичний 



654 
 

настрóй неофіта намагався спрямувати на конкретні досягнення в 
кобзарському виконавстві, виготовленні музичних інструментів, 
кобзарському подвижництві тощо. 

Добре вивірені й доречно заведені майстром епічна співогра, роздум, 
дискусія зазвичай настроювали початківця на довірливу бесіду. І нерідко 
ставалось так, що не розуміючи спершу кобзарського виконавства, учень за 
деякий час міг вже вільно аналізувати зміст співаного, розвивати епічний 
настрóй, пристосовувати його до власних душевних потреб тощо. 

Характерно, що до одних шукачів ‘кобзарське озаренняʼ приходило 
мало не одразу після спілкування з панотцем, а для когось – був потрібен 
деякий період практичних занять із виготовлення музичних інструментів, 
уперте штудіювання кобзарського репертуару тощо. Ще одними 
‘кобзарський інсайтʼ досягався у колі однодумців, під час колективних 
заготовок майбутніх інструментів на лоні природи тощо. Варто відзначити, 
що сама по собі реактивність появи в учня ефекту ‘кобзарського інсайтуʼ 
ніколи не були для Миколи Будника приорітетним завданням. Важливим 
уважалася лише глибина переконань, щирість і відкритість учня на шляху 
розуміння традиційного кобзарства. 

Аналіз ‘техніки зацікавленняʼ М. Будника переконливо доводить, що за 
зовні простими у виконанні завданнями таїлася цілісна, системна 
концепція ‘пробудженняʼ шукачів. 

Микола Будник уважав, що налаштованість на традиційну народну 
музику є цілком природнім станом кожної людини незалежно від віку, статі 
й національності. У цьому переконання М. Будника корелювалися з 
сучасними неоадаптаністичними доктринами щодо історичної ролі музики 
у суспільстві (Patel 2009), (Huron 2001). На думку М. Будника, сприйняття 
традиційної народної музики мусить входити до апріорних генетичних 
закладок людини. Переходячи від покоління до покоління у прихованому 
вигляді, ці здатності потребують лише вчасної і делікатної активації. На 
думку Миколи Будника, у людини, яка народилася й живе поза плином 
традиційної культури, особливо важливим є успіх ‘першого знайомстваʼ з 
явищем (так званий імпринтинґ-феномен). Ось чому необхідно вдумливо й 
відповідально ознайомлювати сучасну людину з традиційним надбанням 
українських кобзарів і лірників. Адже перше негативне враження може 
сформувати стійке й упереджене ставлення людини до традиційної 
культури на все життя.  

Микола Будник любив говорити, що душевні ‘вікна сприйняттяʼ 
традиційної музики відкриваються в людини кілька разів за життя, проте в 
молодості це відбувається на ‘пільговихʼ умовах. Отже, краще починати 
знайомство з кобзарськими жанрами ще змалку. Водночас, на його думку, 
ступінь розуміння кобзарської музики залежить  здебільшого від особистих 
якостей учня, його зацікавленості й попередньої обізнаності з матеріалом. 

Під враженням одного з фільмів про американського автентичного 
співця, Микола Будник говорив, що якщо навіть індіанці не вважають 
відродження свого епічного виконавства приреченою справою, то українці 



655 
 

й поготів мусять думати про свою традицію лише позитивно. Тож, на 
думку панотця, відродження споконвічного ставлення українців до епосу 
серед сучасного покоління є цілком можливим. Звичайно, потрібно 
враховувати й ті можливі зміни у сприйнятті традиційної музичної 
спадщини, які можуть відбуватися у свідомості слухача через різноманітні 
поп-культурні нашарування, міксові уявлення, впливи іноземних доктрин 
тощо. Проте не потрібно з цього робити трагедії, адже природнє розуміння 
епічного жанру завжди переможе штучні суспільні упередження й 
психологічні комплекси. 

2. Позбавлення упередженості у сприйнятті епічної спадщини 
Сформований за радянських часів стереотип меншовартості 

традиційної культури спонукав виникненню в суспільстві упередженого 
ставлення до кобзарів та їхнього надбання. Найболючіше це стосувалося 
епічної частини творчого набутку кобзарів, яка в радянський час 
подавалася на неакадемічний загал як нецікавий, незрозумілий і 
непотрібний культурний артефакт. Рудимент, про який треба з показною 
повагою згадувати, проте на практиці – іґнорувати. 

До наслідків такого ставлення Микола Будник відносив хибні уявлення 
про український епос, які нині продовжують побутувати у свідомості  
багатьох українських громадян, зокрема: 

– епос є несучасним. Слухати українські думи нинішньому поколінню є 
нудним заняттям, яке відбирає непомірну кількість корисного часу;  

– епос є примітивний у музичному плані. Його більш-менш адекватне 
сприйняття можливе лише при  композиторському опрацюванні й 
осучасненні музичного тексту тощо; 

– епос є нетолерантним до корінних народів України. Виконання 
українських дум в автентичному вигляді перешкоджає встановленню 
міжкультурного діалогу, міжнаціональної злагоди, міжнародного миру. 
Тому текстова частина історичних дум мусить піддаватися ретельній 
ревізії, а виконавство повного тексту є неприпустимим. Отже, для 
ознайомлення слухачів достатньо демонструвати лише цензуровані, 
політкоректні й толерантні купюри українських дум. 

Поєднання таких шаблонів неодмінно вносить ніби запрограмовані 
психологічні труднощі і виконавцеві, і слухачам. 

На переконання Миколи Будника, українські думи з початку минулого 
століття стали ‘неформатнимʼ матеріалом. Особливо у радянський час 
адепти режиму відверто або підступно намагалися український епос 
принизити, маргіналізувати, або й сфальшувати в потрібному для них 
напрямку. Виконавству дум було надано невластивих сценічних рис, 
фальшивої патетичності; модернізувалася мелодія, стилізувалася і 
змінювалася текстова частина, загальна ідея і настрóй твору.  

Щодо перелічених засторог на рахунок сприйняття епічних творів, 
панотець ставився критично, але спокійно. Мовляв, неможливо лише 
словами і агресією подолати комплекси, які десятиліттями нав’язувалися і 
пропаґувалися в суспільстві. Потрібна довготривала і наполеглива праця з 



656 
 

вивчення та популяризації традиційного епічного надбання серед люду. Бо 
ніякі слова й переконання не замінять звичайного, природнього впливу 
епічного виконавства на слухачів. Надати можливість людям вільно і 
доступно слухати виконання дум, битовщин, старин, пам’ятниць – і тоді 
все знову повернеться на свої Богом призначені місця. Розуміння в людей 
прийде само собою, невимушено і поза словами. А з часом – вже ніяке 
зовнішнє втручання не здолає життєстверджуючу силу, що закладена в 
українському ‘вустинськомуʼ спадку. 

Микола Будник вважав дуже важливою справою послідовну й 
цілеспрямовану популяризацію епічного кобзарського виконавства в 
різноманітних формах. Зокрема, – від виступів для людей у природніх 
умовах ‘просто небаʼ – на вулицях і площах міст, до виконавства у 
родинних середовищах, навчальних закладах, під час концертів, на 
фестивалях тощо.  

Панотець щиро вважав, що кожна психічно здорова людина не може 
негативно сприймати традиційне кобзарське виконавство завдяки його 
природній безпосередності й щирості. На переконання панотця, 
несприйняття народної музики – це застарена хвороба, яку треба лікувати й 
можна вилікувати. Лікувати не агресивно, але поступово і наполегливо... 

Саме епічне виконавство М. Будник ніколи не сприймав механістично. 
Він уважав епос переданим нам вищими силами джерелом натхнення, 
самопізнання, самореалізації. Він щиро припускав, що й у виспіві 
традиційної кобзарської спадщини, і в роздумах над нею кожен може 
знайти відповіді на всі життєві тривожні й нагальні питання, інтуїтивно 
віднайти свою творчу реалізацію та життєвий шлях. Не раз переживаючи 
екстремальні стани, пан Микола переконував, що найшвидше починаєш 
розуміти сутність епосу й відчувати пов’язані з цим психологічні й фізичні 
ефекти в нестабільних соціальних умовах, нестандартних і критичних 
ситуаціях. Згаданому феномену, очевидно, і завдячують факти поширення 
у давні часи епічної творчості в середовищах професійних воїнів. 

Нині, при бажанні, кожна звичайна людина може самостійно активувати 
в себе настройки до адекватного сприйняття епічного надбання 
традиційних співців. Зважаючи на це, М. Будник рекомендував наступні 
прийоми самонастроювання. 

А. Привчити себе до постійного слухання традиційної музики. 
Максимально наситити свій життєвий простір звучанням старосвітської 

народної музики. При кожній нагоді намагатися відвідувати кобзарські 
концерти, фестивалі, виставки музичних інструментів та інші заходи, які 
відбуваються за участі подвижників традиційного кобзарського 
виконавства. 

Б. Подолати психологічні бар’єри свого сприйняття. 
З метою усунення або послаблення так званих ‘цензуруючихʼ 

механізмів мозку, необхідно цілеспрямовано адаптувати своє сприйняття 
до звучання епічних творів. Доведено, що прослухана кілька разів мелодія, 
яка спершу начебто повністю не сприймалася і дратувала, незабаром 



657 
 

ставала звичною й зрозумілою. Зважаючи на специфічний формат епічних 
творів рекомендувалося використовувати їх також як фонову музику. 

С. Активно включатися до процесу виготовлення музичних 
інструментів. 

Микола Будник уважав виготовлення музичних інструментів 
неодмінною умовою для повноцінного становлення майбутнього 
виконавця, майстра. Разом із тим, М. Будник всіляко заохочував 
початківців до колективних цехових виїздів на так звані заготовлення 
музичних інструментів до лісу. У неформальній і дружній обстановці всі 
охочі могли видобути з древа (зазвичай, верби, клена чи груші) заготовку 
під майбутній кобзарський інструмент – кобзу, бандуру чи ліру тощо. 
Весела й результативна праця на тлі цікавих оповідок, дискусій, співу, 
спільного чаювання наснажували новака романтикою й нерідко прихиляли 
до кобзарської справи. Візьмемо до прикладу типовий випадок із 
Олександром Н.: 

– Пане Миколо, при всій моїй повазі до Вас, української справи і того, 
що Ви робите, ну не можу я заставити себе вислухати 20-хвилинне  
одноманітне звучання бандури і тужливого голосіння... Я, бачте, 
програміст, у мене кожна хвилина на вагу золота – тому і до музики я звик 
ставитися дуже ощадливо і раціонально. Мені глибоко імпонує Ваша 
кобзарська ідея, але реалізуватися в ній я не зможу, бо оця Ваша 
розтягнутість, нелаконічність і, як Ви кажете, ‘епічністьʼ мене лякає 
невмотивованою розтратою часу... Колись слухав зі сцени виконавство 
сучасного дипломованого і поважного бандуриста – не зміг слухати більше 
5 хвилин. 

 – Не варто, Олександре, себе напружувати неприємними 
очікуваннями. Світ кобзарства не зміг би існувати, якщо би будувався на 
примусі чи насильстві. Якщо хочете, давайте спробуймо – нічого не 
втративши, Ви зможете розпочати для себе незвичайно цікаву мандрівку. 
Мандрівку в інший світ, який поряд із нами, але про існування якого багато 
хто навіть не підозрює... Завтра наша громада їде у Голосіїв по 
заготовки... Там, в одному місці маємо аж дві столітні верби... Не 
поскупіться на час, вихідний усе-таки! Одягніться як для лісу, візьміть 
бутерброди до чаю і гайда з нами... Не обіцяю незвичайного, але добрий 
настрій і бадьорість гарантую! 

Саме так, починаючи здаля, зі, здавалося б, механічного заготовлення 
деревини під майбутній інструмент, можна розпочати процес лікування й 
перевиховання заскорузлої у побуті людини... Мальовничі пейзажі лісу, 
добре товариство, злагоджена й затята робота над обробкою деревини, 
запашний чай, цікаві оповіді, побрехеньки... А ще – однодушно, природньо 
й до часу заспівана пісня нерідко розривала замкнутий простір стереотипів 
й уводила новачка в ламінарний світ сучасного кобзарства... І нерідко 
траплялося так, що людина, одного разу з’їздивши на заготовки, непомітно 
для себе починала по-іншому сприймати кобзарське виконавство, епічні 
твори і їхнє значення. Несподівано для самої себе їй непереборно хотілося 



658 
 

їхати на кобзарські майстрові виїзди і наступного разу. А після заготовок – 
бажалося вже зробити власну бандуру і грати на ній самому.... 

Згаданий програміст Олександр уже через рік неформального 
знайомства з сучасним кобзарством ретельно розучував традиційний 
співоцький репертуар на виготовленій своїми руками бандурі. 

3. Робота над власним удосконаленням 
Для людей, які зацікавилися кобзарством, Микола Будник рекомендував 

наполегливо працювати над собою для поглиблення розуміння традиційних 
кобзарських творів, у першу чергу – псальм і дум. Для цього він 
пропонував навчитися правильно слухати співця. Слухати не 
механістично, не з позицій формального академізму, а на засадах давньої 
української традиції (Черемський 2017, 184–185). 

В українській традиційній культурі практика осягнення слухачами 
епічних творів зазвичай відбувалася під час традиційних кобзарських 
виступів. Слухачам було заведено слідом за виконавцем-кобзарем пасивно 
(про себе) і активно (у півголос) супроводжувати співогру. У такій 
суголосній солідаризації відбувалося ефективне і досить продуктивне 
настроювання слухача, його ‘форматуванняʼ й ініціалізація в епічному 
вимірі. 

На переконання Миколи Будника, для осягнення кобзарської співогри 
початківцю необхідно було навчитися послідовно: 

– слухати (уважно, вдумливо, образно); 
– підспівувати  за співцем про себе; 
– підспівувати за співцем вголос (напівголос). 
У зазначеному алґоритмі закладено природній процес поступового і 

послідовного засвоєння епічних творів, розуміння специфіки кобзарського 
виконавства. 

Наступним кроком для початківця є завдання навчитися сприймати 
кожного посвяченого виконавця на традиційному кобзарському інструменті 
справжнім, леґітимним епічним співцем. На думку М. Будника, незалежно 
від того, ким є виконавець у повсякденному житті і якими є його взаємини 
з майбутніми слухачами, під час виконавства він починає виконувати ті ж 
самі співоцькі функції, що й у давні часи. Отже, глибоке поважне 
ставлення до виконавця, коректність у взаєминах і щирість повинні бути 
визначальними рисами сучасного етикету послідовників і симпатиків 
традиційного кобзарства.   

Таке особливе ставлення слухачів до кобзаря в поєднанні з сумлінною 
виконавською роботою самого виконавця, на думку М. Будника, здатні 
активувати архетип традиційного співця. Архетип, який радянська влада 
десятиліттями старанно вихолощувала й викорінювала зі свідомості 
українців. Намагатися активізувати архетип традиційного співця – означає 
спробувати реанімувати всю потужну систему реагування суспільства на 
постать носія традиції, якою вона була споконвіку. Успіх такого 
відродження поверне не лише традиційну повагу до співця-музиканта в 



659 
 

суспільстві, але й щире розуміння серед громадян його місії, духовного 
значення і творчого набутку. 

На шляху до самовдосконалення учня черговий крок вимагав від нього 
внутрішньої дисципліни, розуміння необхідності досягнення позитивних 
результатів за рахунок максимального залучення уяви й фантазії. Власне 
уява й фантазія, на думку М. Будника, є тими природніми руйнівниками 
психологічних комплексів, які дозволяють людині невимушено й вільно 
сприймати епічне надбання. Отже, ‘відпустившиʼ свою уяву на волю, 
можна досить швидко опанувати специфіку думової мелодії, кобзарської 
співогри. Цьому сприяє також аритмічна мелодія думи, яка допомагає 
слухачу увійти в особливий медитативний стан, що ламає стереотипи, 
спонукає переоцінити власні комплекси, спосіб життя, модель поведінки. 
Загалом – ‘перенастроїтиʼ, або ‘перезавантажитиʼ власну світоглядну 
програму буття. 

За канонами епічного сприйняття і виконавцю, і слухачу потрібно 
розвивати емпатичне розуміння співаних образів, сутності та музичного 
оформлення кобзарського твору. Микола Будник делікатно спонукав 
слухачів до зовнішнього природнього вияву своїх емоцій, почуттів, що 
виникли під час ‘епічного сеансуʼ. 

Ще одним важливим кроком у розвитку традиційного сприйняття 
епічних творів М. Будник уважав виховання в собі неформального 
ставлення до кобзарського виконавства. У тому числі – вміння проектувати 
зміст співаного на нинішній світ, сучасні обставини життя. Для цього, на 
думку панотця, необхідно намагатися віднайти в епічних образах, сюжетах, 
діях героїв відповіді на нагальні життєві запити сьогодення. Нарешті, і 
виконавцю, і слухачу потрібно навчитися розвивати свій епічний стан, 
настрóй, коригувати й пристосовувати його до власних душевних потреб, 
духовного й чуттєвого розвитку тощо. 

Микола Будник цілеспрямовано працював із молодими подвижниками 
кобзарського виконавства, намагався прищепити їм необхідні кобзарські 
якості, вміння й розуміння перспективи своєї діяльності. 

На думку Миколи Будника, відродження кобзарства – це не лише 
відновлення виконавства на традиційних інструментах, давнього 
репертуару й навіть самої співоцької субкультури. Важливим є також 
відновлення в суспільстві адекватності сприйняття кобзарського набутку та 
інтеґрація виконавської спільноти традиційних співців до сучасних 
культурних процесів в Україні. М. Будник уважав, що реалії нинішнього 
часу, попри негативи, є цілком придатними для осягнення суспільством 
кобзарського духовного і творчого спадку. 

Загалом, кобзарську співогру пан Микола вважав важливим засобом 
духовної самореалізації і творчого становлення кожного виконавця на 
традиційних інструментах. Через це – музичний інструмент (бандуру, 
кобзу чи ліру) потрібно використовувати в першу чергу для задоволення 
потреб власної душі, для власного самоврівноваження й наснаження. 
Виконавцеві необхідно навчитися отримувати внутрішню втіху і спокій під 



660 
 

час гри ‘для себеʼ. Згодом музичний інструмент стане кобзарю-початківцю 
добрим і незрадливим помічником у прилюдному виступі. Загалом, 
кожному виконавцю на традиційному співоцькому інструменті варто 
засвоїти важливі правила сучасного кобзарювання: 

1) у співогрі відштовхуватися лише від базових, перевірених 
автентичних взірців (зокрема, від виконавства Георгія Ткаченка); 

2) навчитися перебувати у стані динамічної зосередженості на 
співоцькій справі, зануренні в епічній стихії (постійним прослуховуванням 
традиційної кобзарської класики, у т. ч. записів автентичних кобзарів і 
традиційних подвижників кобзарської справи; вивченням літератури, 
етнографічних та історичних матеріалів тощо); 

3) спершу грати й співати лише ‘для себеʼ. Коли рівень виконавства 
дозволить – співати для вузького родинного кола чи кола однодумців. І 
лише згодом, коли виспів і виконавство стануть невимушеними й 
природніми, – для загалу; 

4) при знайомстві з новим твором одразу намагатися відчути його 
емоційно, емпатично осягнути його сутність. Зрештою, шліфуючи 
виконання твору, дійти до рівня відстороненості: ототожнюватися не з 
героєм оспіваного твору, а зі співцем-сучасником оспівуваних подій); 

5) для набуття виконавської практики кобзарю-учневі пропонується 
співати із заплющеними очима, не заглядати на струни, підбирати мелодію 
наосліп та інтуїтивно, інструмент тримати строго ‘притискаючи до серцяʼ; 

6) засвоївши модель класичної традиційної співогри, потрібно 
просуватися до власного, індивідуального виспіву живої історії. “Не 
виспіване лишається для нас мертвою абстракцією, – говорив 
М. Будник. – Лише виплакана й виспівана історія є повноцінною”; 

7) пошук і віднайдення нових смислів епосу складає шлях розвитку 
традиції. Саме в інтелектуальному переосмисленні, чуттєвому його 
переживанні і традиційному, наближеному до автентичного, відтворенні 
відкривається перспектива подальшого існування цього важливого для 
людської цивілізації жанру. 

І, нарешті, задля досягнення успіху сучасний кобзар повинен незламно 
вірити у власні сили, силу своєї уяви та свого виконавства. Така позитивна 
установка може долати навіть фатальну інерційність посттоталітарного 
суспільства, громадської упередженості та скепсису. 

Отже, емпірична методика ‘пробудженняʼ Миколи Будника, яку він 
практикував протягом багатьох років, містить у собі чимало раціональних і 
вартих уваги елементів. Зважені й доступні для практичного втілення 
засоби пробудження інтересу до традиційної співоцької спадщини, 
досягнення ‘кобзарського інсайтуʼ, підготовки майбутніх виконавців на 
традиційних співоцьких інструментах, очевидно, стануть у пригоді 
багатьом нинішнім подвижникам  кобзарської справи та її симпатикам. 

 
Божинський, Н. (2016). Так казав Микола Будник (кобзарський 

самовчитель). Видавництво НЦНК “Музей Івана Гончара”. Київ. 



661 
 

Міщенко, К (2012). Майстер Микола Будник. Спогади. Електронний 
ресурс: https://cutt.ly/pzmLgTb [Дата останнього доступу 01.09.2020]. 

Польовий, Р (2003). Кобзарський панотець Микола Будник. 
Електронний ресурс: https://cutt.ly/IzmLipg [Дата останнього доступу 
02.09.2020]. 

Хай, М. (2015). Микола Будник і кобзарство. Астролябія. Львів. 
Черемський, К. (2002). Шлях звичаю. Глас. Харків.  
Черемський, К. (2017). Етномузичні аспекти практики українських 

співців-музикантів. Традиційні музичні інструменти кобзарів і лірників: 
матеріали науково-практичної конференції з міжнародною участю. 
Видавець Олександр Савчук. Київ–Харків. С. 168–193. 

Bithell, С. and Hill, J. (2014). An Introduction to Music Revival as Concept, 
Cultural Process, and Medium of Change. In: The Oxford Handbook of Music 
Revival. Oxford University Press. New York. Р. 3–42. 

Huron, D. (2001). Is Music an Evolutionary Adaptation. Retrieved from: 
https://cutt.ly/yzmKFSt [Дата останнього доступу 06. 09.2020]. 

Patel, A. (2009). Music, Biological Evolution, and the Brain. Retrieved from: 
https://cutt.ly/qzmK0uN [Дата останнього доступу 06. 09.2020]. 

 

  

 

 

 
 
 
 
 
 

  



662 
 

О С Н О В И  У К Р А Ї Н С Ь К О Ї  Н А Ц І О Н А Л Ь Н О Ї   
І Д Е Н Т И Ч Н О С Т І 

 
НАЦІОНАЛЬНА ІДЕНТИЧНІСТЬ ЯК КЛЮЧОВИЙ ФАКТОР  

ПІДГОТОВКИ МАЙБУТНІХ ВІЙСЬКОВОСЛУЖБОВЦІВ  
ЗБРОЙНИХ СИЛ УКРАЇНИ 

 
Ольга Шелюх 

Наталія Вовчаста 
Ольга Андріянова 

 
(Україна) 

 
У статті розглядається проблема розуміння поняття національна сві-

домість, національна ідентичність, самоідентифікація в сучасному моло-
діжному середовищі, а також важливість формування цих понять у ви-
щих військових навчальних закладах. Крім цього, наведено результати 
опитування першокурсників Національної академії сухопутних військ імені 
гетьмана Петра Сагайдачного щодо розуміння таких важливих засадни-
чих понять, як національна свідомість і національна ідентичність.  

Ключові слова: нація, національна свідомість, національна ідентич-
ність, когнітивний дисонанс. 

 
NATIONAL IDENTITY AS A KEY FACTOR TRAINING 

THE FUTURE OFFICERS OF THE ARMED FORCES OF UKRAINE 
 

Ol’ha Šeljuch  
Natalija Vovčasta  

Ol’ha Andrijanova 
 

The article considers the problem of understanding the concept of national 
consciousness, national identity, self-identification in the modern youth 
environment, as well as the importance of forming these concepts in the higher 
military educational establishments. The results of freshmen’s questionnaire of 
Hetman Petro Sahaidačnyj National Army Academy are shown. The meaning of 
key concepts such as national consciousness and national identity are presented 
in the article. 

Key words: nation, national consciousness, national identity, cognitive 
dissonance. 

 
Одне із першочергових завдань вищого військового закладу освіти – 

дати державі, її  Збройним силам такого офіцера, який був би спроможним 
протистояти усім цивілізаційним викликам, зумовленим суспільно-
політичними та військовими чинниками сьогодення. У зв’язку з цим потрі-
бно ретельно й комплексно підійти до змістового наповнення системи під-



663 
 

готовки майбутнього офіцера, від діяльності якого залежить не лише тери-
торіальна, а й національна безпека держави в цілому. У цій системі, крім 
професійно-зорієнтованого підходу до навчання, надзвичайно важливу 
роль повинна відігравати серйозна інформаційно-просвітницька робота, 
систематична й багатовекторна виховна прaця (принцип “виховання через 
навчання”), яка стане основою для формування національної свідомості 
майбутнього офіцера, командира, а відтак для усвідомлення його власної 
національної ідентичності. Саме це дасть можливість кожному осмислено, 
аргументовано відповісти на архіважливе запитання щодо своєї приналеж-
ності або “національно-культурної тожсамості” (Андрусів 2000, 24). 

Проблеми, пов’язані з формуванням національної ідентичності, духов-
ного становлення й розвитку особистості загалом, були предметом дослі-
дження багатьох українських науковців, зокрема М. Костомарова, 
В. Липинського, Д. Чижевського, П. Юркевича, чиї праці не лише не втра-
тили актуальності, а й набули нового звучання в контексі сьогодення. 
С. Андрусів, О. Вишневський, Я. Грицак, В. Кремінь, С. Кримський, 
О. Пахльовська та ін. послідовно продовжують досліджувати окреслені 
проблеми. Учені вважають, що національна ідентичність передбачає само-
визначеність особи в національному контексті, здатність усвідомлювати 
свою причетність до певної нації, до її основоположних модусів, зокрема 
мови, культури, релігії, філософії тощо. У наш час у суспільстві, обтяже-
ному суспільно-політичними потрясіннями, сформульована проблема осо-
бливо актуальна для вищої школи, яка готує фахівців для Збройних сил. 

Тому ставимо перед собою завдання – розглянути проблему розуміння 
поняття національна свідомість, національна ідентичність, самоідентифі-
кація в сучасному молодіжному середовищі, а також показати, наскільки 
важливе формування цих понять у вищих військових навчальних закладах.  

Сучасні дослідники, зокрема уже згадуваний філософ С. Кримський пе-
реконаний, що наш час, “коли філософія дедалі щільніше зрощується з 
людинознавством, соціальний інтелект епохи зацікавлений уже, перефра-
зовуючи Ніцше, не стільки ниткою Аріадни і не маршрутом у лабіринті, 
скільки самою Аріадною. На перший план висувається персоноцентризм” 
(Кримський 2008, 9) Звідси розуміємо, що проблема національної ідентич-
ності, самоусвідомлення кожного в тій чи іншій національній спільноті 
фокусується тепер в окремій людині, а від цього залежить і “ціннісно-
смисловий універсум” (Кримський 2008, 9) усієї нашої Держави. 

Міркуючи над механізмами національної ідентичності та над самоіден-
тифікацією, науковці дійшли висновку, що національна (етнічна) ідентич-
ність має той самий психологічний механізм, що й індивідуальна, зокрема 
Е. Фромм стверджував: “Ідентифікація – це процес емоційного та інших 
видів психологічного ототожнення особистості з іншими людьми, групою 
чи образом – один із механізмів осягнення власної індивідуальності, а та-
кож вираження прагнення «Я» до піднесення через Іншого” (Фромм, 1992, 
79). Безсумнівно, насамперед саме в середовищі молодого покоління ма-
ють бути усвідомлені питання про своє місце у світі, саме молоді люди 



664 
 

мають відповісти на численні запити щодо приналежності самого себе до 
тієї чи іншої соціальної групи, національної спільноти: “Ким ми були, є і 
ким хочемо бути? Задля чого готові жити й віддати життя у разі потреби?”  

Шукаючи відповіді на ці запитання, науковці використовують термін 
“проблематологія”. Уперше його вжив французький філософ Мішель Меє 
у праці “Про проблематологію” (1986). Отже, “проблематологія – це підхід 
до філософії, який зосереджує увагу радше на постановці проблем або за-
питань, ніж на розв’язаннях або відповідях” (Енциклопедія постмодерніз-
му 1986, 339).  

Україна не оригінальна у своєму прагненні власної національної іден-
тифікації, оскільки через розв’язання проблеми національної ідентичності 
пройшли майже всі європейські держави. Виходячи з історичного досвіду, 
за твердженням професора Карлового університету М. Хроха, сьогодення, 
як і сто років тому, знову поставило перед Україною ті ж завдання: спільна 
історична пам’ять, міцність та інтенсивність мовних і культурних зв’язків 
і, нарешті, загальна рівність людей, організованих у громадянське суспіль-
ство (Хрох 2002, 124).  

За останні більше, ніж двадцять років, розв’язання всіх трьох завдань – 
досягнення спільної історичної пам’яті, належної міцності мовних зв’язків, 
а також потужної розбудови громадянського суспільства – не були реалі-
зовані й вимагають першочергового вирішення, оскільки проблема в нашій 
країні втратила ознаки громадського дискурсу й набула форми гострого 
конфлікту.  

Іспанський філософ Хосе Ортега-і-Гассет свого часу писав, що для на-
ції важливіше мати не стільки спільне минуле, скільки спільне майбутнє, 
тобто перспективу розбудови спільного життя в соціальному довкіллі. 

Тому за час, відколи Україна здобула Незалежність, питання щодо фо-
рмування національної ідентичності й виховання національної свідомості в 
молодого покоління українців не були ані поставлені, ані розв’язані. Хоча 
маємо кілька нормативних документів, у яких порушувалась проблема на-
ціонального виховання молоді. Наприклад, у 2009 році була прийнята 
“Концепція національного виховання студентської молоді”, але, на жаль, 
результати її впровадження не були відчутними. У цьому контексті дореч-
ною нам видається думка німецького філософа М. Гайдеґера, який ствер-
джував, що “радикально нові події входять у наше життя на голубиних ні-
жках – тихо, непомітно, скромно і лише набравши сили, вони заявляють 
про себе громовими перекатами” (Кримський 2008, 9). Тепер же, коли під 
впливом активних військових дій суспільство змінюється надто кардина-
льно й надзвичайно швидко: громові перекати чути відразу, а фази “голу-
биних ніжок”, практично, немає, настав час негайно розгорнути добре 
продуману, всебічно налагоджену роботу для заповнення цих лакун. 

Перед українською освітою, як і перед українським суспільством, сто-
їть проблема формування національної самосвідомості населення. Крім 
цього, вона є вирішальним чинником впливу держави на цей процес. І від-
повідно до норм Закону “Про вищу освіту” навчальні заклади, отримавши 



665 
 

автономію, повинні впроваджувати й підтримувати політику ідентичності 
в освітянській галузі, а міністерства, що відповідають за освітню діяльність 
й уособлюють державу, повинні їм сприяти. Передаючи права на самовря-
дування навчальним закладам, держава повинна вимагати від них не лише 
підготовки професіоналів, а й патріотів. У законі читаємо, що в процесі 
навчальної діяльності потрібно забезпечити виховання гармонійно розви-
нутої людини, а завданням вишу є “формувати особистості шляхом патріо-
тичного, правового, екологічного виховання, утвердження в учасників 
освітнього процесу моральних цінностей, соціальної активності, громадян-
ської позиції та відповідальності…” й “збереження та примноження мора-
льних, культурних, наукових цінностей і досягнень суспільства” (Закон 
України “Про вищу освіту” 2014). 

У 2015 році Президент України підписав Указ “Про Стратегію націона-
льно-патріотичного виховання дітей та молоді на 2016–2020 роки” (Указ 
Президента України № 580/2015 “Про Стратегію національно-
патріотичного виховання дітей та молоді на 2016–2020 роки”). Оскільки 
стратегія має на меті найперше патріотичне виховання громадянина зі 
стійкою національною ідентичністю, то її положення є актуальними не 
лише для сфери виховання й навчання, а й для всіх державних органів, ін-
ституцій громадянського суспільства. Гармонійний розвиток студента як 
особистості та формування його національної самосвідомості становить 
головну мету концепції сучасної освіти. Тому перед викладачами сучасної 
вищої школи, а військової й поготів, стоїть важливе завдання – не тільки 
дати ґрунтовні знання, а й виховати покоління патріотів своєї держави, 
спадкоємців і продовжувачів національно-патріотичних традицій. 

Студент/курсант і викладач – дві сторони педагогічної взаємодії. І над-
звичайно важливо знати, що обидві сторони однаково розуміють поняття 
‘національна ідентичність, свідомість᾽. Звісно, для курсантів і студентів у 
наш глобалізаційний час найбільш доступним і бажаним джерелом інфор-
мації є Інтернет. Тому “Вікіпедія” – джерело, до якого зазвичай звертають-
ся найперше, термін ‘національна ідентичність᾽ подає, так: “Національна 
ідентичність – це самовизначення особи в національному контексті. Усві-
домлення власної причетності до певної нації та її системи цінностей: мо-
ви, релігії, етичних норм, культурної спадщини тощо” (Національна іден-
тичність). 

Якщо звернути увагу на поняття ‘самовизначення᾽, то треба усвідом-
лювати, що, на відміну від етнічної ідентичності, коли людина не має ви-
бору нації, бо це вже сформований для неї факт, і вона абсолютно свідомо, 
з власної волі, ідентифікує себе з тією чи іншою нацією. Безумовно, часто 
ці два параметри – ‘етнічна ідентичність᾽ і ‘національна ідентичність᾽ – 
збігаються. Від чого це залежить? Очевидно, від національної свідомості, 
що є “сукупністю соціальних, економічних, політичних, моральних, етич-
них, філософських, релігійних поглядів, норм поведінки, звичаїв і тради-
цій, ціннісних орієнтацій та ідеалів, в яких виявляються особливості жит-
тєдіяльності націй та етносів” (Національна ідентичність). Звісно, тут мо-



666 
 

жна було б почути сумніви щодо ступеня довіри до Вікіпедії. Проте видат-
ний український мовознавець Іван Ющук уважає, що таке вкрай важливе 
поняття для національної ідентичності, як ‘рідна мова᾽, найбільш науково і 
повно сформульовано саме у Вікіпедії (Ющук 2012, 11–12). 

Отже, загалом у вищій школі маємо справу зі сформованими особисто-
стями, на світогляд яких уплинула сім’я, школа, оточення, засоби масової 
інформації, але водночас є й чимало засобів впливу, що їх молода людина 
сприймає, навчаючись у стінах вищого військового навчального закладу, 
зокрема. У процесі спілкування на рівні курсант – викладач, здобуваючи 
щоденний досвід пізнання нового, курсант інтенсивно збагачується, роз-
ширює свої світоглядні межі. І часто в цих межах виникає певна розбіж-
ність між комплексом знань ‘старих᾽ і ‘нових᾽. Причини зрозумілі. Оскіль-
ки у військових вишах навчаються курсанти з різних регіонів України, з 
інформаційним простором, у якому ведеться справжнє протиборство наці-
єтворчих та імперських ідей. Це й певною мірою негативно впливає на мо-
лоду людину, яка вступила на навчання, змінила середовище, а відтак і пи-
тання щодо національної ідентичності та національної свідомості часто 
трактувалися як другорядні або й зовсім не розглядалися. Тому й виникає 
ця розбіжність, або так званий когнітивний дисонанс. Це стає своєрідним 
бар’єром у взаємодії, проте лише на початку спілкування.  

Цьогоріч ми вирішили провести опитування першокурсників, майбут-
ніх фахівців морально-психологічного забезпечення сухопутних військ. 
Своїм 110 респондентам запропонували пояснити, як вони розуміють по-
няття національна ідентичність, національна свідомість. Результати пока-
зали, що 75% (78 осіб) знають поняття ‘національна свідомість᾽ та ‘націо-
нальна ідентичність᾽, 20% (23 особи) розуміють, але не можуть чітко пояс-
нити й 4,5% (5 осіб) – ніколи над цим не задумувались. Очевидно, це і є 
підтвердженням виникнення когнітивного дисонансу. Додатково стояло 
завдання назвати чинники, що впливають на формування національної сві-
домості та усвідомлення ідентичності особистості й майбутнього захисни-
ка держави зокрема. 54% опитаних першість віддали мові, близько 17% 
вважають, що важливішою є церква й віра, 15% – на перше місце виводять 
знання історії, і 14% переконані, що свідомість формують звичаї і традиції. 
Отже, бачимо, що майбутні захисники держави так чи інакше розуміють 
основоположні поняття, такі важливі для національної свідомості. 

Приємно вразило, що у формуванні національної свідомості саме мові 
вони віддають першочерговість.  

На думку уже згадуваного мовознавця І. Ющука, надзвичайно важли-
вим чинником формування національної ідентичності особистості є мова 
(Ющук 2012, 11–12). Тому сьогодні мусимо враховувати, що комунікатив-
на функція мови не найголовніша, що мова, слово є потужною зброєю – 
інформаційна війна набула нечуваної сили й впливає негативно не лише на 
мирне населення. Отже, виняткову увагу у військових закладах вищої осві-
ти, де навчаються курсанти з різних регіонів України (і багато з них схиль-
ні вважати, що ‘мовне питання᾽ стало причиною ескалації не лише суспі-



667 
 

льно-політичного, а й військового конфлікту в Україні), потрібно приділя-
ти мовному середовищу як потужному вектору у формуванні національної 
ідентичності. Зважаючи на те, що саме у військовому закладі вищої освіти 
формується національно-патріотичний дух, науковий інтелект нації, а від-
так і сучасної військової еліти, найбільш успішними в науковому, профе-
сійному вимірі стають ті, у кого високий рівень мовної компетентності, хто 
через мову усвідомив свою самодостатність, своє призначення, місію.  

Ще в далекому XVIII ст. Феофан Прокопович, видатний педагог, наш 
колега-попередник, стверджував, що різні види зброї можуть мати владу 
над тілом людини, а от виняткову владу над її духом має слово, саме воно 
може укріпити або зламати його. У своїх лекціях він писав: “Стріли, мечі, 
тарани та інші види зброї можуть мати владу над тілом, можуть підірвати 
мури, але не можуть підірвати загартованого духу. Отже, якою повинна 
бути та сила, котрій міг би підпорядковуватись дух?” (Прокопович 1979, 
108) І такою силою володіє красномовство, це духовний меч, який здобу-
вають у навчальних класах та аудиторіях. Ще один видатний релігійних й 
політичний діяч доби Гетьманщини Лазар Баранович був не менш переко-
наним у силі Слова, яке називав мечем духовним. У своїх працях (“Меч 
духовний”, “Слова труб проповідних”) він неодноразово стверджував, що 
цей меч духовний сильніший від козацької шаблі. Відтак, надзвичайно ва-
жливим є мовленнєве середовище навчальних закладів, їх мовна синерге-
тика, адже саме тут формуються умови для самоусвідомлення молоді як 
одиниці нації. 

Учасники неоголошеної війни Росії проти України свідчать, що бойо-
вий дух вселяє й підтримує у своїх підлеглих той офіцер-командир, який 
уміє налагодити особистісні стосунки зі своїм підрозділом. Той, хто вміє 
побачити в кожному з воїнів особистість, доброзичливо до них ставиться. 

Командир будь-якої військової ланки має вміти обрати й підтримати 
для досягнення професійної мети найбільш адекватний у конкретній ситу-
ації стиль спілкування. Тобто бути не просто мовцем, а володіти належною 
мовною та мовленнєвою культурою. Ці компетенції здобувають майбутні 
офіцери під час навчання у своїй alma-mater – військовій академії. І, у пе-
ршу чергу, на заняттях з навчальної дисципліни “Українська мова за про-
фесійним спрямування”. Саме їй серед інших гуманітарних предметів на-
лежить пріоритетна роль. Адже вона, як жодна з-поміж інших, сприяє за-
своєнню та виявленню знань, а пізніше доведенню цих знань до підлеглих 
уже в практичній сфері. Одним із розділів навчальної дисципліни є “Війсь-
кова риторика”. Відповідно курс охоплює своїм змістом усі вагомі аспекти 
загальної й прикладної риторики – науки про красномовство. Для форму-
вання й розвитку практичних навичок розроблено різні за рівнем складно-
сті практичні вправи й завдання. Вони сприяють оволодінню методами ри-
торичного аналізу текстів різних типів, використовуючи досвід відомих 
промовців. Це дає змогу тим, хто навчається, виробити уважне і критичне 
ставлення до свого мовлення та сучасної суспільної національно зорієнто-
ваної мовної практики. 



668 
 

Тому, у цьому контексті про роль і силу слова як одного із чинників 
формування національно свідомої особистості офіцера, захисника своєї 
держави, не має права забувати науково-педагогічний персонал військових 
закладів вищої освіти – інша й дуже важлива сторона педагогічної взаємо-
дії. Саме вони є основою того мовного середовища, що формує “гуманіта-
рну ауру” захисника державних і національних інтересів, захисника свого 
народу, з мовою, історією, релігією і культурою якого він себе ідентифі-
кує. 

Розглядаючи проблему розуміння поняття національна свідомість, на-
ціональна ідентичність, самоідентифікація в сучасному молодіжному сере-
довищі, а також важливість формування цих понять у вищих військових 
навчальних закладах, і за результатами опитування курсантів ВВНЗ бачи-
мо, що у формуванні національної свідомості першочергову роль відіграє 
мова, і саме мовному середовищу як потужному вектору у формуванні на-
ціональної ідентичності потрібно приділяти виняткову увагу. Основою то-
го мовного середовища, що формує гуманітарний світогляд захисника 
державних і національних інтересів, є науково-педагогічний персонал як 
одна з ланок педагогічної взаємодії.  

Переконані, що комплекс гуманітарних дисциплін, визначений навча-
льним планом начального закладу, комплекс організаційно-виховних захо-
дів і, найголовніше, морально-психологічне, духовне наповнення ‘гумані-
тарної аури᾽, його мовне середовище допоможуть усуненню когнітивного 
дисонансу й сприятимуть потужній розбудові національної свідомості ко-
жного учасника процесу педагогічної взаємодії 

 
Андрусів, С. (2000). Модус національної ідентичності: Львівський 

текст 30-х років ХХ ст. Джура. Тернопіль.  
Енциклопедія постмодернізму (2003). Відродження. Київ.  
Закон України “Про вищу освіту” (2014). Відомості Верховної Ради. 

37–38. Ст. 2004.  
Кримський, С. (2008). Під сигнатурою Софії. Видавничий дім “Києво-

Могилянська академія”. Київ.  
Національна ідентичність. Вікіпедія. Електронний ресурс: 

http://uk.wikipedia.org/wiki). [Дата останнього доступу: 29.09.2020]. 
Прокопович, Ф. (1979). Про риторичне мистецтво. У кн.: Прокопо-

вич Ф. Філософські твори: в 3 т. Т. 1. Київ. С. 118–149. 
Указ президента України № 580/2015 “Про Стратегію національно-

патріотичного виховання дітей та молоді на 2016–2020 роки”. Електрон-
ний ресурс: http://zakon5.rada.gov.ua/laws/show /580/2015#n16. [Дата остан-
нього доступу: 29.09.2020]. 

Протокол рішення Колегії Міністерства освіти і науки України № 7/ 
2–4 від 25.06.2009 “Про затвердження Концепції національного виховання 
студентської молоді”. Електронний ресурс: https://zakon.rada.gov.ua/rada/ 
show/vr2_4290-09#Text [Дата останнього доступу: 27.12.2020]. 

http://uk.wikipedia.org/wiki
https://zakon.rada.gov.ua/rada/%20show/vr2_4290-09#Text
https://zakon.rada.gov.ua/rada/%20show/vr2_4290-09#Text


669 
 

Хрох, М. (2002). От национальных движений к полностью сформиро-
вавшейся нации: процесс строительства наций в Европе. В кн.: Нации и 
национализм. Праксис. Москва. С. 118–149. 

Ющук, І. (2012). Рідна мова й інтелект. Слово Просвіти. № 43. С. 11–
12. 
 
 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

 
  



670 
 

‘РУССКИЙ МИРʼ У ПАНТЕЛЕЙМОНА КУЛІША 
 

В’ячеслав Артюх 
 

(Україна) 
 

У доповіді розкривається розуміння Пантелеймоном Кулішем змісту 
понять ‘русский мирʼ та ‘двуединая Русьʼ. Доводиться, що феномен укра-
їнської ідентичності мислиться П. Кулішем як одна з двох частин ‘русско-
го мираʼ.  

Ключові слова: Пантелеймон Куліш, ‘русский мирʼ, ‘двуединая Русьʼ. 
 

‘RUSSIAN WORLDʼ IN THE WORKS BY PANTELEJMON KULIŠ  
 

Vʺjačeslav Artjuch 
 

The report reveals Pantelejmon Kulišʼs understanding of the meaning of the 
terms ‘Russian worldʼ and ‘two-united Rus'ʼ. It is proved that the phenomenon 
of Ukrainian identity is conceived by Kuliš as one of the two parts of the 
‘Russian worldʼ. 

Key words: Pantelejmon Kuliš, ‘Russian worldʼ, ‘two-united Rus'ʼ. 
 
Головна теза моєї доповіді: ідейний розвиток Пантелеймона Куліша 

(1819–1897) відбувався в межах автентичного йому тогочасного ідеологіч-
но-політичного ‘общєрусскогоʼ контексту. П. Куліш був чітко вписаний в 
імперський ідеологічний порядок і будь-яка модернізація його поглядів, 
тобто їх розгляд крізь призму пізніших контекстів (‘самостійницькихʼ, 
приміром) приводить до конструювання смислів, невластивих поглядам 
самого письменника. Особливої актуальності ця теза набуває у зв’язку зі 
святкуванням 200-річного ювілею П. Куліша, коли навіть науковці вчерго-
ве заговорили про те, що він розумів український народ як політичний фе-
номен і, що нібито його думка рухалася в напрямку побудови української 
нації-держави. Обгрунтувати тезу я хотів би через вказівки на вживання та 
аналіз смислового наповнення такого важливого для П. Куліша поняття як 
‘русский мирʼ. Ситуація з ‘русскім міромʼ добре характеризує той початко-
вий синкретичний етап розвитку української національної самосвідомості, 
коли вона перебувала ще в складі ‘общєрусскостіʼ; їх розмежування на ма-
совому рівні відбудеться вже у ХХ столітті. 

У ХІХ столітті ‘русский мирʼ як специфічний історично-релігійно-
національний феномен у межах ідеологічного дискурсу розпочав в Росій-
ській імперії своє самостійне існування. Вважається, що в 30-х рр. ХІХ ст. 
його зактуалізував тодішній міністр народної освіти граф Сергій Уваров 
(1786–1855) (правда, ще без вживання самого терміна). Широке ж викори-
стання поняття ‘русский мирʼ ми спостерігаємо вже в творах історика Ми-
коли Устрялова (1805–1870), починаючи  з його  докторської  дисертації 



671 
 

“О системе прагматической русской истории” (1836). Саме він став прові-
дником тріади С. Уварова ‘православ’я-самодержавство-народністьʼ на рі-
вні тогочасної історичної науки. А після виходу в світ праці 
М. Данилевського “Росія і Європа” (1869) про ‘русский мирʼ можна гово-
рити вже й як про специфічне цивілізаційне утворення50.  

Термін ‘русский мирʼ (‘руський світʼ) особливо часто П. Куліш викори-
стовує у своїх творах та листуванні, починаючи з 1874 р., коли він у ре-
зультаті чергового світоглядного ‘поворотуʼ, розчарувавшись у попередній 
українофільській діяльності, почав розуміти ‘правдуʼ російського монархі-
зму і вписувати свої погляди в парадигму ‘общєрусскойʼ національної ідеї. 

Та вже й у попередній період в епілозі до роману “Чорна рада”, який 
називається “Об отношении малороссийской словестности к общерусской” 
(1857 р.), він пише про “первобытный русский мир” (Кулиш 1989, 460)51, 
розуміючи під ним добу Київської Русі. 

Давня Русь для П. Куліша – це ніби точка того міфічного Першопочат-
ку, де ‘русский мирʼ зароджується й існує в стані своєї первинної чистоти 
й нерозчленованості. Тому: 

Русь Древня – корінь і начало 
Всього, чим дишем, живемо, 
Що в нас величнього постало, 
На чім у вірі стоїмо… 
                                   (Куліш 1909, 398). 

Ідеологема ‘русского мираʼ у нього постає такою собі парадигмою-
детермінантою, яка задає спільні умови існування українців (малоросів) і 
росіян (великоросів) у всі пізніші історичні епохи. У приписках до поеми 
“Грицько Сковорода”, написаній у 1890-х рр., П. Куліш і закликає сучас-
ників будувати свої відносини за зразками такого нашого  ‘правильногоʼ 
минулого: 

О, годі в видумках кохатись, 
Сплітати лаври паліям, 

                                                           
50

 Словосполучення ‘русский мирʼ виникає в Давній Русі в межах православної християнської тра-
диції. Уперше, мабуть, воно зустрічається у такій літературній пам’ятці як “Слово на оновлення Деся-
тинної церкви” (ІІ пол. ХІ ст.). Тут є такі слова, вкладені в уста князя Київського Ізяслава, в яких про-
славляється подвиг християнського святого Климента Римського (межа I–II ст.): “... иже умножи своего 
господина талантъ не токмо въ Римѣ, но всему и въ Херсонѣ, еще и въ Рустемъ мирѣ, ркуще къ нему ...” 
(Слово 1992, 110). Інший випадок вживання цього словосполучення зустрічається в “Києво-Печерському 
патерику” (в посланні суздальського єпископа Симона молодому ченцю Києво-Печерського монастиря 
Полікарпу) (перша третина ХІІІ ст.). У цьому посланні про святителя єпископа Ростовського Леонтія, 
замученого язичниками, говориться: “и се... гражданин (небесный) Рускаго мира” (Києво-Печерський 
патерик 1991, 102). ‘Русский мирʼ тут виступає аналогом терміна ‘Руська земляʼ. Малоросійський варіант 
вживання поняття ‘русский мирʼ можна зустріти в тому ж “Києво-Печерському патерику”, але вже в його 
київській друкованій редакції 1661 р. Тут у такій складовій “Патерика” як “Житие преподобного отца 
нашего Нестора, летописца Российского”, виходячи з грецької традиції вживання слова ‘Русьʼ, говорить-
ся про “Российский наш мир”. На середину ХІХ ст. це словосполучення стало наскільки звичним, що в 
1859 – на поч. 1863 рр. у С.-Петербурзі виходила навіть газета “Русский мир”. 

51 Хоча схоже поняття ‘древний русский мирʼ зустрічається і в того ж російського історика М. 
Устрялова, в його “О системе прагматической русской истории” (Устрялов 1836, 15, 17, 76, 81), а потім 
повторюється і в його навчальному посібнику “Начертание русской истории для средних учебных заве-
дений” (Устрялов 1857, 12). Цю літературу П. Куліш, звичайно, добре знав. 



672 
 

Та ницим Хмелем величатись! 
Вертаймось до князів Варяг, 
Під нероздільний руський стяг!  
                         (Куліш 1909, 517). 

А наприкінці епілогу “Об отношении малороссийской словестности к 
общерусской” (первинна назва статті: “О духовном соединении Южной 
Руси с Северною”) П. Куліш постулює неприємний для носіїв сучасної 
української національної свідомості принцип про неможливість існування 
України як самостійної політичної одиниці. Детальніше він розвине його в 
багатьох подальших творах, серед яких і в трьох виданих томах багатото-
мної “Истории воссоединения Руси” (1874–877). Отже, в романі “Чорна 
Рада”, підсумовує він, “… я желал выставить во всей своей выразительнос-
ти олицетворенной истории причины политического ничтожества Мало-
россии и каждому колеблющемуся уму доказать не диссертациею, а худо-
жественным воспроизведением забытой и искаженной в наших понятиях 
старины, нравственную необходимость слияния в одно государство южно-
го племени с северным” (Кулиш 1989, 476)52. Хоча, звичайно, у цьому кон-
кретному випадку такі погляди можуть бути й моментом самоцензури.  

‘Русский мирʼ для П. Куліша – це те постійне східнослов’янське утво-
рення, що об’єднує зараз всі ‘русскіє народностіʼ (включаючи русинів Ав-
стро-Угорщини), існування яких було започатковане добою Київської Русі. 
Тому ‘русский мирʼ не тотожний Московщині чи Великоросії: в русинсь-
ко-малорусько-українського народу могли бути (і були) в минулому серйо-
зні конфлікти з Московською державою, але це ніяк не могло похитнути 
існування єдиного ‘русского мираʼ як рамкового концепту53. Взагалі, 
П. Куліш досить боляче реагує на ті численні історичні факти, коли Півні-
чна Русь (Московія) намагалася показати свою вищість над Україною (Пі-
вденною Руссю). Для нього такі факти ставали можливими лише за умови 
замикання в собі партикулярного московського інтересу і сприймалися 
ледь не як акт зради спільному ‘русскому мируʼ. П. Куліш різко не пого-
джується з тим, що царська бюрократія намагається зупинити розвиток 
української мови, мови тієї етнографічної України, яка широко розпросте-
рлася, знову ж, – “серед Руського Світу” (Куліш 1998а, 405). А в листі до 
Сергія Аксакова від 28 листопада 1858 р., П. Куліш критикує політику мо-
                                                           

52
 Ще під час слідства над учасниками Кирило-Мефодіївського братства (членство в якому спочатку 

приписувалося і П. Кулішу) ІІІ жандармське відділення розглядало українофільство як регіональний вид 
слов’янофільства. Зближення ж П. Куліша з тодішніми російськими слов’янофілами відбувається в 1850-
х рр. Не дивно, що і російський переклад роману “Чорна Рада”, і цю післямову до нього він у 1857 р. 
опублікував у слов’янофільському часописі “Русская беседа”. Російський дослідник Андрій Тесля пише 
також про вплив теорії ‘землі і державиʼ відомого слов’янофіла К. Аксакова на Кулішеву ‘хутірську 
філософіюʼ (Тесля 2019). Цей дослідник звертає увагу на те, що ‘хутірʼ у П. Куліша протилежний ‘дер-
жавіʼ, як і у слов’янофілів. 

53 До речі, Микола Костомаров теж вживає поняття ‘русский мирʼ на означення історичного руху, 
хоча й самобутніх, але внутрішньо зв’язаних частин – Великоросії й Малоросії (Костомаров 1991, 12). 
Україна – це, звичайно, осібне етнографічне утворення, але осібне рівно наскільки, щоб межі загально-
російської національної єдності (‘русского мираʼ) не розривати. Ні великороси без малоросів, ні малоро-
си без великоросів існувати окремо не можуть. Обидві ‘русскієʼ народності у нього з необхідністю до-
повнюють одна одну. 



673 
 

сковської централізації і небажання особисто С. Аксакова визнати україн-
ську народність окремою від народності ‘северо-русскойʼ, але при цьому 
не забуває підкреслити, що “мы не перестали и не перестанем считать себя 
русскими” (Письма 1904, 705). Далі він пише, що “нам больно видеть ваши 
стремления обобщить обе Руси, пользуясь тем, что на вашей стороне ад-
министративная сила”. Завершує ж абзац він ніби спеціально для нашого 
випадку: “Воля ваша, а это не по-русски – это по-московски” (Письма 
1904, 706). І навіть мрії П. Куліша про ‘воскресінняʼ України чи творення 
ним літературної української мови як вияву ‘словесної автономіїʼ не могли 
були виходом за межі ‘русского мираʼ, бо він завжди є обрій, за який вийти 
неможливо. Тому й поету Тарасу Шевченку немає рівних посеред “рідного 
миру Руського” (Куліш 1914, 31) (1858 р.), а українській літературі, на його 
думку, призначено було “спасти великий руський сьвіт від його полїтич-
ньої темряви” (Куліш 1909, 536) (1890-ті рр.). Отже, і українська мова, й 
література, й творчість Т. Шевченка постають елементами ‘русского мираʼ. 

Інколи, особливо у своїх поетичних творах, П. Куліш вживає ще й таку 
романтичну метафору як ‘русский духʼ. ‘Русский духʼ – це те глибинне ор-
ганізуюче начало, що проявляє себе на поверхні ‘русского мираʼ як типові 
ознаки його історичного життя. 

Ну, а історичним ворогом ‘русского мираʼ постає країна з ширшого, 
‘Слов’янського світуʼ, – Польща, яка колись “розлучила Русь з Руссю”. Не 
дивно, що одну зі своїх статей П. Куліш називає “Галицкая часть русского 
мира в начале казацко-шляхетской усобицы” (Кулиш 1876). Те ж саме і з 
Брестською унією 1596 р. Для нього, це просто ‘папістиʼ “хотели уподо-
бить всю Малороссию Польше и навсегда оторвать нас от великого Русс-
кого Мира” (Кулиш 1998, 49). Інколи він ще вживає й термін ‘польский 
мирʼ. Так, серед листів до того ж слов’янофіла С. Аксакова є один цікавий 
для нас лист від 4 грудня 1856 р., в якому П. Куліш пише про вихід у світ 
польського часопису “Слово”, що повинен, на його думку, встановлювати 
ситуацію взаєморозуміння між ‘польским миромʼ і ‘русским миромʼ. До 
речі, термін ‘русскій мирʼ в цьому листі вживається 4 рази (Письма 1904, 
700–703). Взагалі, словосполучення ‘русский мирʼ часто виникає в перепи-
сці з західноукраїнським культурними діячами 1870–80-х рр. (бо вони пе-
ребували під умовним ‘польським миромʼ), ніби як нагадування їм, що 
Східна Галичина через переполовинення державними кордонами є ‘відір-
ванимʼ шматком ‘русского мираʼ. З тим ‘русским миромʼ, який знаходить-
ся в межах Російської імперії Галичину єднає не тільки релігія чи навіть 
мова, а ще й знання історії походження й усвідомлення місцевим населен-
ням своєї ‘русскостіʼ. 

Із ‘русским миромʼ у П. Куліша чільно пов’язаний ще один концепт – 
‘двуединой Русиʼ. Ідея ця повністю вписується в офіційну модель імперсь-
кої ‘общерусской нацииʼ, яка активно формується в середині ХІХ ст. і в 
якій було визначено Малоросію й Великоросію, за образним висловленням 
етнографа М. Надєждіна, як “два оттенка народности общерусской”. Щось 
подібне мав на увазі й історик М. Костомаров, коли писав про “две русские 



674 
 

народности”: хоча їх і ‘двєʼ, але ж вони в той же час і одне – ‘русскієʼ. Та 
П. Куліш особливий наголос робить на рівності складових цієї ‘двуєдінос-
тіʼ. Добре пояснює цю його ідею рівності назва вже згаданого Кулішевого 
історичного твору – “Воссоединение Руси”54. Не ‘приєднанняʼ і навіть не 
‘об’єднанняʼ, бо воно передбачає (або може передбачати) смисли ‘більшоїʼ 
і ‘меншоїʼ Русі, а саме ‘воз’єднанняʼ двох рівновеликих цілісностей. ‘Русь-
ка єдністьʼ може бути лише єдністю цієї двоїстості. Україну й Росію він 
ще називає Старорущиною й Новорущиною. Україна – це ‘стара Русьʼ, во-
на історично первинна по відношенню до ‘нової Русіʼ. Українська розмов-
на мова (вона ж – ‘южнорусская речьʼ), яка походить прямо з часів Київсь-
кої Русі також первинна по відношенню до російської, але, звичайно ж, 
сáме в ХІХ ст. “слово пушкінське... дало нам силу знятись вище простолю-
дної пісні і повісти. Не вгасила пушкінська новорущина нашого старорусь-
кого боянового духу, а воскресила його” (Куліш 1984, 266). 

Він навіть інколи пише про ‘українську Русьʼ, але, знову ж, це поняття 
в нього є лише видовим по відношенню до родового – Русі (Куліш 1995). В 
уяві П. Куліша кожна з двох частин Русі в тій конкретній історичній ситу-
ації виконує функції необхідні для збереження ‘общєрусскойʼ цілісності: 
Північна Русь (Великоросія) здійснює політичне керівництво, Південна 
Русь (Малоросія) як недержавне утворення опікується сферою духовності 
(моральності). Важливо, що сама ‘общєрусскостьʼ не мислилась ним гомо-
генно, це швидше суперечлива історично-духовна єдність великоросів і 
малоросів (про білорусів мова ще не йде). А ще інколи П. Куліш вживає й 
термін ‘русская идеяʼ, за аналогією з якою створив свою ‘українську ідеюʼ, 
але розуміє під нею зовсім не “всемирную отзывчивость” ‘пізньогоʼ Федо-
ра Достоєвського чи перетворення “великого человеческого единства во 
вселенское тело Богочеловечества” Володимира Соловйова, а звичну ідею 
єдності двох частин ‘русского мираʼ. 

Отже, за П. Кулішем український народ (а він одним із перших почав 
вживати термін ‘українці” як етнонім), його культура – це поки що одна з 
двох гілок ‘общєрусскостіʼ, ‘русского мираʼ. Феномен ‘русского мираʼ у 
нього, одного разу виникнувши в часі, потім постає утворенням надетніч-
ним, надполітичним і навіть позаісторичним. Та ситуація, коли на середи-
ну ХІХ ст. в межах східного слов’янства постійно давали про себе знати 
мовні, культурні й етнічні розбіжності (і з цими реаліями було безглуздо 
сперечатись) змушує говорити його й про багатоваріантність самого ‘русс-
кого мираʼ: Старорущина, Новорущина. Потрібно також мати на увазі, що 
П. Куліш не ототожнює ‘русский мирʼ з тогочасною російською держав-
ною імперськістю, між ними все таки лежить велика смислова прогалина. 

Якщо в цьому питанні й є якась заслуга П. Куліша перед сучасним 
українством, то полягає вона в тому, що в 1850–60-х рр., коли ще не існу-
вало ніякого українського самостійницького ідеологічного контексту, він 

                                                           
54 Ще раз термін П. Куліша ‘воз’єднанняʼ був використаний комуністичними ідеологами в 1954 р. 

під час відзначення трьохсотріччя Переяславської угоди. Детальніше див.: (Тезисы 1954). 



675 
 

започаткував рух до творення сучасної української нації з постулювання 
ідеї неоднорідності, двобічності самої ‘общєрусскойʼ нації та її культури. 
В тих конкретних політичних умовах взагалі поставити питання про якусь 
українську осібність – було вже актом особистої мужності. Якщо ж гово-
рити про 90-ті рр. ХІХ ст. – поч. ХХ ст., коли вже в українському націона-
льному дискурсі (‘українствіʼ) формується паралельний ідеї ‘общєрусскос-
тіʼ проект націєбудівництва і виникає рух до переходу українського етносу 
на новий рівень свого історичного існування – рівень самостійної держав-
ності, то погляди П. Куліша на ‘русскій мірʼ саме на тлі цих нових реалій 
повертаються своїм регресивним боком. Ще раз наголосимо, що погляд на 
ситуацію з концептом ‘русский мирʼ (а він постійно його вживає в 1850–
1890-х рр. із позитивними конотаціями) крізь призму сучасних національ-
но-ідеологічних реалій, тобто проектування сучасного контексту на іден-
тичність П. Куліша – прийом хибний, бо не дозволяє зрозуміти того поло-
ження, що ідеологія модерного українства зароджувалася в межах іншої 
ідеології  ‘парасольковогоʼ типу – ‘русcкого мираʼ. 

 
Києво-Печерський патерик (1991). За редакцією Д. І. Абрамовича. Час. 

Київ.  
Костомаров, Н. (1991). Две русские народности. Майдан. Киев; Харь-

ков. 
Кулиш, П. (1876). Галицкая часть русского мира в начале казацко-

шляхетской усобицы. Газета Гатцука. 5. С. 90–92. 
Куліш, П. (1909). Грицько Сковорода. У кн.: Твори Пантелеймона Ку-

ліша : в 6 т. Т. 2. Просвіта. Львів. С. 285–386, 514–541. 
Куліш, П. (1914). Дві мові, книжня і народня. Україна: науковий трьох-

місячник українознавства. Кн. 3. С. 22–34. 
Куліш, П. (1984). Лист до М. Карачевської-Вовківни, 7 липня 1892. У 

кн.: Вибрані листи Пантелеймона Куліша, українською мовою писані. 
Нью-Йорк; Торонто. С. 266–272. 

Кулиш, П. (1989). Об отношении малороссийской словестности к об-
щерусской (Эпилог к “Черной Раде”). У кн.: Твори: в 2 т. Т. 2. Дніпро. Ки-
їв. С. 458–476. 

Куліш, П. (1995). Гадки при святкуванню осьмих роковин Шевченкової 
смерти. Україна. 14. С. 10–13. 

Кулиш, П. (1998). Владимирия, или искра любви. Київська старовина. 1. 
С. 41–93. 

Куліш, П. (1998а). Зазивний лист до української інтелігенції. У кн. 
П. Куліш. Твори в 2 т. Т. 1. Наукова думка. Київ. С. 400–412. 

Письма А. А. Кулиша к С. Т. Аксакову (1904). Русская старина. Т. 120. С. 
693–710. 

Слово на обновление Десятинной церкви. По списку М. А. Оболенского 
(1992). Архив русской истории. Вып. 1. С. 102–112. 

Тезисы о 300-летии воссоединения Украины с Россией (1654–1954 гг.) 
(1954). Госполитиздат. Москва. 



676 
 

Тесля, А. (2019). “Истинно русские люди”: история русского национа-
лизма. Рипол-Классик. Москва. 

Устрялов, Н. (1836). О системе прагматической русской истории. 
Санкт-Петербург. 

Устрялов, Н. (1857). Начертание русской истории для средних учебных 
заведений. Санкт-Петербург. 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

  



677 
 

УРБАНІЗОВАНЕ СЕРЕДОВИЩЕ ТА ВІДНОВЛЕННЯ 
ТРАДИЦІЙНОГО КОБЗАРСТВА НА ПРИКЛАДІ 

ХАРКІВСЬКОЇ АГЛОМЕРАЦІЇ  
 

Назар Божинський 
 

(Україна) 
 

У статті розглянуто сучасну ситуацію із кобзарством у Східній 
Україні, порушено проблему існування кобзарства в урбанізованому 
середовищі міст Харківської агломерації 

Ключові слова: кобзарство, урбанізація, традиції. 
 

URBANIZED ENVIRONMENT AND RESTORATION 
OF TRADITIONAL KOBZARS ON THE EXAMPLE 

OF THE СHARKIV AGGLOMERATION 
 

Nazar Božyns’kyj 
 
The article considers the current situation with kobza-playing in Eastern 

Ukraine, raises the problem of the existence of kobzarism in the urban 
environment of the cities of the Charkiv agglomeration. 

Key words: kobzar, urbanization, traditions. 
 

На жаль, у радянські часи, як і за царату, кобзарство зазнавало 
постійних гонінь, і до порогу середини 1930-х років було майже 
знищене фізично. Залишалися тільки окремі особистості, що несли цю 
давню традицію. Із найвідоміших це Єгор Мовчан із Великої Писарівки 
Сумської области, Анатолій Парфиненко з Миргорода, Оврам Гребінь 
із Чернігівщини, Петро Гузь із села Лютеньки на Полтавщині, зрячий 
бандурист Георгій Ткаченко та инші. Наприкінці 1980-х років учні 
Георгія Ткаченка та инших представників традиційного кобзарства 
об’єдналися у неофіційне творче об’єднання на зразок давніх 
професійних цехів (братств, гільдій) незрячих кобзарів і лірників. 
Попри те, що кількість цих людей була зовсім невеликою, поступово 
нововідновлюване традиційне кобзарство зайняло стійку нішу в украї-
нському суспільно-культурному середовищі (Божинський 2016, 101–
105; 2017, 12–13, 214–217; 2019 175–177, 2–223; Грушевська 1926, 125–
131; Квітка 1924, 114; Лавров 1980, 254; Логвиненко 2020; Луговський 
1993, С.83–119; Малинка 1903, 60–68; Мартинович 2012, 128; Нолл 
1999; Товкайло 1997, 38-40; Українські менестрелі 2017; Хай; Черемсь-
кий 2002, 445; Mishalow 2019, 66–76; Mishalow 2018, 83–89; Сучасне 
кобзарство у Харкові. Проект Ukraїner 2019). Виходячи з давніх тради-
цій, звичаїв та репертуару старовинних кобзарських цехів, новітні аде-
пти кобзарства на сьогодні, на початку 2020-х років,намагаються відіг-



678 
 

равати важливу роль у традиційному інформаційно-культурному сере-
довищі українських міст і сіл. 

На перший погляд вагомою проблемою цих процесів було те, що 
кобзарська культура з давніх часів була нібито виключно сільською, 
обмеженою територією маленьких населених пунктів дрібнодисперсного 
розселення. Але це не зовсім так. На теренах Центральної та Східної 
України різниця між селами, містами і містечками була не така велика. З 
описів у художній та науковій літературі ХІХ а иноді й першої половини 
ХХ століття українські міста часто складалися фактично із кільканацяти 
‘злитихʼ між собою сіл і хуторів, і тільки иноді центр міста був 
відзначений однією або кількома суто міськими будівлями (Миргород, 
Полтава, Харків, Краснодар тощо). Побут міст старої Східної України 
відзначався вечорницями, народніми співами, півнями зранку, білими 
хатами із сірим солом’яним дахом та тинами з лози (Божинський 2019,  
22–23). Традиційне кобзарство, як невіддільна складова культурно-
соціального українського середовища, існувало в таких містах цілком 
природньо. Також надзвичайна мобільність кобзарів минулого дозволяла 
мандрувати на величезні відстані від дому, охоплюючи своїм впливом 
майже всі східноукраїнські етнічні землі, включно з Донщиною і Кубанню. 
Поширені на той час ярмарки по багатьох містечках і селах давали 
стабільну авдиторію і заробіток традиційним епічним виконавцям. Тиск 
царської московської влади наприкінці ХІХ століття особливо позначався 
на тім, що кобзарям забороняли ходити з бандурою або кобзою по центрах 
великих міст, а також відзначався арештами і доставкою у ‘місця постійної 
реєстраціїʼ (тобто додому), часто з далеких областей. І це одночасно з тим, 
що сербські, італійські, німецькі мандрівні музики ходили по Україні без 
будь яких обмежень, роблячи з українських міст центри не діалогу 
культур, а космополітичні і зденаціоналізовані осередки. 

Кобзарі, особливо на Слобідській Україні, постійно намагалися уникати 
таких заборон і обмежень і все одно грали у містах. Навіть коли почався 
масовий фабрикантський рух, будівництво фабрик і заводів, витискання 
селян із власних одноосібних господарств, будівництво робітничих 
селищ – кобзарство, як ‘пластичнаʼ система, легко витримувало цей вплив 
і знаходило виходи і в такій ситуації. Це навіть відбилося і в розмірі 
кобзарських інструментів – валківські ліри та харківські бандури 
відзначалися мініатюрністю та компактністю, що давало можливість грати 
і у потягах, і у тісній забудові центрів промислових міст. Гра на залізницях 
та станціях була новим відкриттям для кобзарів, але вони негайно 
пристосувалися і до цього. Є свідчення про те, як це відбувалося, як 
лірники і кобзарі грали просто у вагонах або долали відстані залізницею 
(Мартинович 2012, 128). 

Усе це було свідченням надзвичайної  пластичності  і пристосова-ності 
кобзарської традиції до швидкозмінних умов життя, постійних війн, 
конфліктів, стихій тощо. Такою найстрашнішою катастрофою, яка 
поставила під загрозу існування всього українського народу, його 



679 
 

культури, стала окупація України московськими більшовиками у 1921 
році. Численні репресії та знищення носіїв української культури 
поставили кобзарську традицію на межу зникнення вже у 1930-х роках 
(Черемський 2002, 445). 

Можливо, неймовірна живучість кобзарства і його невіддільна роль 
в існуванні української культури дозволили відродити наприкінці 1980-
х років принаймні уламки традиції (Товкайло 1997, 38–40). Складності 
від малої кількості людей, що взялися відроджувати цю традицію, з 
часом минули, хоч це і доси грає велику ролю. Поступово, за 30 років 
існування нововідтвореного кобзарського цеху, вдалося зберегти в 
суспільному уявленні Східної України місце для кобзарів і лірників. 
Нехай не часті, але постійні традиційні кобзарювання, а також гра на 
різноманітних ярмарках (Сорочинський, Великий Слобідський ярмарок 
тощо), дні села, дні міста, концерти і зустрічі, – ось сьогоднішнє життя 
відродженого традиційного кобзарства (Божинський  2017, 12–13, 214–
217; 2019 175-177, 22-23). 

Не зайвим буде згадати про традиційні кобзарські інструменти – 
кобзу, бандуру і ліру. Через низку трагічних причин автентичних 
кобзарських інструментів залишилось надзвичайно мало, не більше 
кількох десятків по всьому світі. Вони здебільшого зберігаються в 
музеях України та РФ. Можливо, деякі екземпляри опинилися у 
приватних колекціях. Інструментів, які б належали саме незрячим 
автентичним виконавцям, залишилося ще менше. Це бандура Михайла 
Кравченка, що зберігається у Миргороді, бандура Степана Пасюги 
(зберігається у Києві), бандура Гната Гончаренка (у Переяславі), 
бандура Терентія Пархоменка, ліри Оврама Гребня, Івана Власюка, та 
декількох инших лірників.  

Зважаючи на досить велике число традиційних виконавців ще 
наприкінці ХІХ століття, така мала кількість збережених інструментів 
свідчить про майже повне винищення не тільки нематеріяльної 
спадщини кобзарства, а й матеріяльної. В часи відновлення елементів 
кобзарської традиції постала проблема самих кобзарських інструментів 
– традиційних зразків вже фактично не було, радянські фабричні 
концертні інструменти з назвою “хроматична бандура” були непридатні 
для автентичного виконавства. Старих майстрів, що вміли робити 
бандури або ліри, після репресій і великого штучного Голоду, 
влаштованого окупаційною російською владою в Україні, також не 
залишилось. Адептам і активістам, що взяли на себе відповідальність 
відродження кобзарства, довелось виготовляти інструменти самотужки, 
спираючись на основи народної деревообробки, музейні зразки та 
описи минулих часів.  

До сьогодні кобзарський цех, майже за 40 років діяльности, набув 
певного досвіду, як у відтворенні нових зразків традиційних 
кобзарських інструментів, так і в реставрації та реконструкції давніших 
традиційних, але пошкоджених чи спотворених невмілими 



680 
 

реставраторами інструментів. Так, автор цього дослідження, придбавши 
дещо перероблену і непридатну до гри кобзарську бандуру поч. ХХ 
століття з Харківщини, відновив її гіпотетичний первісний вигляд, та 
розпочав із нею традиційні вуличні кобзарювання, повернувши інструмент 
до життя та до функціонування у природньому середовищі. На жаль, це 
поодинокий випадок відновлення матеріяльної частки традиції. Більшість 
виконавців традиційного кобзарського напрямку на початку 2020-х років 
грають на інструментах, зроблених наприкінці 1990-х та в 2000-х роках. 
Зрідка трапляються інструменти 1980-х років. Технології створення 
кобзарських інструментів ґрунтуються на давній народній традиції 
деревообробки в Україні та на набутому досвіді впродовж близько 40 
років. Матеріяли для майстрування традиційно беруть із місцевих 
природніх середовищ, зазвичай не використовуючи екзотичних порід 
дерев. Через радянську планову економіку екологічне середовище 
Харківської агломерації частково змінилося. Проте традиційні матеріяли 
ще можливо знайти. Це червона верба, липа, клен, груша, сосна, тощо.  

Через складність виробництва ліри та її менше інформаційне 
висвітлення в офіційних засобах масової інформації середини ХХ століття, 
виконавців на лірі на сьогодні набагато менше, ніж бандуристів, зокрема 
на Харківщині, – це одиниці людей. Також, слухачі кобзарювань не завжди 
можуть навіть впізнати ліру, не знають, що це за інструмент. Проте, слід 
відзначити, що з бандурою та кобзою справа трохи краща. Як свідчить 
досвід, люди, здебільшого, називають слова ‘бандураʼ, ‘кобзаʼ. Не місцеві 
або відірвані від будь якої культури перехожі кажуть, буває, ‘балалайкаʼ, 
‘домраʼ, ‘арфаʼ тощо. Заради справедливості слід сказати, що ще навіть у 
ХІХ столітті плутанина назв музичних інструментів була звичним явищем 
– слова ‘балабайкаʼ, ‘етараʼ, ‘кобзаʼ, ‘бандураʼ могли позначати в устах  
перехожих слухачів один і той самий інструмент. Навіть в етнографічних 
записах можемо відзначити, що в одному реченні иноді ‘кобзаʼ і ‘бандураʼ 
вживаються синонімічно, позначаючи одну річ (Мартинович 2012, 128). Це 
не є чимось дивним, адже для традиційного виконавця і традиційного 
слухача важливими були репертуар, стрій і спосіб гри інструмента, а не 
етнофонічна наукова класифікація і наукова термінологія. Тому вимагати 
від слухачів першої чверті ХХІ століття знання наукової класифікації 
традиційних хордофонів не видається потрібним. У Харківській 
агломерації використовуються 12-струнна кобза зразка інструменту Остапа 
Вересая, 21-струнна бандура зразка інструменту Георгія Ткаченка, ліра 
стандартного українського традиційного зразка і кілька схожих 
маловідмінних різновидів зазначених інструментів. Сьогодні у теплі пори 
року на вулицях Харкова найчастіше можна почути бандуру, в холоди – 
ліру. 

Ще однією рисою традиційного кобзарства було те, що всі кобзарі, 
лірники та стихівничі були незрячими або слабкозорими (Грушевська 
1926, 125–131). Зрячих людей серед цих традиційних виконавців 
практично не було. Дуже зрідка траплялися випадки якогось иншого 



681 
 

каліцтва, але це винятки. Деякі співці могли трохи бачити на одне око, 
або мати невеличкий відсоток зору (Божинський  2017, 12–13). 
Специфіка традиційного репертуару та гри на інструменті була 
пристосована до оптимізованого під невізуальну інформацію 
сприйняття незрячої людини. Засвоїти повноцінно всю традиційну 
інформацію могла тільки людина незряча. Зрячий, через 
перевантаження візуальної інформації, не в змозі обробити усний загал 
і уявну, не зорову, структуру кобзарського ‘всесвітуʼ. Спираючись на 
це, сьогоднішній кобзарський цех намагається повернути кобзарську 
традицію у природнє середовище незрячих людей. Це надзвичайно 
складне завдання тифлопедагогіки та традиційного навчання вимагає 
постійної зосередженої роботи досвідчених виконавців-практиків, 
знайомих з особливим світом незрячих людей. На сьогодні по всій 
Україні є кілька незрячих людей, які практикують традиційне 
кобзарство й лірництво. Це, наприклад, Тарас Дороцький, Олександр 
Триус, Лайош Молнар, Іван Попов та инші. Перспективним є напрямок 
реабілітації поранених під час українсько-російської війни на Донбасі 
вояків, що втратили або пошкодили зір. 

Згадуючи досвід ‘пластичногоʼ і живого пристосування кобзарства 
до навколишніх умов, сповідуючи звичаї і правила традиційних 
кобзарів, сьогоднішні братчики кобзарського цеху мають змогу, не 
вигадуючи нічого нового, відтворювати кобзарську традицію настільки 
повно, наскільки це дозволяють збережені знання та людський ресурс 
адептів кобзарства. Автор цих рядків має досвід вільного кобзарювання 
просто неба по території північної частини Харківської агломерації, а 
також у Полтавській області, Київі та инших містах.  

Цікавим феноменом є те, що сприйняття кобзарської гри на 
Слобідщині є дещо відмінним від київського чи правобережного. Час 
од часу, особливо біля церков, люди замовляють кобзарям молитися за 
померлих та хворих. Иноді, зокрема на Сумщині, сьогоднішній кобзар 
на похороні може заміняти священика.  

Специфіка міського кобзарювання, виробленого ще 100 років тому, 
підкріплюється досвідом новітнього кобзарського цеху 1990-х та 2000х 
років. Гра на міському базарі, у парку, на сільському святі або на вулиці 
якогось містечка – усе це описано етнографами кінця ХІХ – початку 
ХХ століть (Мартинович 2012, 128). І сьогодні кобзарський цех в особі 
своїх братчиків апробовує і продовжує цей досвід на практиці. Навіть 
гру на лірі в залізничних вагонах приміського потягу “Полтава–Харків” 
автор зміг реалізувати влітку 2006 року. А про гру на базарах Полтави і 
Харкова навіть говорити не доводиться. Поки що невідтвореною 
залишається специфічна харківська традиція гри по дворах, коли 
виконавець або гурт виконавців заходить у міський двір із кількох 
будинків і грає просто неба. Цьому трохи заважає сьогоднішня 
структура розселення людей у містах Харківської агломерації і поки що 
мала кількість традиційних виконавців. Але є всі підстави сподіватися, 



682 
 

що і цей вид кобзарювання буде відновлений. Проблеми, з якими має 
справу сьогоднішній кобзар або лірник, аналогічні проблемам кобзарів 
минувшини. Злі охоронці, незадоволені чимось продавці, п’яниці і 
криміналітет, поліція тощо – це будні кобзаря на базарі як 100 років тому, 
так і сьогодні, у 2020-му році.  

Але всі ці проблеми перекриваються неймовірним задоволенням від 
того, що кобзарська традиція знову живе, за неї, як у Т. Шевченка, дякують 
люди. Урбанізоване середовище великих міст безсиле проти давньої, але 
завжди нової і сучасної кобзарської традиції (Сучасне кобзарство у 
Харкові. Проект Ukraїner 2019). Прикро, а иноді й кумедно, що ‘останнім 
кобзаремʼ за ці 100 років було названо десятки людей різного віку і вмінь. 
А кобзарство і зараз живе, і дасть Бог, останнього кобзаря не буде ніколи. 

 
Божинський, Н. (2017). Іван Кучугура-Кучеренко як ланка між 

традиційним кобзарством і українською інтелігенцією. Тези Міжнародної 
наукової конференції “Знакові постаті вітчизняної гуманітаристики в 
національно-культурному самоствердженні України”. ІМФЕ. Київ. С. 12–
13. 

Божинський, Н. (2016). Наявний стан і напрямки розвитку виконавства 
на традиційних кобзарських інструментах. Традиційна бандура: минуле, 
сучасне, майбутнє: матеріали Міжнародної науково-практичної 
конференції (18–19 червня 2016 р.); упоряд. К. Черемський. Видавець 
Савчук О. О.; НМНК “Музей Івана Гончара”. Харків. С. 101–105. 

Божинський, Н. (2019). Традиційний епічний виспів сьогодні. 
Кобзарсько-лірницька епічна традиція: Збірник наукових праць науково-
практичної конференції з міжнародною участю (Київ, 15–16 червня 
2019 р.) ; упоряд. К. П. Черемський. — Харків–Київ : Видавець Олександр 
Савчук ; НЦНК “Музей Івана Гончара”, 2019.  С 175-177. 

Божинський, Н. (2019). Традиційне предметно-просторове середовище 
та сьогоднішня синергія традиційного одягу, кобзарства та архітектури. 
Дев’ять життів традиції: матеріали всеукраїнського форуму-семінару (13–
15 вересня 2019, Харків). ФОП Шейніна О. В. Харків. С. 22–23. 

Божинський, Н. (2017). Вулишнє кобзарювання: як це буває 2017 р. 
Традиційні музичні інструменти кобзарів і лірників: матеріали науково-
практичної конференції з міжнародною участю (2 червня 2017 р.); упоряд. 
К. Черемський. Видавець Олександр Савчук; НЦНК “Музей Івана 
Гончара”. Харків. С. 214–217. 

Грушевська, К. (1926). До соціології старцівства. Первісне 
громадянство та його пережитки на Україні: наук. щорічник. Київ. Вип. 3.  
С. 125–131.  

Квітка, К. (1924). Професіональні народні співці й музиканти на 
Україні: прогр. для досліду їх діяльн. й побуту. Друкарня У.А.Н. Київ. 

Лавров, Ф. (1980). Кобзарі. Нариси з історії кобзарства України. 
Мистецтво. Київ.  



683 
 

Логвиненко, Л. (2020). Кобзарському роду нема переводу. 
Електронний ресурс: https://cutt.ly/gznEsa3. [Дата останнього доступу 
20.12.2020].  

Луговський, Б. (1993). Матеріяли до ярмаркового репертуару та 
побуту старцівства в Західній Чернігівщині. Родовід. № 6. С.83–119.  

Малинка, О. (1903). Кобзари и лирники Терентій Пархоменко, 
Никифорь Дудка и Алексій Побегайло. Земскій сборникь Черниговской 
губерніи. № 4. С 60–68.  

Мартинович, П. (2012). Українські записи. Видавець Савчук О. О. 
Харків. 

Нолл, В. (1999). Трансформація громадського суспільства. Усна 
історія української селянської культури 1920–30 років. Центр 
досліджень усної історії та культури “Родовід”. Київ.  

Товкайло, М. (1997). Слово на захист народної (старосвітської) 
бандури. Тези до науково-практичної конференції “Українське 
кобзарство в музичному світі. Традиції і сучасність”. Київ. С. 38–40.  

Українські менестрелі (2017). Ред. тексту, авт. вступу 
Н. Божинський. Точка. Харків. [Віддрук. звич. та рельєф.-крапк. 
шрифтом Брайля]. 

Хай, М. Реконструкція кобзарсько-лірницької традиції. 
Електронний ресурс: https:.storinka-m.kiev.ua/article.php?id=906. [Дата 
останнього доступу 20.12.2020]. 

Черемський, К. (2002). Шлях звичаю: монографія. Видавництво 
“Глас”. Харків. 

Mishalow, V. (2019). Heorhiy Tkachenko and informed performance 
practice on the traditional Bandura. Кобзарська-лірницька епічна 
традиція: зб. наук. праць науково-практичної конференції з 
міжнародною участю. 15–16 червня 2019 року. НЦНК “Музей Івана 
Гончара”. Київ. С. 66–76. 

Mishalow, V. (2018). The Bandura and Kobzardom in Ukraine Today . 
Bulletin of the Kyjiv National University of Culture and Arts . Series in 
Musical Art. Issue 1. P. 83–89 

Сучасне кобзарство у Харкові. Проект Ukraїner (2019). 
Електронний ресурс: https://ukrainer.net/kobzarstvo-u-harkovi/. [Дата 
останнього доступу 20.12.2020]. 

 
 
 
 
 
 
 
 

  



684 
 

ДО 100-РІЧЧЯ ВСЕСВІТНЬОЇ ПОДОРОЖІ  
“УКРАЇНСЬКОЇ РЕСПУБЛІКАНСЬКОЇ КАПЕЛИ” 

 
Анатолій Бурдейний 

 
(Україна) 

  
У статті докладно описано подорож створеної рішенням Директорії 

в Києві “Української республіканської капели” під керівництвом Олександ-
ра Кошиця. Подаються відгуки преси та спеціалістів, підкреслено роль 
інформаційно-пропагандистської кампанії капели у представленні України 
світові.  

Подано історію перекладів і обробок “Щедрика” М. Леонтовича, здо-
буття ним популярності. Вказується на необхідність розширення кола 
українських мелодій у пропагандистській кампанії культурної дипломатії. 

Ключові слова: Українська республіканська капела, Олександр Кошиць, 
українська пісня в світі, Григорій Нудьга, культурна дипломатія. 

 
TO THE 100˗TH ANNIVERSARY OF THE WORLD TRAVEL 

OF THE “UKRAINIAN REPUBLICAN CHAPEL” 
 

Anatolij Burdejnyj 
 
The article describes in detail the journey of the “Ukrainian Republican 

Chapel” created by the decision of the Directory in Kyjiv under the leadership 
of Oleksandr Košyc’. Reviews of the press and specialists are given, the role of 
the information and propaganda campaign of the band in presenting Ukraine to 
the world is emphasized. 

The history of Leontovyč’s “Ščedryk” translations and adaptations and his 
popularity are presented. The need to expand the range of Ukrainian melodies 
in the propaganda campaign of cultural diplomacy is pointed out. 

Key words: Ukrainian Republican Chapel, Oleksandr Košyс’, Ukrainian 
song in the world, Hryhorij Nud’ha, cultural diplomacy. 

   
Мова й пісня – два найважливіші ідентифікатори національної прина-

лежності. У ХХІ столітті окрім побутової (звичаї, одяг, їжа, житло) відбу-
вається і мовна уніфікація – більшість цивілізованого світу розуміє англій-
ську. Тому для ‘молодихʼ держав важливим є елемент однозначної іденти-
фікації (впізнаваності) у світі. Для України ним може бути пісня. Вона ні-
коли не обмежувалася географічними кордонами – наші пісні ‘завойовува-
лиʼ інші країни у ‘безвізовомуʼ режимі. В добу інтернету процес набув ла-
виноподібного характеру через нові технології поширення інформації. Ми 
вважаємо це шансом для України сформувати засади української націона-
льної ідентичності. Актуальність цього завдання випливає із геополітич-



685 
 

них процесів, які торкаються безпосередньо України, і необхідності реагу-
вати на них, сподіваючись на допомогу світової спільноти. 

Гібридна війна на сході України вимагає розвитку засобів не тільки 
прямого збройного протистояння, але й відпрацювання нетрадиційних за-
собів ведення такої війни, зокрема в інформаційному просторі.   

І тут слід приглянутися досвіду… столітньої давнини. Коли рішенням 
Директорії, за особистої ініціативи С. Петлюри, створили 16 січня 1919 
року в Києві “Українську республіканську капелу” під керівництвом Олек-
сандра Кошиця. Сама ідея виникла не на порожньому місці, про її генезу 
написав О. Приходько (директор капели) у листі від 29 січня 1965 року до 
львівського диригента І. Майчика: “А чи співаєте Ви кардинальну компо-
зицію Леонтовича «Легенда» («Дівчину вродливу юнак покохав»)? Ця 
композиція зробила думку української влади 1919 р. послати У(країнську) 
респ(убліканську) капелу до Європи. Мусите це знати!”.  (Нудьга 2006, 
17).  І ще треба відмітити внесок у цю справу М. Вороного, який прагнув 
поєднати в своїй творчості кращі традиції європейської лірики з новатор-
ськими пошуками, збагатити українську лірику ідейно й тематично. Він 
був автором вірша “Легенда” і українського перекладу “Марсельєзи”, хо-
рову гармонізацію якої здійснив О. Кошиць. Наскільки вражаючим був цей 
твір, дізнаємось зі спогадів самого О. Кошиця: “Пам’ятаю в Женеві, коли 
проспівали «Марсельєзу» в моєму аранжуванні, піднявся такий ґвалт, що я 
прямо перелякався. Дами повискакували зі своїх місць і в екстазі ламали 
парасолі об естраду” (Кошиць 1952, 113). 

Уже 24 березня 1919 року новостворена капела вирушила на гастролі 
країнами світу. Організацією поїздки займався Андрій Лівицький – гро-
мадсько-політичний діяч, сподвижник С. Петлюри, який згодом став Пре-
зидентом УНР в екзилі. А на місцях – дипломатичні представництва УНР 
та українські емігранти. Рада народних міністрів УНР на створення Украї-
нської республіканської капели в січні 1919 року виділила більше одного 
мільйона карбованців. Український карбованець того часу мав золотий ек-
вівалент у 0,7666 грама чистого золота, тому навіть на сьогоднішній день 
це були значні кошти. Окрім цього, надано понад 1 млн. франків на гаст-
ролі колективу до Західної Європи. Чи такі значні інвестиції оправдалися? 
М. Грушевський позитивно оцінював цю зовнішньополітичну культурну 
ініціативу Уряду УНР: “Я не музикант і не уявляв собі, що наша пісня мо-
же робити таке сильне враження на чужинців. Визнаю, що така подорож 
нашого хору цілком себе оправдовує” (Пересунько 2019, 121).  

У ті складні для України часи питання бути чи не бути українській 
державі залежало від європейської підтримки і розуміння тамтешніми по-
літичними, медійними і культурними елітами справжньої суті подій, які 
відбувались в Україні, а також усвідомлення ними того рівня культурних 
надбань, якими володіли українці як питомо вартісна частина Європи. Ка-
пела мала прорвати російську інформаційну блокаду в Європі, об’їхати з 
українською піснею ключові країни Західної Європи і продемонструвати 
світові самодостатню силу української культури, а відтак, – політичну зрі-



686 
 

лість українського народу, аби мати власну державу, незалежну від Росії. 
Капела мусила переконати європейські еліти, що Україна – це не Росія, і 
навіть не її колонія, а окрема самодостатня культурна нація, яка має право 
на власне політичне існування.  

Спочатку капела змогла виїхати до Чехословаччини, де її виступи мали 
шалений успіх. Так, празька газета “Venkov” у номері від 10.05.1919 року в 
статті під гучним заголовком “Veni, Vidi, Vici” (прийшов, побачив, пере-
міг) написала: “За оцінкою присутніх найславніших знавців, стоїть цей хор 
артистичним виконанням близько найліпшого, що ми коли-небудь чули…” 
(Українська пісня за кордоном 1929, 25).Диригент найвідомішого чеського 
хору в Європі “Глагол”, професор Празької консерваторії Ярослав Кржічка 
у великій статті для мистецького часопису “Hudebni Revue” (9–10.05.1919) 
відзначав: “Тяжко руці писати критику, коли серце співає хвалу… Україн-
ці прийшли, – і побідили. Я думаю, що ми мало про них знали і тяжко кри-
вдили, коли несвідомо і без інформацій з’єднували їх проти волі в одне ці-
ле з народом московським. Саме наше бажання «Великого Русска» («вели-
кої і неподільної Росії») є слабим аргументом проти природи цілого украї-
нського народу. Українці відріжняються від москалів, і я сказав би, що зі 
всіх слов’ян вони є найближчі нам…”(Українська пісня за кордоном 1929, 
27). Визначний музичний критик, професор Карлового Університету Зде-
нєк Неєдли (майбутній міністр освіти, науки і мистецтв (1948–1953) і пре-
зидент Чехословацької академії наук (1953–1962) разом із дружиною і 
двома дітьми супроводжував капелян на всіх концертах у Чехії і згодом 
присвятив українському хору окрему книгу, резюмував: “Хто полюбив 
співи Української Республіканської Капели, не може не полюбити України 
всією душею” (Nejedlý 1921, 18). 

Однак капела відряджалась передусім до Парижа, де після закінчення 
Першої світової війни вирішувалось питання щодо надання політичних 
прав колишнім постколоніальним народам. Але офіційна Франція, налаш-
тована проросійськи, створювала перешкоди для в’їзду капели. Допомогло 
знайомство глави української делегації на переговорах у Парижі графа 
Михайла Тишкевича з працівниками французького посольства в Берні, які 
видали візи українцям. Концертний тур капели містами Франції (6, 12, 15 
листопада – Париж; 18 і 19 – Бордо; 21 і 22 –Тулуза; 24 – Монпельє; 26 і 29 
– Марсель; 30 листопада і 1 грудня – Ніцца; 3 і 4 грудня – Ліон), дає уяв-
лення про інтенсивність праці хористів. Але ці зусилля оправдалися сто-
рицею – успіх української капели був приголомшливий попри всі старання 
росіян зірвати концерти. О. Кошиць пригадує концерт в Парижі: “Москалі 
готовили нам скандал: на нашому гімні повинен був піднятись крик і 
свист, потім повинен був встати промовець і, звернувшись до публіки, за-
пропонувати їй покинути зал, бо концерт дають російські сепаратисти, во-
роги «єдиної нєдєлімої», значить і вороги Франції” (Кошиць 1952, 125). 
Але вийшло навпаки. Після першого концерту капели в Парижі газета 
“Correspondance Navas” (07.11.1919) написала: “Концерт Українського Хо-
ру, який нам довелося вчора чути в залі Гаво, був таки справді одною з 



687 
 

найбільш оригінальних та найбільш видатних подій на грунті  мистецтва” 
(Українська пісня за кордоном 1929, 95). 

Жорж Пєрфіт емоційно писав в газеті “La Depeche” (23.11.1919): “При-
знаю своє безсилля висловити ті почуття, що я пережив під час цих двох 
концертів, які були для мене годинами найчистішої насолоди” (Українська 
пісня за кордоном 1929, 94). Цікавий відгук написала французька газета: 
“Наша пані географія! Чого ти нас вчила? Ти казала, що Україна це пасо-
виська й отари, отари й пасовиська, а не сказала, що там є нарід з такою 
душею, з такою піснею” (Кошиць 1952, 147). Французьке видання 
“L’avenir” у номері від 21 січня 1921 року відзначило: “Український хор не 
тільки досяг своєї поважної мети, давши докази античної цивілізації Укра-
їни, багатої національним фольклором, що підтверджує високу культуру 
народу, він дав більше – приклад надзвичайної досконалості” (Українська 
пісня за кордоном 1929, 95).  Про успішне виконання капелою поставлено-
го С. Петлюрою завдання дізнаємося з листа професора паризької Сорбон-
ни Шарля Сеньобоса до О. Кошиця: “Вам заперечують існування Вашої 
нації, отже Ваші співаки доводять світові, що ця нація має незрівнянно мо-
гутню душу” (Українська пісня за кордоном 1929, 34).  

На превеликий жаль, на момент приїзду капели “українське питання” 
було практично вирішене не на користь України. Територію, на яку прете-
ндувала УНР, поділили між Польщею, Чехословаччиною, Румунією та Ра-
дянською Росією. І сталося це, зокрема, через українську незгуртованість, 
зацикленість на внутрішній ворожнечі та наявність різних українських по-
літичних груп та організацій, які часто фінансувалися нашими ворогами. 
Згадуваний вище граф Михайло Тишкевич, який був другим головою на-
шої дипломатичної місії на Паризькій мирній конференції (перший прова-
лив роботу повністю), в силу своєї освіти, виховання, ерудованості добре 
розумів критичну роль інформаційно-пропагандистської кампанії і тому 
робив усе можливе для приїзду капели. В світлі цього негативного дипло-
матичного досвіду набувають особливої актуальності завдання комплекс-
ного підходу до так званої культурної дипломатії в сучасній Україні.  

Що стосується капели, то вона виконала не лише свою культурну, але й 
політичну місію на сто відсотків. Французька газета “L’avenir” (25.01.1921)  
відзначила: “Український хор закінчив своє у нас перебування в обстави-
нах дійсного апофеозу. Він не тільки досяг своєї поважної мети, давши до-
кази античної цивілізації України, багатої національним фольклором, що 
підтверджує високу культуру народу, він дав більше – приклад надзвичай-
ної досконалості” (Українська пісня за кордоном 1929, 97). 

При заснуванні виступ Капели планувався на два місяці – виключно для 
дипломатичного виступу а Парижі, але згодом, упродовж 1919–1920 років, 
вона виступила з концертами в Бельгії, Голландії, Англії, Німеччині і дала 
понад 200 концертів. У результаті цього тріумфального турне Європою 
про Україну і її високу культуру заговорили не лише європейські компози-
тори, музичні критики і перші шпальти ключових європейських видань, 
але й очільники європейських держав.  



688 
 

Зокрема, Королева Бельгії Елізабет про боротьбу українців за свою 
державу захоплено висловилась: “Вперше в житті таке чую. Мої всі симпа-
тії на боці вашого народу, я знаю як тяжко він здобуває собі волю” (Ко-
шиць 1952, 71). Зрештою, свій підпис під справою схвалення української 
нації та її культури мусив поставити і проросійський міністр закордонних 
справ Бельгії (прихильник ‘єдіной нєдєлімой Россииʼ). Взагалі за свідчен-
ням Пеленського, “з таким ентузіазмом ніде нашого хору не вітали” (Ко-
шиць 1952, 55). Льєжська газета “Journal de Liege” (08.01.1920) написала: 
“Душа екзальтується в тих місцях, які виявляють глибоку віру, гордість, 
пригодницький дух, погорду до грошей, культ жінки і танцю, а над усе – 
прагнення до свободи… Якщо спів має силу перемоги, брати українці мо-
жуть бути горді, – вони завоювали своїми піснями Льєж” (Українська піс-
ня за кордоном 1929, 112). Їй вторить Брюсельське видання “La Nation 
Belge” (09.01.1920): “Без сумніву це все відкриє багатьом націю, яка до 
війни губилася серед великої земної плями, що на картах Європи означала 
Росію. Ми ж нічого не знаємо ані про драматурга Лесю Українку, ані про 
письменників-повістярів Коцюбинського та Кобилянську, ані про поета 
Івана Франка, ані Петлюрівського тодішнього прем’єра Винниченка…” 
(Українська пісня за кордоном 1929, 114). Захоплена Брюссельська «La 
gazette», 10 січня 1920 року пише: “Який успіх для народної пісні! Яке ща-
стя бути українцем!” (Українська пісня за кордоном 1929, 115).  

Відгуки голландських критиків суголосні в захопленні Капелою та її 
диригентом, але при цьому ще й пишуть про Україну як державу. Амстер-
дамська “Algemen Handelsblad” (25.01.1920) пише: “Новий світ перед нами 
відчинився, світ чудових мелодій, суггестивних ритмів, фантастичних ак-
центів. Сильна, одарена нація мешкала десь, в майже забутому нами закут-
ку Европи і не могла бути сама собою” (Українська пісня за кордоном 
1929, 117). Спеціальний тижневик мистецтв “De Hofatad” (24.01.1920) на-
писав про значення мистецтва для держави: “Багато з нас дивиться на мис-
тецтво як на предмет збитку, який може зробити життя більш приємним, 
але не є необхідним для нашого існування. У нас не хтять одверто зрозумі-
ти, що воно може мати значіння для держави. Правда в останні часи маємо 
дані, що його становище починає кращати, але взагалі наші авторитети му-
сіли б багато тепліше і енергійніше допомогти мистецтву, бо дійсно не 
лише гармати й багнети завойовують світ, а нарід, який хоче мати повагу у 
своїх сусідів, мусить ужити заходів, аби представники його мистецтва рів-
нялися або навіть перевищували його жовнірів… ми можемо вітати Украї-
нську Республіку з такими представниками, яких вона післала за кордон” 
(Українська пісня за кордоном 1929, 123). 

Поряд із Францією Англія була головною ціллю виступів Української 
Республіканської Капели, щоб завоювати прихильність її народу і влади. І 
що це вдалося, свідчить цитата зі статті під заголовком “Козацькі співаки” 
в газеті “Daily Mail” (04.02.1920): “«Ще не вмерла Україна», проспівана 
капелею новооснованої держави ввечері в Квінс Гол. Якщо спів цих синів і 
дочок могутніх козаків їх національного гімну мають доказати живучість 



689 
 

раси, то Україна буде довго жити і процвітати. З огляду на драматичну си-
лу і енергію, ці співаки не мають собі рівних” (Українська пісня за кордо-
ном 1929, 137). Про рівень капели “Manchester guardian” (04.02.1920) напи-
сала: “Їх виступ можна прийняти як найвищу точку, до котрої хорова тех-
ніка може коли-небудь дійти” (Українська пісня за кордоном 1929, 141).  
Критично щодо своїх земляків висловився лондонський часопис “Truth” 
(11.02.1920): “Лондонці не повинні пропустити нагоди почути вісімдесят 
чоловік Українського Хору, хоч би для того, щоб не бути задоволеним Ко-
ролівськими і Лондонськими хоральними товариствами, яких розстріпані 
сотні здаються в порівнянні з хором Кошиця, як не впорядкований натовп 
рядом з добре тренірованим військом” (Українська пісня за кордоном 1929, 
152). Величезне політичне значення мав концерт Капели 27 лютого 1920 
року для студентів і професорів Лондонського університету. Професор 
цього університету Bernard Pares поділився своїми спогадами з російського 
фронту і відзначив, що між українським і російським народами існують 
великі індивідуальні відмінності. У вітальній промові він закликав визнати 
той почин, який запровадили українці, показавши, що не лише мечем, але 
й культурною працею можна здобути симпатію і повагу для свого народу. 
А закінчив він свою промову вигуком на честь демократичної Англії і не-
залежної Української Республіки (Українська пісня за кордоном 1929, 154).   

У кінці березня на загальних зборах Української республіканської ка-
пели постановили поїхати до Берліна, де дали 22 концерти, взяли участь у 
робітничих концертах. Газета “Berliner Zeitung Am Mittag” (29.04.1920) ви-
соко оцінила наших співаків: “Український хор завітав до Берліну. Мета 
його світової подорожі – здобути моральне завоювання для молодої На-
родної Республіки. Нас він завоював відразу. Як ми шануємо наші великі 
хори, але рівного цьому ми не маємо… Якби пісня була б державою, то 
Україна посіла б перше місце поміж народами” (Українська пісня за кор-
доном 1929, 173). Високий професійний рівень хору наштовхнув німецьку 
владу на ідею використати його в якості навчального. Міністерство освіти 
скликало з’їзд усіх учителів співу і диригентів із цілої Німеччини і попро-
сили Капелу дати концерт, щоб ті навчились взірцевого співання й диригу-
вання. 

Однак політичні події складалися не на користь Капели. В кінці квітня 
1920 року існування УНР на українських землях було припинено. Дирек-
торія й уряд УНР виїхали в еміграцію до Польщі і не могли надати Капелі 
фінансову підтримку, а сама вона не могла себе утримувати. Члени Капели 
мали паспорти з дозволом на перебування в Німеччині до 20 липня 1920 
року і до цієї дати частина членів Капели виїхали до Ужгорода, заснував-
ши там товариство “Кобзар”. Основна ж частина під проводом О. Кошиця, 
переїхала до Варшави, де створила Український національний хор, і в січні 
1921 року уряд УНР в екзилі виплатив останню квоту хоровому колективу. 
Для подальшого турне взимку 1921 року Іспанією, Францією та Бельгією 
О. Кошиць оновив колектив і віддав його в руки професійних продюсерів. 
Цей крок керівника означав зміну статусу хору. Тепер це вже був не дер-



690 
 

жавний проект підвищення закордонного іміджу українських державних 
інститутів, а, нехай і патріотична, але приватна організація.   

Із середини 1922 року капелу взяв під своє крило американський про-
дюсер Макс Рабінов. Будучи уродженцем Російської імперії, він спеціалі-
зувався саме на організації турне колишніх земляків по країнах Північної і 
Південної Америки. Вже 5 жовтня 1922 року хор Кошиця, в який влилася 
‘свіжа кровʼ заокеанської діаспори, співав на сцені престижного Carnegie 
Hall у Нью-Йорку. У США від жовтня 1922 до березня 1923 хор дав 138 
концертів, а згодом після великого туру – близько 900 концертів у Брази-
лії, Аргентині, Уругваї, на Кубі – хор повернувся до США. За порадою 
М. Рабінова до нової програми О. Кошиць ввів твори російських компози-
торів. Гімни співати перестали. У пресі в матеріалах про капелу раз у раз 
стало з’являтися словосполучення Little Russia (Малоросія) як синонім 
України. Імпресаріо стверджував, що це піде лише на користь справі. Од-
нак, це повністю знищувало ідентичність хору. Ні маестро, ні його хористи 
не змогли довго виступати в таких умовах – 7 травня 1924 року в Нью-
Йорку хор дав свій останній концерт і припинив своє існування. Але 
пам’ять про його видатну місію залишилась. 

Українське музичне товариство імені О. Кошиця в Парижі 1929 року 
видало книжку “Українська пісня за кордоном”, у якій було опубліковано 
цікаві рецензії на виступи українського хору під керуванням О. Кошиця зі 
вступною статтею О. Наддністрянської. Як визнало саме видавництво, при 
перекладах було допущено багато помилок, тому великий інтерес викликає 
друга частина книги, де рецензії подаються мовами оригіналів. Доповнює 
це видання книжка О. Пеленського (Пеленський 1933), де крім рецензій, 
листів і відгуків надруковано багато технічних подробиць (візові пробле-
ми, орендування приміщень для виступів і т. ін.). Великою заслугою 
О. Пеленського є збереження архіву, зокрема, так званої ‘золотої книгиʼ і 
передача його до Наукового товариства імені Т. Шевченка. Очевидно, піз-
ніше документи були передані до Центрального державного архіву вищих 
органів влади та управління України. Два роки тому документи з цього ар-
хіву вийшли збірником (Світовий тріумф “Щедрика” 2018). 

Вищеназвані дві книги про світове турне української республіканської 
капели разом із книгою спогадів О. Кошиця (Кошиць 1952) мали би бути 
перевидані в Україні в першу чергу. Великим успіхом було б залучити до 
цього видання відомого музикознавця зі США Романа Савицького-
молодшого. На жаль, на сьогодні маємо лише видані польською мовою 
фрагменти спогадів О. Кошиця (Koszyc 2018). 

Інтерес до історії з світовим турне української республіканської капели 
пожвавився з настанням 100-річного ювілею її створення. З’явилося ака-
демічне видання (Пересунько 2019.), статті в пресі та на інтернет-сайтах. 
При цьому основна увага приділяється “Щедрику” М. Леонтовича.  

Історія цієї мелодії дійсно варта уваги. 1922 року на концерті українсь-
кого хору О. Кошиця в Нью-Йорку був присутній керівник студентського 
хору Пітер Вілговський. Захоплений мелодією, він дістав рукопис нот 



691 
 

“Щедрика”, і разом зі своїм хором розучив пісню українською мовою, а 
оскільки для хористів це було нелегко, П. Вілговський створив англійсь-
кий текст, відтворюючи настрій пісні, залишаючи незмінною багату, кра-
сиву мелодію оригіналу. Відходячи від українського тексту, у якому так 
поетично передається щебет ластівки, зосереджує музичну увагу на весе-
лому передзвоні дзвонів, що вчувалися у цій музиці. Десь перед 1935 ро-
ком хор виступив по радіо і проспівав пісню, названу «Колядка дзвонів», 
англійською мовою у перекладі П. Вілговського. Успіх був незвичайний, 
вся громадськість США зацікавилася небувало красивою і витонченою з 
мистецького боку музичною новиною. У 1936 р. у США виходить перше 
нотне видання “Щедрика” під таким титулом “Carol of the bells. Ukrainian 
Carol (Christmas)” (“Колядка дзвонів (українська різдвяна колядка)”). На-
друкувало ноти зі словами П. Вілговського знане у світі видавництво Кар-
ла Фішера. Це не є переклад української пісні, а фактично новий текст, 
пристосований до американської дійсності й смаків публіки. Однак він ри-
тмічно точно відтворює музичну структуру оригіналу, не руйнує мелодії, а 
гармонійно поєднується з нею, відтворює тональність та звукову єдність і 
функціональну досконалість української щедрівки. Автор, за походженням 
українець, проник у поетичну природу українського оригіналу і таланови-
то відтворив його англійською мовою, що забезпечило успіх творові. Пісня 
стала однією з найпопулярніших у США і знаною взагалі серед англомов-
ного населення й інших країн, її аранжували, опрацьовували в різний спо-
сіб близько трьох сотень відомих композиторів світу, тепер музикознавці 
нараховують до 600 різномовних редакцій цього ‘маленького диваʼ. Вона 
опрацьована по-різному для хорів, оркестрів, кіно, телебачення і т. ін. Та ж 
фірма Карла Фішера, яка здійснила 1936 року перше видання в США анг-
ломовного “Щедрика”, 1978 року видала партитуру цього твору для сим-
фонічного оркестру в опрацюванні Рікарда Гаймана. “Щедрика” у цей час 
з успіхом виконували уже багато найкращих симфонічних оркестрів краї-
ни, їх постачали партитурами найсолідніші видавничі фірми США. У всіх 
виданнях подаються посилання на українське першоджерело.  

При цьому в самій Україні “Щедрик” здобув популярність лише в 
останні 4–5 років. Справа дійшла навіть до внесення дати 100-річчя з часу 
створення Української капели під керівництвом О. Кошиця і започатку-
вання культурної дипломатії УНР у Постанову Верховної Ради України 
“Про відзначення пам’ятних дат і ювілеїв у 2019 році”. Провели Всеукра-
їнський хоровий конкурс “Щедрик Фест” у місті Покровськ Донецької об-
ласті в період з 26 по 29 грудня 2018 року. Комунальники Покровська за-
платили за це 7 мільйонів гривень, які ‘роздерибанилиʼ. Зате мер Покров-
ська, довголітній член партії регіонів, Руслан Требушкін обрався до Вер-
ховної Ради. Переможець хорового конкурсу, поповнений учасниками з 
інших хорів (серед цих ‘вибранихʼ чомусь виявилися по троє громадян з 
РФ і Німеччини?!) до рівня капели уже під назвою “Українська республі-
канська капела «NOW Кредо»” виступив 11 травня у Празі й перед Новим 
2020 роком у Верховній Раді на презентації проекту “Через культурну ди-



692 
 

пломатію до економічної незалежності України”. На цьому, схоже, ентузі-
азм і гроші скінчилися.  

Та й на східного сусіда нинішня влада почала оглядатися. В такому ході 
справ нема нічого дивного, оскільки з самого початку існування незалеж-
ної української держави компартійна номенклатура на чолі з обраним тоді 
Президентом, колишнім секретарем ЦК КПУ з ідеології, зробила все мож-
ливе, щоб міцно прив’язати Українців до ‘руського міраʼ. Відповідним чи-
ном велася і ведеться до цього часу кадрова політика. В більшості закор-
донних представництв України (посольства, консульства, офіси компаній) 
ви не почуєте української мови, не кажучи вже про її пропагування. Тому 
то нам не доводиться очікувати суттєвої допомоги з боку Євросоюзу в 
конфлікті з РФ. Сила та підступ, насильство й хитрість – ознаки російської 
політичної культури. Вони були однаковими й у XVII столітті, й у ХІХ, й у 
ХХІ. І такою ж була безмежна європейська наївність щодо них.  

Чи змінить заснований Кабінетом Міністрів України у 2017 році (наре-
шті!) Український інститут цю печальну ситуацію? Сумнівно, особливо 
якщо подивитися на склад його наглядової ради, де присутня скандальна 
екс-заступниця міністра культури молоді і спорту Ірина Подоляк, яка 26 
лютого 2014 року, працюючи у Львівській міськраді, організувала акцію 
“Львов говорит по-русски”. Зате відсутні представники української діаспо-
ри, науковці. Не думаю, що в такій раді є розуміння стратегії культурного 
представлення України в світі як засобу національної безпеки, особливо, 
зважаючи на війну з російськими окупантами. 

Якщо ж говорити всерйоз про відпрацювання концепції культурної ди-
пломатії України, а тим більше про стратегію у гібридній війні з Росією, то 
потрібно задіяти не лише одну, нехай і всесвітньовідому пісню. Потрібен 
більш фундаментальний підхід до теми поширення українських пісень у 
світі, заснований на наукових фактах. 

Основа для цього вже є. Ще далекого 1860 року Микола Закревський у 
вступній статті до свого “Старосвітського бандуриста” написав: “Нагадає-
мо... давню і всім відому істину, що наші українські народні пісні своєю 
різноманітністю змісту, легкістю і правдивістю викладу думок, багатством 
почуттів, поезії і дотепністю можуть сміливо змагатися з усякими подіб-
ними творами усіх найосвіченіших народів... Багато композиторів, імена 
яких так яскраво сяють на музичному горизонті, наприклад: Обер, Россіні, 
Роде, Вебер, Гайдн, Керубіні і ін.— часто запозичували з українських ме-
лодій мотиви для своїх славних композицій, таких чарівних для слухачів” 
(Нудьга 2006, 17).  

У ХХ столітті першим оригінальним виданням на цю тему була брошу-
ра музикознавця Б. Кудрика “Українська народна пісня і всесвітня музика” 
(Кудрик 1927), написана популярно, для масового читача, але наповнена 
мало знаними на той час фактами про використання українських пісенних 
мелодій найвизначнішими композиторами світу. Б. Кудрик тримався тієї 
думки, що українські пісні й народні мелодії завойовували увагу Європи 
ще у XVIII ст. і від тих часів окремі мотиви з них починають проникати у 



693 
 

творчий доробок Й. Баха, Л. Бетховена, Р. Вагнера, К. Вебера, Й. Гайдна, 
Ф. Ліста, С. Монюшко, В. Новака, Ф. Шуберта, П. Чайковського та інших 
композиторів, які здобули собі світову славу. Праця Б. Кудрика була цікава 
як перша спроба виявити факти впливу українських мелодій на творчість 
світових митців, але, на жаль, автор обмежився тільки констатацією поо-
диноких фактів, не розгорнувши її у дослідження. 

Перша ґрунтовна публікація в цій галузі – стаття Г. Нудьги “Українська 
пісня за кордоном” (Нудьга 1958, 171–181) – з’явилась 1958 року. У ній 
йшлося про поширення й оцінку українських народних пісень і дум у краї-
нах Європи від ХVІ до XX століття. Це дослідження, доповнене значною 
кількістю фактів і матеріалів, побачило світ окремою брошурою в 1960 ро-
ці: у цьому виданні чітко простежується загальна структура майбутньої 
великої наукової праці (Нудьга 1960, 40). Бо розкидані по різних виданнях 
матеріали не вважалися вагомим аргументом на користь самобутності 
української нації з її оригінальним, барвисто-поетичним, часом драматич-
но-трагічним сприйняттям дійсності, що викликав замилування і справжнє 
збентеження всього світу, однак зібрані в одну книгу, ці факти авторитетно 
заговорили б про Україну – незалежну, вільну, величну, культурно й духо-
вно багату, з неймовірним потенціалом, викликаючи страх і заціпеніння в 
радянської влади перед такою поетичною могутністю, мистецьким талан-
том світового рівня. На поданий до друку 1972 року рукопис перші два ре-
цензенти від імені Інституту мистецтвознавства й фольклору дали таку 
оцінку: “Книжка ідеологічно шкідлива, друкувати не можна”. Найбільше 
рецензентів налякала цитата з італійського журналу, що “поетична Україна 
зробила величезну помилку, поєднавшися з Росією” (Нудьга 2006, 27). По-
тім книга пройшла коло різних бюрократичних випробовувань (безпрецен-
детним є факт рецензування кожного розділу) і вийшла в світ лише в 1989 
році в дуже скороченому вигляді (із 1250 сторінок викреслили 700) (Нудь-
га 1989). І лише після смерті вченого праця побачила світ у всій своїй пов-
ноті, у 1997–1998 роках стараннями Фундації імені Григорія Нудьги та 
Міжнародного фонду “Відродження” вийшла монографія “Українська ду-
ма і пісня в світі” у двох книгах (Нудьга 1997). Праця містить зібрані з ма-
лодоступних іноземних джерел теоретичні узагальнення авторитетних за-
рубіжних учених і висловлювання відомих культурних діячів щодо мело-
дики та поетики української народної пісні. Фундацією спільно з ЛНУ ім. 
І. Франка було видано адаптований варіант монографії (Нудьга 2006), який 
Міністерством освіти і науки рекомендовано для вивчення у вишах і в се-
редній школі. 

Наскільки назріла ця тема для української держави, ми переконалися 
під час проведення у січні 2013 року Всеукраїнської наукової конференції 
“Світові виміри української культури” з нагоди 100-річчя Григорія Анто-
новича Нудьги. Як відомо, в кінці того року розпочалася Революція Гідно-
сті через нехтування влади стремліннями українців інтегруватися з близь-
кою їм історично та культурно Європою. 



694 
 

Цього року ситуацію докорінно змінила пандемія і турне хорового ко-
лективу поки що є неможливим. Тим більшої ваги набуває поширення ві-
деокліпів з українськими піснями в мережі інтернет, видання аудіо- та ві-
деодисків з українськими піснями в обробці знаменитих композиторів, не-
великих брошур, присвячених поширенню українських пісень в кожній 
країні. Зрештою, сама обстановка вимагає підключити до інформаційно-
пропагандистської кампанії українську діаспору, студентську молодь.   

Доповідь написана для того, щоб дати можливість учасникам конфере-
нції, прочитавши таку історичну довідку, обговорити майбутнє національ-
ної ідентичності українців. Усі зауваження, нищівна критика і прискіпливе 
прочитання, з заувагами, а особливо пропозиції, будуть прийняті з вдячні-
стю. 

 
Кошиць, О. (1952). З піснею через світ (Подорож української республі-

канської капелі). Перший том. Новий Шлях. Вінніпеґ.  
Нудьга, Г. (1958). Українська пісня за кордоном. Вітчизна. 11. С. 171–

181. 
Нудьга, Г. (1960). Українська пісня серед народів світу; за ред. 

О. Мазуркевича. Київ.  
Нудьга, Г. (1989). Українська пісня в світі: дослідження. Музична Укра-

їна. Київ. 
Нудьга, Г. (1997). Українська дума і пісня в світі: у 2 кн. Інститут наро-

дознавства НАН України. Львів. 
Нудьга, Г. (2006). У колі світової культури. ЛНУ ім. І. Франка. Львів.  
Пересунько, Т. (2019). Культурна дипломатія Симона Петлюри: “Щед-

рик проти «руського мира»”. Місія капели Олександра Кошиця. Інститут 
української історіографії НАНУ; АртЕк. Київ. 

Світовий тріумф “Щедрика” – 100 років культурної дипломатії Украї-
ни: зб. архівних документів (2018). АртЕк. Київ.  

Українська пісня за кордоном. Світова концертова подорож українсько-
го національного хору під проводом Олександра А. Кошиця. (Голос закор-
донної музичної критики) (1929). Париж  

Nejedlý, Z. (1921). Ukrajinska republikanska Kapela. Praha. 
Ołeksandr Koszyc i jego dziennik “Z pieśnią przez świat”; red. W. Sobol. 

(2018). Wydawnictwo Uniwersytetu Warszawskiego. Warszawа. 
 
 
 
 
 

  



695 
 

ОСНОВОПОЛОЖНІ ПІДСТАВИ ПІДГОТОВКИ І ВИДАННЯ 
“ІСТОРІЇ УКРАЇНСЬКОГО КОБЗАРСТВА  

ТА СВІТОВОГО БАНДУРНОГО МУЗИКУВАННЯ” 
 

Олексій Вертій 
 

(Україна) 
 

В статті йдеться про кобзарство та бандурне музикування як про 
неповторне і знане у всьому світі мистецьке явище. Хоча цій проблемі 
присвячені праці Б. Кирдана, А. Омельченка, Б. Жеплинського, В. Дутчак, 
В. Мішалова, К. Черемського, Д. Ковальчук О. Савчука та інших авторів, 
все ж таки гостро назріло питання про формування основоположних 
підстав підготовки і видання “Історії українського кобзарства та світо-
вого бандурного музикування”. З цією метою запропоновано систему вив-
чення побуту та громадського становища кобзарів, їх духовного світу та 
світогляду, закономірности виникнення, становлення і розвитку самого 
явища, розробку проспекту видання. 

Ключові слова: кобзар, бандурист, лірник, національна самосвідомість, 
типи народних співців-музикантів, імпровізаційність, історія. 

 
BASICS OF PREPARATION AND PUBLICATION  

OF “HISTORY OF WORLD UKRAINIAN KOBZAR 
 AND BANDURA MUSIC” 

  
Oleksij Vertij 

 
The report deals with kobzardom and bandura music as a unique and world-

famous artistic phenomenon. Although the works of B. Kyrdan, A. Omel’čenko, 
B. Žeplyns’kyj, V. Dutčak, V. Mišalov, K. Čerems’kyj, D. Koval’čuk, O. Savčuk 
and other authors are devoted to this question, there is a need to model basics to 
prepare and publish the “History of World Ukrainian Kobzar and Bandura Mu-
sic”. With this aim, the system of studying the life and social status of kobzars, 
their spiritual world and worldview, patterns of origin, formation and develop-
ment of the phenomenon, the development of the prospectus of the publication is 
given.  

Key words: kobzar, bandurist, lyre player, national self-consciousness, types 
of folk singers-musicians, improvisation, history. 

 
У світовому духовному просторі Україна утверджує себе непересічни-

ми явищами, до яких у першу чергу слід віднести кобзарство та мистецтво 
бандурного музикування. Ось кілька переконливих свідчень цього. 
“Українські пісні та думи з їх скорботами – зрозумілі всім народам, вони 
мають великий загальнолюдський зміст” (цит. за: Нудьга-2 1998, 149), – 
писав В. Ролстон (Англія). Німецький учений-філолог Р. Вестфаль ще в 



696 
 

1879 році наголошував, що “літературна естетика, прийнявши українську 
пісню в коло своїх порівняльних досліджень, визначить їй, безумовно, 
перше місце між народними піснями цілого світу” (цит. за: Нудьга 1998, 
73). Про глибинний інтерес до української народної пісні та кобзарства в 
Італії свідчить той факт, що на сторінках періодики цієї країни вже в 
другій половині XIX ст. час від часу з’являються статті та відгуки про 
українських кобзарів, а проф. А. де Губертаніс просив М. Драгоманова 
“надіслати йому для розповсюдження серед італійців 600 фотопортретів 
Остапа Вересая, слава про якого як рапсода тоді уже витала й в Італії” 
(Нудьга 1998, 283).  

Необхідно відзначити, що зацікавлення українським кобзарством зрос-
тало постійно не тільки у Європі, а й країнах Америки, Азії та Австралії і 
то не лише упродовж XIX ст., а й у наступні часи. Так, у 1958 році 
М. Рильський узяв з собою кобзаря Єгора Мовчана із Сумщини супровод-
жувати його доповідь про героїчний епос українського народу на IV 
Міжнародному з’їзді славістів у Москві. Тоді Єгора Мовчана слухали вчені 
з Румунії, Франції, Англії, Данії, США, Австралії та цілого ряду інших 
країн світу. Згодом М. Рильський розповідав, що деякі з делегатів з’їзду 
порівнювали мелодії дум у виконанні Єгора Мовчана з музикою Бетхове-
на, були й такі, які стверджували думку, що взагалі важко порівнювати 
українські народні думи будь з чим. Фольклорист, дослідник творчости 
кобзаря Ф. Лавров також розповідав, що учені з Болгарії плакали, слухаю-
чи “Невільницький плач”, адже відчули в ньому подих драматичної історії 
й свого народу. Індійський же професор С. К. Чаттерджі просив подарува-
ти для Академії наук Індії (можливо, в ньому також відгукнулось щось 
рідне й дороге) магнітофонні записи українських народних дум і пісень у 
виконанні Єгора Мовчана, що й було виконано з вдячністю. Теплі відгуки 
про кобзаря залишили тоді вчені й інших країн (Лавров 1980, 240-242). 

Характерно, що пам’ять про кобзарів і до сьогодні свято зберігається у 
найглибших верствах українського народу. І не просто зберігається. Вона є 
дієвим чинником збереження звичаїв духовного життя нації, формування 
національної самосвідомости. Зі спогадів земляків Єгор Мовчан та Євген 
Адамцевич, наприклад, постають як друзі й порадники, як близькі й дорогі 
люди, як взірці моральної досконалости і духовні провідники народу. За-
знаючи утисків, переслідувань з боку комуністичної влади, вони ніколи не 
скорялися їй і тим самим завжди знаходили повагу та підтримку серед сво-
го народу. “Влада не приділяла Єгорові Мовчану якоїсь особливої уваги. 
Жив здебільшого за рахунок людей... У Великій Писарівці прості люди йо-
го завжди любили, запрошували до школи, на концерти, часто можна було 
зустріти на весіллях. У святкові дні, як правило, люди збирались на вулиці, 
і коли Єгор Хомич проходив поблизу, запрошували до гурту, щоб заграв. 
Його пісня була така зворушлива, що дехто пускав сльозу” (Остапенко 
1999, 12), – згадує пенсіонерка Г. Остапенко. Такі ж щирі, задушевні спо-
гади маємо і про Євгена Адамцевича. Ось один із них. “А ще, і на сьогодні, 
– пише М. Полуян з Ромна, – мене вражає мужність цієї людини. Він 



697 
 

співав те, що боялися говорити навіть пошепки. І коли у мене виробилося у 
житті почуття власної гідности, сформувалася система етичних і мораль-
них устоїв, то цим і завдячую сліпому кобзареві, який зробив мене зрячим” 
(Полуян 1999, 24). 

Звичайно, таких та подібних фактів можна наводити без кінця, але й 
сказаного достатньо аби задуматися над проблемою: кобзарство самобутнє 
і знане у всьому світі явище. А чи осмислили ми його саме таким? На 
жаль, – ні! Отож, зробити це маємо у ході підготовки та видання “Історії 
українського кобзарства та світового бандурного музикування”, для чого 
необхідно, насамперед, виробити сукупність її основоположних підстав. У 
пропонованій статті автор подає свої міркування з цього приводу, які й ви-
носить на обговорення. 

Для розв’язання цього надзвичайно важливого завдання, у першу чергу, 
необхідно чітко визначитися і розрізнити зміст понять ‘кобзарʼ як народ-
ний співець-музикант і ‘бандуристʼ як представник академічного чи са-
модіяльного побутового мистецтва, адже сьогодні кобзарями нерідко нази-
вають будь-кого з музик, які чи то скільки-небудь, чи то віртуозно во-
лодіють грою на бандурі. В результаті маємо по суті знецінювання як коб-
зарства, так і професійного та самодіяльного мистецтва бандурного му-
зикування. Справді, за всієї своєї споріднености ці види мистецтва розви-
ваються за своїми внутрішніми законами, і колись тим, хто грав на бан-
дурі, яка була невід’ємною складовою українського побуту, й на думку 
ніколи не спадало відносити себе до кобзарів, бо ж такий статус останніх 
визначався громадою, народом. Професійні ж та самодіяльні бандуристи 
також, як-то кажуть, робили свою справу: формували, так само як і коб-
зарі, на національному ґрунті духовний світ сучасників, зберігали і розви-
вали національні звичаї як у повсякденному побуті, так і в житті загалом. 
Так створювалася гармонія, виникала потреба у спілкуванні, в обміні мо-
ральними, етичними, естетичними цінностями і т. д. Кожен сповна викори-
стовував свої можливости для загальної справи утвердження національних 
основ в усіх сферах духовного буття нації. І робилося те без будь-яких ви-
мог своєї вищости та винятковости. 

Отже, кобзарство як вияв народної творчости характеризується, насам-
перед, побутовою сферою свого виникнення, становлення та розвитку. Би-
тий шлях, козацька могила, ярмарковий майдан, козацьке військо, дозвілля 
молоді, сільська вулиця – то найпоширеніші місця, де народні співці-
музиканти виконували переважно думи, історичні та соціально-побутові 
пісні, формуючи тим самим національну звичаєву свідомість свого сучас-
ника. Тому в “Історії українського кобзарства та світового бандурного му-
зикування” побут та громадське становище кобзарів мають стати одним із 
висхідних джерел вивчення їх світогляду, життєвих принципів та ідеалів, 
виконавської манери і т. д. 

Фольклорно-етнографічні розвідки, спогади, листи, художні твори за-
свідчують, що побут і громадське становище лірника Архипа Никоненка, 
кобзарів Андрія Шута, Миколи Ригоренка, Остапа Вересая та інших вияв-



698 
 

ляють у них типово традиційні риси народних співців-музикантів. Вони, 
насамперед, байдужі до всього корисливого, їм не властиві будь-які хтиві 
прагнення. Придбати бодай драний кожушок аби якось захиститись від 
осінніх та зимових холодів, а також мати у цю пору можливість заробити 
грою та співом шматок насущного для Остапа Вересая є чимось таким, що 
задовольняє найгостріші його побутові потреби. Звичайно, це зовсім не 
говорить про якесь самозречення кобзарями усього того, що властиве лю-
дині. Той же таки Остап Вересай дбав про господарство, на зароблені 
гроші побудував хату, повсякчас виявляв піклування про сім’ю. Андрій 
Шут, ставши незрячим, також жив на власний кошт. Він навчився сукати 
мотузки та в’язати з конопель різне начиння. У праці завжди був затятий, 
наполегливий, чесний. Назбиравши таким чином грошей, він збудував собі 
хату, одружився і зажив не гірше зрячого. Прикметна й така деталь: на свій 
кошт Андрій Шут навчив грамоти свого сина. 

Як бачимо, в побуті кобзарі та лірники були скромними і разом з тим 
розсудливими людьми. Часто терплячи матеріальні труднощі, вони долали 
їх власними зусиллями, надаючи при тому перевагу не матеріальному, а 
духовному. Про Андрія Шута Пантелеймон Куліш, наприклад, писав, що 
за силою поетичного та філософського обдаровання цей сивий старець 
навряд чи мав собі рівних серед людей свого соціального стану. “Не-
зрячість, – читаємо в “Записках про Південну Русь”, – розвинула в ньому 
природний потяг до пісні, і він, наділений незвичайною пам’яттю, засвоїв 
усе, що чув. З його працьовитістю та здібностями йому неважко було здо-
бути собі бандуру і перейняти мистецтво підігрувати на ній під голос. За 
недовгий час він став улюбленим музикантом і співаком у всьому Сосниц-
ькому повіті, а можливо й далі, і випускав із рук бандуру тільки під час 
постів, змінюючи музику іншим, значно скромнішим ремеслом” (Записки 
о Южной Руси 1856, 44). Так завдяки багатству та благородности 
внутрішнього світу, як свідчить П. Куліш, зростав і його авторитет у 
сільській громаді. 

Глибоко, усім серцем сприйнявши народну мораль, Андрій Шут, 
наприклад, вважав, що “на те й існує, щоб нагадувати людям про Бога та 
про благодать” (Записки о Южной Руси 1856, 44). Тому й “Історія україн-
ського кобзарства та світового бандурного музикування” має бути зорієн-
тована на саме такі підстави побутування кобзарства, бо ж одним із її зав-
дань є не лише вивчення кобзарських звичаїв, а й відродження їх класич-
них основ сьогодні. Йдеться, зрозуміло, не про якісь підробки, а, насампе-
ред, про підстави побутування, тобто нерозривний зв’язок з повсякденним 
життям найширших мас, про кобзарство як невід’ємну і природну складо-
ву щоденного їх буття, яке, в свою чергу, стає джерелом формування висо-
кости та благородности внутрішнього світу самих кобзарів, епічно-
філософського складу їх мислення, послідовности та непримиренности у 
ставленні до зла і неправди, глибоке співпереживання явищ дійсности, що 
й забезпечувало їм особливе становище в сільській громаді, суспільстві в 
цілому. 



699 
 

Кобзарі та лірники як типи народних співців-музикантів визначаються і 
своєрідністю свого морально-етичного світу. Покликані формувати високі 
національні ідеали, передаючи з покоління в покоління народні думи та 
історичні пісні, поетичні розповіді про добро і зло, благородність, черст-
вість та жорстокість, про людську красу і потворність, вони й самі у повся-
кденному житті до найменших дрібниць були живим втіленням найвищих 
людських чеснот, не зраджували своїх принципів навіть за найскладніших 
обставин та найсуворіших випробувань. Те, що проповідували в думах та 
піснях, у них не розходилося з власною поведінкою, власними життєвими 
принципами та ідеалами. У цьому й був один із секретів впливу кобзарів, 
бандуристів та лірників на маси. 

Скажімо, відомий французький учений А. Рамбо відзначав, що пісня 
“Нема в світі ніде правди” у виконанні Остапа Вересая викликала у свідо-
мості слухачів враження бурі, грізного заклику, який, як військові труби, 
закликав до походу проти зла, попереджав соціальний вибух неймовірної 
сили. “Для селян України, – писав він, – це не просто образ правди, яку по-
топтали пани, а заклик до боротьби” (Нудьга 1985, 170). Важливість такого 
свідчення для вивчення психології кобзарської творчости полягає у тому, 
що кобзар як тип народного співця-музиканта постає в ньому як людина 
виняткової моральної чистоти і громадянської гідности, яка завдяки цьому 
могла поєднати в слові, музиці та співі особисте і загальнонародне, мо-
ральне і соціальне і з такою силою заявити почуття свого обов’язку перед 
усіма покривдженими та приниженими, перед сильними світу цього. Усе 
те суть кобзарського єства, і воно підвладне лише таким людям, яким був 
Остап Вересай, – незгідливим, по-житгєвому мудрим, сильним і скромним. 
Будучи незрячим, терплячи нужду і горе, вони словом і піснею ставали на 
захист інших. 

Слід сказати про ще одну суттєву особливість внутрішнього світу коб-
зарів, бандуристів та лірників як типів народних співців-музикантів, їх 
життєвих принципів та ідеалів, характеру в цілому, а саме – уміння відкри-
вати в буденному явищі, факті загальнозначиме, пов’язати його з су-
часністю, надавши йому яскраво вираженого морально-дидактичного 
спрямування. Той само Остап Вересай під час виконання дум і пісень 
надавав перевагу змістові, а не мелодії. Тому гру і спів він часто переривав 
роздумами з приводу тієї чи іншої події, про яку йшлося в творі, вдавався 
до її своєрідного коментування, іноді супроводжуючи його мовчазним пе-
ребиранням струн. Усе це було схоже на розповідь, а саме виконання – не 
лише передачею змісту, а швидше процесом художньо-філософського ос-
мислення явищ повсякденного буття у всій різноманітности та багатогран-
ности його взаємозв’язків. Тому й дума виходила в нього справді думою. 

Так, наприклад, виконуючи думу “Проводи козака” кобзар кілька разів 
переривав гру і спів. Характерно, що такі паузи робилися у найбільш дра-
матичних місцях – там, де найменша сестра, випроводжаючи брата, гірко 
ридала, промовляючи до нього словами, сповненими любові, жалю болю, 
про те, що він уже ніколи не повернеться до рідної хати, до батьківської 



700 
 

родини і т. д. Завдяки таким паузам виконавець виділяв найголовніше в 
смисловому відношенні, давав слухачам можливість зібратися з думками, 
настроюючи їх на відповідний емоційний лад, у ключі якого розгорталася 
подальша оповідь. 

Про те, що у процесі виконання думи Остап Вересай глибоко, усім сер-
цем відчував і співпереживав долю її героїв, засвідчує й інтонаційна стро-
катість мелодії та співу. Після слів: 

Уже о Петрі, сестро, рікам не замерзати, 
Калині у лузі обь Різдві не процвітати, 
А обь Василлі ягодь не зрожати, 
И жовтому піску на камені не сходжати, 
Хрищатим барвінкомь камень не устілати...  
Да такь-то, мені, сестро, у вашому домі гостем не 
 бувати... 

– кобзар довго грав мовчки. Це справляло гнітюче враження на слу-
хачів, збуджувало уяву. Л. Жемчужников стверджує, що в такому разі по-
чуте його уява малювала, мов на картині, усе ніби стояло перед очима, “а 
струни тим часом розмовляли з серцем, доповняли словес... глибоко в ду-
шу входило кобзарське сумовите граннє” (Остап Вересай 1868, 203). Далі 
Остап Вересай грав то швидше, з притиском, ледве не рвучи струни, то 
знову замовкав. Після глибокої емоційної насиченої паузи починав співати 
стиха, а далі усе голосніше і голосніше, аж рвав струни, наче хапаючи слу-
хача за серце: 

Якъ-то трудно рибі на суходолі, 
Звіру, птиці безъ поля и безъ діброви, 
Да такъ-то трудно на чужій стороні пробувати – 
Безъ роду і безъ сердешної родини 
…………………………………………………….. 
Якъ-то трудно изъ землі білий камінь изняти, 
То такъ-то тяжко-важко у чужій стороні  
Безъ роду, безь сердешної родиноньки помірати... 

Потому він замовкав і довго перебирав струни, які рокотали сумно, 
сумно. А далі тихим молитовним голосом кобзар закінчував думу:  

Услиши, Господи, у просьбах й у молитвахъ, 
Люду царському  
И народу християнському  
И усім головам слухающим  
На многі літа, 
До конця віка, 
На многі літа, 
До конця віка...  
                 (Остап Вересай, 1868, 203). 

 
Таке виконання справляло глибоке враження, і слухачі надовго завми-

рали від почутого і пережитого, часто було чути тільки схлипування. 



701 
 

Поданий опис виконавської манери Остапа Вересая має винятково важ-
ливе значення для вивчення психології кобзарської творчости, а відтак і 
для уточнення та конкретизації змісту понять ‘кобзар’, ‘бандурист’ як тип 
народного співця-музиканта і ‘бандурист’ як тип професійного та са-
модіяльно-побутового виконавця. По-перше, що маємо тут відзначити, так 
це те, що виконання кобзарем того чи іншого твору позбавлене будь-якої 
сталости, будь-якої унормованости. 

Саме виконання, на відміну від академічного виконавства, у кожному 
разі є новий твір; суто особистим поясненням та викладом його змісту, що 
ґрунтується на глибокому співпереживанні подій та доль героїв на підста-
вах народної моралі та етики, в їх оцінці як способу всебічного самовира-
ження виконавця. Разом з тим під час виконання формується і своєрідна 
система: кобзар (лірник) - слухач - кобзар (лірник). 

Своєрідність ця полягає, насамперед, у тому, що силою емоційного 
впливу на слухача виконавець викликає відповідні почуття, переживання в 
останнього, збуджує його уяву і робить таким чином не просто слухачем, а 
співучасником самого виконання, який сприяє своєю участю творчій 
дієвости самого кобзаря чи то лірника. Таким чином, виконання думи пе-
ретворюється у складне ідейно-естетичне, психологічне та морально-
етичне утворення в цілому, виняткове за силою ідейно-смислового та 
емоційного впливу на формування національної та громадянської свідомо-
сти людини. Секрети такого впливу слід шукати, насамперед, у природно-
сти почуттів та переживань виконавця. З цього погляду значний інтерес 
викликає розповідь П. Куліша про зустріч із старцем у Лубенському повіті. 
Тут старці співали, а не говорили своє благання. Лубенський же повіт сла-
вився особливою схвильованістю цих наспівів. “Ми, мешканці Петербургу, 
старців не зносимо і не зносимо підробок, але наспів лубенського старця 
так проник у моє серце, що я зупинив коней на горі і збіг униз, щоб подати 
йому милостиню. Трапилось так, що слідом за нами їхали з ярмарку ще 
кілька підвід. Старець, чуючи перестук коліс, не переставав наспівувати 
своє благання-співчуття ближніх, і я записав його плач до своєї книжки” 
(Шенрокъ 1901, 193-194), – писав він. Далі, пояснюючи естетичну та пси-
хологічну природу цього явища, П. Куліш говорить: “Мене полонила ця 
природна поезія почуття, яка не вдається ні до яких прикрас. Старець 
сповідує вам свою душу благородно і переконує вас виділити зі свого 
надлишку з такою гідністю, як і ті люди, які стали злидарями для спасіння 
світу від згубного егоїзму. У крайньому разі я був вражений людяністю 
його плачу” (Шенрокъ 1901, 194).  

Навіть побіжне зіставлення виконання Остапом Вересаєм думи “Про-
води козака” та щойно описаного плачу лубенського старця має усі пере-
думови для ствердження, що визначальними естетичними підставами ви-
конавської манери кобзарів та лірників є, насамперед, поєднання ліричного 
та епічного начал у передачі змісту почуттів та переживань, що йдуть з 
глибини душі і серця виконавця, тому вони позбавлені будь-якого спотво-
рення, штучности та удаваности і виражають не лише стан душі виконав-



702 
 

ця, а й природу самого явища, події, факту. Цим зумовлена людяність і 
ненав’язливість самого співу. Виконавець нікому і нічого не нав’язує, ні 
перед ким нічого не демонструє, він повідує свою душу ближньому, 
сподіваючись на його чуйність і благородство. 

Важливим щодо психології творчости народних співців-музикантів є й 
ті спостереження П. Куліша, які стосуються їх мислення, пам’яти та уяви. 
Скажімо, Андрій Шут, виконуючи той чи інший твір, не лише глибою 
емоційно переживав те, про що співав, а й нерідко малював його в своїй 
уяві. Так, читання псалмів, молитов і церковні співи підносили його душу 
над потребами та бідами повсякденного життя, і душа його тоді прагнула 
чогось вищого, безкінечного. Це було характерно не лише для Андрія Шу-
та. Тому П. Куліш неодноразово підкреслював, що кобзарі та лірники 
виділяються із звичайних умов сільського побуту для того, щоб розвинути 
мислительські здібности, вносити у свідомість своїх слухачів релігійно-
філософську стихію і таким чином утримувати їх моральне життя на 
відповідній висоті. Разом з тим учений також вказував, що істинно народні 
співці відрізняються від інших людей свого стану “вищим складом розуму 
або рідкісною благородністю, або врешті-решт здатністю до фантастичних 
уявлень” (Записки о Южной Руси, 965). 

На підтвердження своїх висновків П. Куліш наводить цікаву розповідь 
кобзаря Миколи Ригоренка, якому ще в його молодости один запорожець 
продав свою бандуру. Вона була для нього часткою життя, а нерідко і 
єдиною розрадою. Тому, продаючи її, запорожець уявляв прожите і пере-
жите, оплакував бандуру як померлого. Наведемо це примовляння по-
вністю, оскільки воно характерне для розуміння поставленого нами питан-
ня. “Ти ж була моєю втіхою, – говорив він, – ти ж розважала мене у всякій 
пригоді. Багато людей вельможних, багато лицарства славного і всякого 
народу православного слухали твоїх пісень! Де ти не бувала, якої пригоди 
не дознавала? Чи раз же ти мою голову із шинку визволяла? Чи раз же ти в 
заставі лежала, та й ніде ж ти не застряла! А тепер довелось мені з тобою 
розлучатись, за чотири карбованії рублі тебе в чужії руки віддавати та й 
повік вічний, може, тебе не видати!” (Записки о Южной Руси, 65). Справді, 
потрібно мати неабияку силу внутрішнього чуття та уяву, щоб намалювати 
словами ось таку картину. Зауважимо, що уява, фантазія тут мають реаль-
не підгрунтя. Беручи факт повсякденного життя, народний співець осми-
слює його у тісному діалектичному зв’язку з іншими, подає його в різних 
емоційно-смислових вимірах та зв’язках і таким чином творить поетичний 
і цілком природний у своїй сути художній образ, надаючи йому неповтор-
ного забарвлення. 

Кобзарі також мали універсальну пам’ять і швидко запам’ятовували 
почуте. Остап Вересай, наприклад, міг виконувати новий твір уже після 
другого прослуховування. Така деталь зовсім не другорядна у з’ясуванні 
поняття ‘кобзар’. Вона вказує на те, що учень запам’ятовував твір не до-
слівно, а в першу чергу його зміст, основний мотив, уникаючи унормова-
ности тексту й мелодії. Тим самим він залишав для себе багаті можливости 



703 
 

для вияву власної творчої особистости, власного світосприйняття. Поза 
всяким сумнівом, це також одна з характерних рис кобзарів та лірників як 
народних співців-музикантів. 

Суттєво відрізняється від кобзарства самодіяльно-побутове та про-
фесійно-академічне мистецтво бандуристів. Побутує воно переважно на 
естраді і не знає речитативу та імпровізаційности у виконанні в такій мірі, 
яка властива класичному кобзарському звичаю. Академізм у навчанні 
позбавляє варіантности тексту, натомість унормовує постановку голосу, 
спосіб гри і т. д. Коли історія кобзарства не знає ансамблів, капел, оскільки 
не можна виконувати одночасно в усталеній манері, скажімо, одну й ту ж 
думу в кількох варіантах, то самодіяльні і професійні бандуристи 
об’єднуються в такі колективи. До того ж, як вважає К. Черемський, на 
відміну від кобзарства, бандурне музикування, “залишаючись лише ми-
стецтвом співогри, не зобов’язувало до сприйняття філософсько-
світоглядного комплексу, притаманного кобзарсько-лірницькому станові, 
й існувало (в аматорській чи професійній формі) паралельно, але завжди 
окремо” (Черемський 1999, 8). Отже, охоплюючи ширші кола виконавців, 
мистецтво бандурного музикування залишається вужчим у своєму філо-
софсько-світоглядному аспекті. 

Розробляючи концептуальні основи “Історії українського кобзарства та 
світового бандурного музикування”, необхідно мати на увазі й тенденцію 
до ‘оновлення’, ‘універсалізації’ бандури, яка нерідко призводить до ви-
родження бандури як українського національного музичного інструмента. 
Аналізуючи естетичні основи кобзарського виконання Зіновія Штокалки, 
А. Горняткевич зокрема підкреслює, що “бандура зі своїм первісним 
діатонічним строєм ідеально надається до тієї музики, яку скомпоновано 
саме на ній і для неї, зокрема всі козацькі думи, а спроби ‘універсалізува-
ти’ бандуру суперечать специфіці інструмента і його музики” (Горнятке-
вич 1994, 72), адже вони стоять на перешкоді розвитку усіх його вико-
навських можливостей. Це важливо, насамперед тому, що за справу ‘удос-
коналення’ часто беруться люди, які добре не знають класичного кобзарсь-
кого звичаю, особливостей бандури як національного інструмента і тому 
пропонують різного роду струнні щипкові інструменти як ‘удосконалену’ 
бандуру, хоча з останньою вони мають мало спільного, а то й зовсім 
відмінні від неї. Те ж стосується й виконавства на цих інструментах. 

Чітко визначившись таким чином з поняттями ‘кобзар’, ‘бандурист’ як 
народний співець-музикант і ‘бандурист’ як представник самодіяльно-
побутового чи то професійно-академічного мистецтва, маємо змогу перей-
ти до розгляду питань власне історичних. 

На нашу думку, висвітлення історії кобзарства та бандурного музику-
вання необхідно розпочати з докладного огляду звичаїв, які передували 
власне кобзарству, зумовили і підготували ґрунт для його появи. Йдеться, 
насамперед, про язичницьких волхвів, пісні “Риґведи”, ліро-епічний звичай 
Київської Русі і т. п., адже саме там, а не в чужоземних впливах, слід шу-
кати спадкоємне коріння нашого народного мистецтва загалом і кобзарства 



704 
 

зокрема, саме там криються джерела його становлення і розвитку. На це 
вказує суспільна роль і призначення волхвів у житті наших предків, 
праукраїнське коріння древньоіндійського епосу, зображення кобзо- та 
лютнеподібних інструментів на фресках Софіївського собору в Києві, 
назви ‘кифаристи’ (лексично і фонетично близьке до ‘бандуристи’), якими 
іменували скоморохів у Київській Русі. Роль, яку відігравали народні 
співці у давні часи, спосіб їх життя, музичні інструменти досить-таки 
споріднені з мистецтвом кобзарів, бандуристів та лірників. Вивчення цього 
питання у контексті міжнародних взаємозв’язків може дати багатющий ма-
теріал на доказ того, що не лише українське, а й праукраїнське музичне 
мистецтво – мистецтво самобутнє і, більше того, справило значний вплив 
на культуру інших народів. 

Вивчаючи еволюцію цих явищ у їх взаємозв’язках і взаємообумовлено-
стях, доходимо і до власне кобзарського звичаю у пізніші часи та наші дні. 
На сторінках “Історії українського кобзарства та світового бандурного му-
зикування” цей звичай повинен висвітлюватися діалектично, тобто у 
взаємозв’язках та взаємозумовлености явищ внутрішніх (еволюція інстру-
мента, навчання, манери виконання і т. д.) та зовнішніх (роль у суспільстві, 
становлення кобзарства та бандурного музикування у зарубіжжі, зацікав-
леність і відгуки як вітчизняних, так і зарубіжних діячів науки і культури, 
національна самобутність у взаємозв’язках з культурами інших народів 
тощо). 

Картина такого становлення, зародження і розвитку має постати з істо-
рико-теоретичних оглядів та ґрунтовних творчих портретів найвидатніших 
представників цього мистецтва того чи іншого періоду як в історичному, 
так і філологічному та музикознавчому аспектах. Сама ж періодизація в 
такому разі відображатиме не хронологічні відтинки історії (століття, де-
сятиліття), а виникнення, становлення і завершальний розвиток 
відповідних періодів розвитку кобзарства та мистецтва бандурного му-
зикування, включаючи й найвагоміші моменти як історичного, так і сус-
пільно-політичного характеру, наприклад, княжий період, піднесення коб-
зарства і його роль у періоди Національно-Визвольних Змагань українсь-
кого народу, переслідування, зародження і розвиток у зарубіжжі. 

Цілісности “Історії українського кобзарства та світового бандурного 
музикування” надасть і висвітлення питання про кобзарство та бандурне 
музикування у зарубіжжі як природної складової українського національ-
ного мистецтва. Отже, їм має бути відведено не окремі розділи, у такому 
разі вони, на нашу думку, повинні подаватися у загальноукраїнських істо-
рико-культурних взаємозв’язках. 

Досі в працях з історії кобзарства та бандурного музикування здебіль-
шого оминалась і замовчувалась проблема їх впливу на формування 
українського культурного звичаю, духовного світу та національної свідо-
мости українців загалом. Висвітлення ж цих питань тісно пов’язане з 
історією національно-визвольної боротьби українського народу в різні 
періоди нашої історії, соціально-політичними рухами, утвердженням 



705 
 

національних основ у духовному, морально-етичному, культурному та по-
бутовому житті широких верств населення України. За того також важливо 
уникнути як опоетизованого сприйняття кобзарства, так і зведення його до 
рівня національного замилування, а відтак і спрощення як суспільно-
побутового та культурно-мистецького явища. Справді-бо, нерідко кобзарі, 
особливо в козацькому середовищі, були високоосвіченими людьми, реч-
никами національної ідеї. Разом з тим у повсякденному бутті українця во-
ни – прості люди, без будь-яких вимог на винятковість, навіть жебраки, але 
жебраки, як про це ми уже говорили вище, з особливим духовним світом, 
особливими морально-етичними нормами, життєвими принципами та ідеа-
лами, що й забезпечило їм також особливий статус в сільській громаді, в 
різних сферах буття нації. Нищення гайдамацьких кобзарів і утиски та пе-
реслідування за часів московського комуністично-тоталітарного режиму – 
переконливе свідчення тому, і пояснюється одними ж і тими причинами, 
що формувало в народних масах прямо протилежні позиції, а саме – любов 
і святість у ставленні до народних співців, усіляку їх підтримку, прагнення 
не дати загаснути тим ідеалам, які вони сіяли по містах і селах, у воїнсько-
му середовищі, різного роду громадах і т. д. Тож в “Історії українського 
кобзарства та світового бандурного музикування” їх необхідно подати як 
національно-духовні та історико-культурні типи. 

Підготовка такого видання, зрозуміло, має цілий ряд труднощів. По-
перше, на сьогодні немає єдиного узгоджувального центру, який би ор-
ганізував і скерував діяльність учених у цьому напрямку. По-друге, досі 
спостерігався  однобічний – або суто філологічний, або суто музикознав-
чий – підхід до вивчення названих явищ, відтак відбувалося й однобічне 
осмислення їх тоді, коли до такого осмислення необхідно підходити різно-
сторонньо, системно і об’єднавчо, аби сформувати містке і цілісне уявлен-
ня про ці види українського національного мистецтва. По-третє, заборони 
кобзарства в материковій Україні і розпорошеність осередків бандуристів 
у зарубіжжі ускладнює збирання і упорядкування відповідного матеріалу. 
І, зрештою, по-четверте, це – відсутність сформованої сукупности поглядів 
та основоположних підстав підготовки цього видання. 

Щоб вийти із обставин, що склалися, і здійснити задум, на наш погляд, 
усю роботу необхідно організувати поетапно. На першому етапі, початок 
якому може покласти обговорення даної статті, буде вироблено і сформо-
вано сукупність поглядів та основоположні підстави підготовки і видання 
“Історії українського кобзарства та світового бандурного музикування”. 
Наголошую, вони, ці погляди та підстави, повинні виходити з національної 
природи явищ і ні в якому разі не повторювати західноєвропейські чи то 
будь-які інші чужоземні, починаючи від понятійно-категоріального апара-
ту до проблематики, ідей, узагальнень. Різного роду ‘дискурси кобзарства’, 
‘модерне бандурне музикування’, ‘кобзар-наратор’, ‘бард’, ‘рапсод’ і т. д., і 
т. п. лише затуманюватимуть національну природу явищ, не відповідати-
муть їх природі і суті, отже будуть штучно пристосовані до них і спотво-
рюватимуть їх національний зміст. Маємо сформувати такий порядок 



706 
 

національних ознак і понять, такі основоположні підстави і сукупність по-
глядів, які б не підганяли кобзарство під чужоземні уявлення, розуміння, 
основоположні підстави і сукупність поглядів, а утверджували їх у світовій 
спільноті як істинно українські, національні явища і тим самим викликали 
нове поглиблене зацікавлення ними. Тим паче, що прикладів такого за-
цікавлення упродовж століть маємо досить. Розвивати і примножувати ці 
звичаї – наше першочергове завдання. 

На основі вироблених основоположних підстав і сукупности поглядів 
на другому етапі доцільно розробити ґрунтовний проспект видання, а далі, 
виходячи з цього, підготувати і видати серію пробних збірників, доку-
ментів, спогадів, статей та інших матеріалів, які б послужили свого роду 
прообразом фундаментальної “Історії українського кобзарства та світового 
бандурного музикування”. Усебічно обговоривши їх, викристалізувавши 
сукупність поглядів та основоположні підстави, сформувавши колектив 
авторів, можна буде перейти до завершального етапу роботи – написання 
самої “Історії українського кобзарства та світового бандурного музикуван-
ня”. 

 
Горняткевич, А. (1994). Кобзарська слава Зіновія Штокали. Народна 

творчість та етнографія. 5-6. C. 70–72. 
Жеплинський, Б., Ковальчук, Д. (2011). Українські кобзарі, бандуристи, 

лірники. Енциклопедичний довідник. Галицька видавнича спілка. Львів.  
Записки о Южной Руси (1856). Издалъ П. Кулишъ. Санкть-Петербургь, 

Т. І. 
Лавров, Ф. (1980). Кобзарі. Нариси з історії кобзарства України. Ми-

стецтво. Київ. 
Лозко, Г. (1994). Українське язичництво. Український центр духовної 

культури. Київ. 
Наливайко, С. (2000). Таємниці розкриває санскрит. Просвіта. Київ. 
Нудьга, Г. (1985). Слово і пісня. Дніпро. Київ. 
Нудьга, Г. (1998). Українська дума і пісня в світі. Кн. 2. Інститут наро-

дознавства НАН України. Львів. 
Остап Вересай, сокиренський кобзар (Написав Микола Воловід) (1868). 

Правда. 18. С. 201–204. 
Остапенко, Г. (1999). В атмосфері любові та поваги. Єгор Мовчан. 

Спогади. Статті. Матеріали. Собор. Суми. С. 11–12. 
Полуян, М. (1999). Згадка про кобзаря. Євген Адамцевич. Спогади 

Статті. Матеріали. Собор. Суми. С. 22–24. 
Силенко, Л. (10.979 рік Дажбожий). Мага Віра. Велика Британія-США-

Канада-Австралія-Західна Німеччина;  
Черемський, К. (1999). Повернення традиції. З історії нищення кобзар-

ства. Центр Леся Курбаса. Харків. 
Черемський, К. (2002). Шлях звичаю. Глас. Харків та інші джерела.  
Шенрокъ, В. (1901). П. А. Кулишъ. Киевская старина. – Т. LХХII. Май. 

Киев. С.193–194.  



707 
 

УКРАЇНСЬКИЙ ВІЛЬНИЙ УНІВЕРСИТЕТ 
НА ЗОРІ 100-РІЧНОГО ЮВІЛЕЮ 

 
Лариса Корж-Усенко 

 
(Україна) 

 
У статті на основі опрацювання широкого спектру джерел розкрито 

становлення та розвиток Українського Вільного Університету впродовж 
100-річної історії діяльності, окреслено сучасний стан і перспективи за-
кладу. Особливу увагу приділено трансформації змісту, форм, методів на-
вчання та виховання молодої генерації українських інтелектуалів. 

Ключові слова: Український Вільний Університет, модель університе-
ту, україністичні студії, освітній процес, українська інтелігенція, інтеле-
ктуальна еліта. 

 
UKRAINIAN FREE UNIVERSITY ON THE VERGE 

OF ITS 100TH ANNIVERSARY 
 

Larysa Korž-Usenko 
 
Based on the wide range of studied literature the authors explore formation 

and development of Ukrainian Free University during almost 100 years of its 
history, the current state and future prospects of the organization are revealed. 
The main focus is made on the transformation of content, forms, methods of 
teaching and education of the young generation of Ukrainian intellectuals. 

Key words: Ukrainian Free University, university model, Ukrainian studies, 
educational process, Ukrainian intelligentsia, intellectual elite. 

 
На зорі сторічного ювілею Українського Вільного Університету (УВУ), 

історія, сьогодення і перспективи закладу викликають активізацію науко-
вого інтересу дослідників. Як стверджувала професор Н. Полонська-
Василенко, УВУ дав поштовх до створення вільних університетів в Європі 
(Полонська-Василенко 1971, 17). Проте навіть чисельній російській діас-
порі не вдалося забезпечити діяльність власного національного універси-
тету, що засвідчує здатність українських інтелектуалів та інституцій гро-
мадянського суспільства до продукування оригінальних освітніх зразків в 
екстремальних умовах інокультурного середовища. Архівні джерела з іс-
торії УВУ зберігаються в зібраннях України, Чехії, Німеччини, Росії. Сут-
тєвим доповненням джерельної бази слугують періодичні видання та ме-
муари сучасників. Історіографічна база з обраної проблеми представлена 
працями вчених із країн Європи та Америки (Т. Берднарджова, 
Г. Васькович, Ї. Вацек, С. Віднянський, В. Власенко, Р. Голіант, 
О. Даниленко, Б. Єржабкова, Б. Зелінський, І. Мірчук, А. Муравкова, 
М. Мушинка, С. Наріжний, М. Нервлий, У. Пацке, Н. Полонська-



708 
 

Василенко, В. Потульницький, Л. Рудницький, Т. Сидорчук, В. Стойко, 
В. Ульяновський, О. Франко, М. Шафовал, В. Янів, Р. Яремко), більшість з 
яких сконцентровані на певних періодах діяльності УВУ або персоналіях 
видатних діячів науки і культури. Вивчення архівних фондів УВУ здійс-
нювали Г. Боряк, Л. Дубровіна, О. Кириленко, О. Яценко. 

Мета розвідки – здійснити узагальнюючий аналіз особливостей діяль-
ності Українського Вільного Університету у провідних освітніх осередках 
Європи (Відні, Празі, Мюнхені). 

Український Вільний Університет визрів як продукт приватної і гро-
мадської ініціативи представників національної інтелігенції: вчених, мит-
ців і студентства. З поразкою українського державотворення національно-
визвольні змагання було переміщено в площину підготовки високоосвіче-
них фахівців для майбутньої Української Держави. Ідея створення україн-
ської вищої школи за кордоном була оприлюднена професором 
О. Колессою на засіданні Українського наукового товариства в 1919 році, а 
юридично засновником проекту став Союз українських журналістів і пи-
сьменників у Відні (СУЖіП) на чолі з В. Кушніром та О. Олесем, академі-
чну секцію в якому очолив О. Колесса (Universitas 2011, 7–9). Масштабна 
програма діяльності СУЖіП, розроблена О. Олесем (Кандибою) та ухвале-
на 22 жовтня 1920 року, передбачала заснування Українського Вільного 
Університету з організацією на його базі курсів іноземних мов, гігієни, ко-
операції, а також створення Вільної академії наук і мистецтва, Інституту 
технічних знань і початкової школи (Власенко, Битюк 2009). Символічно, 
що саме корифей української ліричної поезії, О. Олесь (Кандиба) розкрив у 
низці установчих документів актуальність відкриття українського універ-
ситету, відповідного духові і потребам часу, та зробив вагомий грошовий 
внесок для реалізації цієї мети, віддавши під заставу весь наклад своїх книг 
(Власенко 1999). Тому саме О. Олеся (Кандибу) в 1930 року обрано пер-
шим почесним доктором УВУ, а в 1938 року ювілейним комітетом вирі-
шено заснувати фонд імені О. Олеся-Кандиби для студентів УВУ, які від-
значилися в літературній творчості (Лисенко 2009). 

Співзасновниками УВУ виступили Українське товариство прихильників 
освіти під керівництвом професора С. Дністрянського і Соціологічний інсти-
тут (директор – професор М. Грушевський). Після апробації задуму у формі 
окремих академічних лекцій з українознавства на нараді Союзу в жовтні 
1920 р. було вирішено започаткувати у Відні систематичні виклади. 
Обов’язки ректора українських наукових курсів виконував М. Грушевський, 
заступника – Д. Антонович, деканів україністичного відділу – О. Колесса і 
соціальних наук – В. Старосольський (Universitas 2011, 10). Модель майбут-
нього осередку вищої освіти стала результатом дискусій між прихильниками 
відкритого університету під егідою М. Грушевського та зразком приватної 
вищої школи на засадах класичного європейського університету, яку захищав 
О. Колесса. Через перемогу позиції О. Колесси М. Грушевський відмовився 
від участі в починанні. Якщо інноваційна модель М. Грушевського була пок-



709 
 

ликана сприяти демократизації вищої освіти, то О. Колесса передусім перей-
мався набуттям рівноцінного статусу серед університетів Європи. 

Символічно-соборницького сенсу набула присутність серед фундаторів 
УВУ представників академічних середовищ з різних берегів Дніпра: Львів-
ського університету, Київського та Кам’янець-Подільського українських 
університетів. Адже “Відозву про заснування УВУ” (1921 р.) підписали 
представники адміністрації закладу (ректор, професор О. Колесса, профе-
сори І. Ганицький, С. Дністрянський, В. Старосольський, керівництво 
“Союзу українських журналістів і письменників” (СУЖіП) – доктор 
В. Кушнір і О. Олесь, секретар О. Баранів і студентське самоврядування – 
голова академічного товариства “Січ” І. Федів, студенти М. Обрізків і 
Б. Скорик). Вважаємо, що фіксація в установчих документах делегатів сту-
дентства як повноправних суб’єктів заснування університету є свідченням 
утвердження студентоцентричного підходу, актуального для УВУ і в на-
ступні періоди. У меморандумі керівництва закладу до земляків наголошу-
валося, що заснування Українського Вільного Університету в Празі є ма-
ніфестацією культурної самостійності і суверенності нашої нації (Відозви 
ЦДАВОВУ, 1–2). Важливим було включення до професорської колегії тіль-
ки професорів і доцентів вищих шкіл, автономне вирішення закладом нау-
кових питань, допущення до навчання після іспитів усіх охочих, попри фо-
рмальну підготовку вступників (що, певно, було кроком назустріч 
М. Грушевському). Фундаторам довелося замість запланованих трьох фа-
культетів обмежитися відкриттям двох: філософічного (з історико-
філологічним та природописним відділом) та права і суспільних наук, адже 
для природничо-математичного факультету бракувало необхідної матеріа-
льно-технічної бази. 

Відкриття Університету 17 січня 1921 року у Палаці Австрійської спіл-
ки інженерів та архітекторів за участі представників влади, науково-
педагогічної громадськості, численних зарубіжних делегацій та студентст-
ва стало знаковою подією в житті української еміграції, що викликала зна-
чний суспільний резонанс. Першим ректором Українського Вільного Уні-
верситету було обрано професора О. Колессу, а до складу Ради (Сенату) 
УВУ, крім ректора, ввійшли І. Ганицький, С. Дністрянський, 
В. Старосольський та ін. (Книга ЦДАВОВУ, 38–40). Серед професорсько-
викладацького складу були талановиті вчені, академіки і професори: 
Д. Антонович, І. Горбачевський, С. Дністрянський, Д. Дорошенко, 
О. Колесса, О. Одарченко, С. Рудницький, С. Смаль-Стоцький, 
В. Старосольський, С. Шелухин, Ф. Щербина. Викладання здійснювалося 
відповідно до останнього слова науки на основі впровадження українсько-
го матеріалу в дискурс загальноєвропейських досліджень. З дозволу магіс-
трату Відня, УВУ послуговувався приміщеннями двох шкіл. В умовах емі-
грації вкрай важливим був факт безкоштовності навчання. Упродовж ві-
денського періоду в УВУ здобували освіту 315 студентів, які переважно 
водночас навчалися у Віденському університеті. Академічний випуск за-
початковано габілітацією І. Мірчука, який пізніше став ректором УВУ. 



710 
 

Згідно з рішенням Міністерства освіти Австрії, диплом УВУ було ностри-
фіковано (Сидорчук 1998, 150). 

У цей час у демократичній Чехо-Словаччині завдяки створенню сприят-
ливих умов для емігрантів з Російської імперії та СРСР, особливо студентс-
тва і національної інтелігенції, засновано багато наукових і культурно-
просвітницьких товариств. Прагнучи до охоплення ширшого загалу потен-
ційних студентів і вирішення фінансової кризи, у травні 1921 року делегація 
О. Колесси і С. Дністрянського звернулася з меморандумом до Президента 
Т. Масарика (Мірчук 1948, VIII; Єржабкова 2011, 188–209). Передислокація 
УВУ до Праги стала знаковою подією в житті української академічної гро-
мади, сприяючи активізації співробітництва слов’янських народів. Статут 
Українського Вільного Університету від 5 жовтня 1921 року врегулював 
порядок забезпечення закладу, можливість УВУ здійснювати викладання в 
приміщенні Карлового університету, окреслив права та обов’язки виклада-
чів і студентів тощо. Орієнтуючись на нормативні документи Європи, новий 
статут передбачав адаптацію організації закладу до зразку Карлового уні-
верситету. Структура УВУ охоплювала філософічний факультет (з поглиб-
леним вивченням українознавства на історико-філологічному і природничо-
математичному відділах) та факультет права і суспільно-економічних наук. 
Цікаво, що у 1922 році в УВУ планувалося відкриття технічного факульте-
ту, проте згодом було засновано окрему вищу школу – Українську госпо-
дарську академію (Українська, 1923, 5). У 1923 році розроблено проект 
включення УВУ до складу Карлового університету (Український 1996), про-
те згодом вирішено зберегти чинний статус закладу. 

Український Вільний Університет мав на меті “творчу позитивну пра-
цю”, спрямовану на служіння науці та культурі рідного народу викладами і 
науковими працями рідною мовою, підтримуючи зв’язки з усім науково-
культурним світом (Український 1931). Важливим було впровадження в 
освітній процес широкого спектру університетських курсів з україністики, 
що, за винятком української історії та літератури, в інших університетах не 
викладалися. Тільки впродовж празького періоду діяльності (1921–
1945 рр.) було розроблено 41 програму курсів із української історії, історі-
ографії, джерелознавства, мови, літератури, філософії, етнографії, геогра-
фії, краєзнавства, історії мистецтва, права, церкви, театру, тощо, багато з 
яких вирізнялися науковою і методичною оригінальністю. В УВУ практи-
кувалися лекції, семінарські й лабораторні заняття, екскурсії, вправи. З ме-
тою розвитку критичного мислення передбачалася обов’язкова участь в 
обраних просемінарах і семінарах, на яких оприлюднення результатів дос-
ліджень з певної проблематики здійснювалося у формі рефератів, контре-
фератів та дискусій (Неврлий 1992, 212). Студентська молодь залучалася 
до гурткової роботи, засідань наукових товариств на базі УВУ, публікації 
розвідок, організації вечірок, публічних доповідей, інших заходів, що від-
відували студенти інших вищих шкіл.  

Статутом УВУ передбачено безкоштовне навчання і стипендії для сту-
дентів, більшість з яких одночасно навчалися у Карловому університеті, 



711 
 

інших вищих школах Чехо-Словацької Республіки (Наріжний 1942, 75). 
Молодь відповідально ставилися до навчання в УВУ, як до священного 
патріотичного обов’язку. Студентський контингент, що в 1923 року охоп-
лював 874 особи – представників 25 національностей, з часом внаслідок 
низки чинників (передусім матеріальної скрути) значно зменшився. Про-
блемами академічної молоді переймався Чесько-український комітет до-
помоги українським і білоруським студентам у Празі, що здійснював роз-
поділ стипендій, допомагав ліками, літературою, організовував екскурсії за 
кордон, опікувався студентськими спілками, зокрема, Українським студе-
нтським кооперативом у Празі. 

У празький період кадровий склад поповнився знаними вченими, серед 
яких О. Андрієвський, В. Біднов, Л. Білецький, І. Борковський, 
С. Бородаєвський, П. Ковалів, В. Кубійович, З. Кузеля, В. Липинський, 
О. Лотоцький, О. Оглоблин, Л. Окіншевич, Я. Пастернак, Н. Полонська-
Василенко, В. Тимошенко, Д. Чижевський, О. Шульгин та ін. Лекторками 
іноземних мов були доктор С. Дністрянська, О. Косач-Шиманович – сестра 
Лесі Українки, М. Носкова, М. Славінська, Л. Шульгина. Для підготовки 
нової генерації науково-педагогічних кадрів засновано інститут професор-
ських стипендіатів. Серед стипендіатів УВУ були майбутні професори 
(І. Борковський, О. Гайманівський, С. Наріжний, В. Січинський, 
Ф. Слюсаренко) і доценти (О. Баранів, І. Бочковський, В. Орлецький, 
С. Росоха, Ю. Русов, С. Чернявський, К. Чехович) та ін. Наймолодшим до-
кторантом, який успішно захистив в УВУ дисертацію, став син О. Олеся 
Олег Кандиба (Ольжич). Серед вихованців закладу, яким вдалося здобути 
ступінь доктора філософії або права – М. Антонович, М. Аркас, М. Бойко, 
І. Буждиґан, П. Вергун, І. Вітвицький, О. Гайманівський, М. Залізняк, 
Є. Камінський, X. Кононенко, І. Лоський, І. Мазепа, М. Мандрика, 
Г. Мельник, М. Михальчук, С. Наріжний, П. Пархоменко, В. Пачовський, 
Є. Приходько, А. Равич, Є. Томашівський, П. Феденко, В. Січинський, 
С. Туркевич-Лісовська (Лук’янович), Л. Чикаленко та ін. (З діяльности 
1942). Проте деякі випускники не могли знайти відповідну роботу; їм до-
велося перебралися до країн, що визнали дипломи Українського Вільного 
Університету (Словаччина, Югославія, Канада, тощо). Понад 
20 абсольвентів пов’язали свою науково-педагогічну діяльність з українсь-
кими вищими школами Чехо-Словацької Республіки. Багато вихованців 
стали освітянами, службовцями, журналістами, кооператорами, громадсь-
кими діячами. 

Першими почесними докторами УВУ в празький період стали визначні 
репрезентанти національної культури і науки: письменники 
О. Кобилянська, Б. Лепкий, О. Олесь-Кандиба, В. Стефаник, композитори 
В. Барвінський, О. Кошиць, вчені А. Волошин, І. Горбачевський, 
Д. Дорошенко, О. Колесса, А. Марґолін, Дж. Сімпсон. Свідченням науко-
вої активності колективу УВУ є факт, що тільки за перше десятиріччя дія-
льності закладу викладачі долучилися до роботи понад 20 конгресів, зок-
рема представницьких Українських наукових з’їздів у Празі 1926 і 



712 
 

1932 років. Серед наукових осередків УВУ (хіміків, медиків, інженерів, 
природників) високою продуктивністю вирізнялося Історично-філологічне 
товариство, яким було видано 5 збірників праць і прочитано 500 доповідей 
(Holiat 1964). Видавнича продукція закладу (зокрема й підручники) надхо-
дила до всіх найбільших бібліотек і наукових установ світу. Ознайомлен-
ню широкої громадськості з Україною сприяли публічні лекції викладачів 
та відкриті засідання факультетів. Академічною корпорацією систематич-
но видавалися праці, влаштовувалися урочисті збори до річниць проголо-
шення Чехо-Словацької Народної Республіки і дня народження “хрещено-
го батька УВУ” Т. Масарика. 

За участі Українського Вільного Університету та Українського громадсь-
кого комітету в Чехо-Словаччині засновано такі вищі школи, як Українська 
господарська академія в Подебрадах, Український високий педагогічний ін-
ститут ім. М. Драгоманова, Українська студія пластичного мистецтва, де ви-
кладали багато професорів УВУ. Для посилення виховання молоді непересі-
чне значення мав музей Визвольної Боротьби України, заснований у 
1925 році з допомогою викладачів і вихованців УВУ (Мушинка 2005). Від-
значимо чільну участь представників Українського Вільного Університету в 
активізації молодіжного й жіночого руху, роботи «Червоного Хреста», воло-
нтерської та доброчинної діяльності, спрямованої передусім на підтримку 
колег, інвалідів-захисників України, жертв голодомору 1933 року в Україні. 
Викладачі УВУ взяли участь у республіканських і міжнародних виставках у 
Празі. Для ознайомлення з українською історією та культурою в 1923 році 
організовано виставку експонатів музею Визвольної Боротьби України, а в 
1938 році – виставку українських мап (Бирич 1949). Український академічний 
комітет на чолі з ректором УВУ був визнаний міжнародною Комісією для 
інтелектуальної співпраці в Лізі Націй (Смаль-Стоцький, Горбачевський 
1931). Центральний союз українського студентства (ЦеСУС), лідерами якого 
були активісти УВУ, об’єднавши українських студентів з Європи та Амери-
ки, став членом Міжнародної студентської конфедерації (Антонович 1976). 
Пріоритетом для українських інтелектуалів стало викриття антигуманної по-
літики тоталітарних режимів, підтримка нової демократичної Європи, розви-
ток української культури, захист прав таємного Українського університету у 
Львові, трансляція світовій спільноті достовірної інформації про Україну. 
Права молоді енергійно обстоювали громада українських студенток і Україн-
ський жіночий союз, інтегрований у міжнародні структури. Чільною була 
роль українського жіноцтва в розвитку “Соколу” і “Пласту”. Самореалізації 
студентів сприяла участь у різних товариствах (загальностудентських, фахо-
вих, мистецьких, просвітницьких, ідеологічних, спортивних, кооперативних), 
особливо активно – в “Просвіті”. 

Перлинами національних свят і культурних заходів (День соборності 
України, Шевченківські свята, День матері,  вшанування видатних україн-
ських діячів та професорів) стали виступи вихованки УВУ, першої україн-
ської жінки-композитора, доктора С. Туркевич-Лук’янович, почесного до-
ктора УВУ, композитора В. Барвінського, викладачки УВУ 



713 
 

С. Дністрянської, капели бандуристів “Кобза” під орудою В. Ємця, створе-
ної з ініціативи УВУ. Разом з інтересом до народної пісні, танцю, україн-
ської вишиванки, особливе захоплення чеської публіки викликало вико-
нання твору “Ян Гус” (слова Т. Шевченка, музика М. Лисенка). До усвідо-
млення громадянського обов’язку спонукали цикли вечорів “Apollo 
Militans” у новаторському стилі героїчного театру під керівництвом докто-
ра О. Кандиби. Про інтенсивне життя української молоді свідчить твор-
чість репрезентантів плеяди празьких шкіл (поетичної, мистецької, компо-
зиторської, історичної, археологічної), успіхи в змаганнях із мистецтва і 
спорту республіканського та світового рівня. Тріумфальною стала перемо-
га Українського академічного хору під керівництвом першої української 
жінки-диригентки П. Щуровської-Россіневич (соратниці славетного 
О. Кошиця – почесного доктора УВУ) на фестивалі слов’янської пісні з 
нагоди 10-річчя проголошення Чехо-Словацької Республіки (Божок 1974). 

Зближення Чехо-Словацької Республіки з СРСР та Польщею на почат-
ку 1930-х років призвело до звуження прав української еміграції, скасу-
вання низки пільг викладачам і студентам, урізання субсидій, закриття Ви-
сокого педагогічного інституту імені М. Драгоманова, перетворення Укра-
їнської господарської академії на інститут. Уникнути закриття Українсько-
го Вільного Університету вдалося завдяки І. Горбачевському – Президенту 
Чехо-Словацької академії наук і ректору УВУ. Вирішенню матеріальних 
проблем сприяли урядові дотації, субсидія Т. Масарика, компенсація вла-
дою витрат на видання підручників, організацію наукових заходів, діяль-
ність Кураторії і Допомогового фонду української університетської науки 
на чолі з І. Горбачевським, проте викладачі отримували вдвічі меншу пла-
тню, порівняно з колегами із Карлового університету. Гідним прикладом є 
добровільна відмова І. Горбачевського і О. Колесси, від своєї платні на ко-
ристь УВУ (Наріжний 1942, 134). Розпочате в 1938–1939 роках перетво-
рення закладу на державний університет Карпатської України було перер-
вано Другою Світовою війною. Підпорядкування УВУ німецькому курато-
ру призвело до обмеження прав закладу, а з наступом Червоної Армії бі-
льшість викладачів ув’язнено та розстріляно. Проте невеликій групі про-
фесорів вдалося до кінця 1945 року відновити роботу закладу в Мюхені. 

У Статуті 1948 року акцентовано на націотворчій меті Українського Ві-
льного Університету (Статут 1985). У спогадах вихованця і професора 
УВУ О. Воропая, метою УВУ визначено підготовку висококультурних фа-
хівців і патріотів-українців, носіїв ідей гуманізму і соціальної справедли-
вості (Воропай 1970, 255). Ректором закладу було обрано професора 
В. Щербаківського, деканом філософського факультету – професора 
І. Мірчука, правничого – професора Л. Окіншевича (Полонська-Василенко 
1971, 22–23). Наприкінці 1940-х років в УВУ навчалося понад 
500 студентів, а кількість професорів досягла 70 осіб, зокрема представни-
ків “нової” хвилі еміграції (Ю. Бойко-Блохин, Ю. Бурґгардт-Клен, 
Г. Ващенко, В. Державін, П. Зайцев, О. Кульчицький, П. Курінний, 
М. Міллер, В. Міяковський, Ю. Шевельов-Шерех, В. Янів). Міністерство 



714 
 

Баварії дозволило користуватися приміщенням школи. Певну матеріальну 
допомогу надавали Американські організації УНРРА (UNRRA – “Адмініс-
трація Організації Об’єднаних Націй для допомоги і відбудови”) та ІРО 
(IRO – “Міжнародна організація у справах біженців”), український коопе-
ратив “Єдність”, уряд Баварії. Декретом баварського Міністерства освіти й 
віровизнань 16 вересня 1950 року УВУ визнано приватним університетом з 
відповідними академічними правами; означений статус підтверджено у За-
коні Баварії “Про вищу школу” 1978 року (Лопушанський 2007). Для роз-
ширення кар’єрних перспектив докторантів важливим було підтвердження 
прав нострифікації та промоції університетами Канади і США.  

За визначенням професора Р. Смаль-Стоцького, історичне значення 
УВУ полягає в тому, що це перший університет, який постав “як протест 
проти поневолення академічних вільностей та деформації наукової істини” 
в умовах СРСР (Смаль-Стоцький 1991). Певний час в УВУ діяв Інститут 
вивчення проблем національностей. У складі закладу працювали знані 
вчені – борці з національною дискримінацією: керівник відділу білоруської 
філології, професор, доктор Я. Станкевіч і фахівець із кавказології, доктор 
Н. Накашідзе. Після Другої світової війни чисельність українців, які відмо-
вилися повертатися до СРСР, значно зросла. Українську вищу освіту в по-
воєнній Західній Німеччині представляла ціла мережа створених або від-
новлених закладів: Український Вільний Університет, Українська економі-
чна висока школа і Українська богословсько-педагогічна академія в Мюн-
хені, Український технічно-господарський інститут у Регенсбурзі й Мюн-
хені (на основі колишньої Української господарської академії в Подебра-
дах), Інститут живих мов в Аугсбурзі, Український народний університет в 
Зальцбурзі, проте тільки трьом із них вдалося домогтися визнання дипло-
мів. На думку Н. Полонської-Василенко, УВУ дав імпульс до створення 
вільних університетів, зокрема Балтійського університету в Гамбурзі, Ні-
мецького вільного університету в Берліні (Полонська-Василенко 1971, 17). 

Проте в умовах економічної кризи і з початком масової еміграції для по-
шуку сприятливих умов самореалізації за межами Німеччини довелося внес-
ти корективи в організацію освітнього процесу. Замість лекцій в УВУ актив-
ніше практикувалися консультації та семінари, що згодом призвело до деся-
тирічної перерви в реалізації стаціонарної форми навчання (1956–1966 рр.). 
Рішенням Сенату УВУ засновано Інститути заочної освіти в Сарселі (1948–
1955 рр.), літературознавства (1954–1955 рр.), психології (1954–1955 рр.), ві-
дкрито представництва (делегатури) УВУ в Канаді, США і Франції, що фун-
кціонували до 1990-х років. Украй важливим був вихід у світ англомовного 
збірника “Україна та її народ” за редакцією професора І. Мірчука, видання 
підручників і посібників Г. Ващенка, К. Кисілевського, П. Коваліва, 
О. Кульчицького, П. Курінного, І. Мірчука, Н. Полонської-Василенко, 
Я. Рудницького, Ю. Старосольського, Ю. Шереха-Шевельова, 
В. Щербаківського та інших. Викладачі УВУ оприлюднювали результати 
своїх розвідок в університетських “Наукових записках” і “Наукових збірни-
ках”. 



715 
 

Через вимогу нового закону про усунення зі шкільних споруд усіх ін-
ших установ у 1960-х роках виникла проблема пошуку нового приміщен-
ня. Завдяки створенню Товариства сприяння українській науці заклад от-
римав помешкання і скромні субсидії від Федеративної Республіки Німеч-
чини (до 1996 р.) і Вільної Держави Баварії (до 2006 р.). Попри обмеження 
контингенту слухачів, УВУ продовжив налагоджувати зв’язки із за-
рубіжними осередками україністики в США, Канаді, Франції, Бразилії, Ав-
стралії, Аргентині, інших країнах, здійснюючи роботу з дослідження 
історії, культури й господарства народу України; вивчення його 
взаємозв’язків з іншими народами; надання вищої університетської освіти 
новій українській генерації дослідників, політичних і громадських діячів; 
ознайомлення широкого світового загалу з об’єктивними відомостями про 
Україну та її народ (Корчемна 2014, 159). Професори УВУ викладали в 
різних країнах світу: Д. Чижевський у Гарварді, Я. Рудницький у 
Манітобському університеті, О. Пріцак в Гамбурзі і Парижі, Ю. Шевельов 
і М. Вєтухів у Колумбійському університеті, Р. Смаль-Стоцький у Маркет-
університеті, О. Андрушків у Seton Hall University, О. Горбач в університе-
тах Геттінгена та Марбурга. До читання лекцій в УВУ залучалися профе-
сори Й. Армстронг, Г. Іберсбергер, Г. Кох, П. Рорбах (Кучер 2006).  

Пріоритет надавався видавництву наукової і навчально-методичної 
продукції та докторизації здобувачів, більшість із яких навчалися в УВУ і 
працювали у вищих школах країн Північної Америки. У 1965 році декан 
УВУ, професор П. Зайцев запросив митрополита Іларіона (І. Огієнка) увій-
ти до складу Комісії з відбору кандидатів на здобуття наукових ступенів в 
Українському Вільному Університеті та висловив останньому вдячність за 
читання лекцій докторантам УВУ, які навчалися в Колегії Св. Андрія у 
Вінніпезі (Іларіон 1965). Аудиторні заняття відновлено з 1965 року (літні й 
зимові курси українознавства, педагогічні та мовні курси для початківців 
під керівництвом Г. Васьковича та англомовні курси сходознавства, орга-
нізовані спільно з Центральним Мічіґанським університетом). Оскільки 
більшість слухачів знаходилися за межами Європи, лекційний час обмеже-
но двома літніми місяцями, а програму викладів – двома докторськими се-
местрами. Доброю традицією стало влаштування курсів для вчителів і ви-
хованців молодіжних організацій з акцентом на національно-
патріотичному вихованні, на яких плідно працювали такі висококваліфіко-
вані фахівці, як Г. Васькович, Г. Ващенко, А. Животенко-Піанків, 
О. Кисілевська-Ткач, Н. Пазуняк-Іщук (Кисілевська-Ткач 1963). 

У програмі урочистостей з нагоди золотого ювілею УВУ, влаштованих у 
Торонтському університеті в 1971 році, було передбачено доповідь ректора, 
професора В. Янева, панель представників ЦеСУС, УСК, СУСК на тему 
“Український студент вчора і сьогодні”, виставка наукової продукції, свят-
кове богослужіння і банкет. Родзинкою відзначення 60-річного ювілею УВУ 
стало влаштування масштабної мандрівної виставки. Активізації діяльності 
закладу сприяло придбання у 1974 році будинку для потреб УВУ, що здійс-
нено за сприяння Патріарха Йосипа Сліпого. Важлива місія закладу поляга-



716 
 

ла в розширенні географії україністичних студій на основі створення пова-
жних осередків не тільки в Європі, але й на американському континенті, пе-
редусім Канадского інституту українських студій в Едмонтоні (з 1973 р.), 
Українського наукового інституту Гарвардського університету в США (з 
1976 р.), навколо яких гуртувалися наукові та просвітницькі товариства 
(УВАН, НТШ, Просвіта тощо).  

Як стверджував Курт-Марія-Руда, професура і студентство УВУ здійс-
нили справжній моральний подвиг, показавши можливості вільного духу, 
здатного протиставляти сумління фізичній силі (Янев 1987, 11). Системати-
чного характеру в УВУ набули наукові сесії і конференції на пошану “вели-
кого гуманіста і демократа, президента-засновника Т. Масарика”, влашто-
вані спільно з університетами Штудгарта, Ерлянгена, інститутом наукових 
студій при Сорбонні, на честь видатних чеських творців (А. Дворжака, 
Я. А. Коменського, Б. Сметани, Л. Яначека), українсько-чеські та українсь-
ко-німецькі мистецькі виставки (Янев 1987, 4). 

Повне навчання в Українському Вільному Університеті відновлено у 
1993 році, у 1992 році було визнано правочинність дипломів УВУ в Україні, 
а в 2000 році засновано третій факультет – україністики. Нині до структури 
УВУ входять Інститут дослідження українсько-німецьких відносин, Інсти-
тут ринкової економіки та Педагогічний інститут, що забезпечує підвищен-
ня кваліфікації вчителів українознавчих предметів. Сьогодні УВУ має на 
меті формування представників національної еліти, “виховання нового по-
коління лідерів та професійних кадрів, здатних будувати здорове, справед-
ливе та економічно життєздатне громадське суспільство” (Український Ві-
льний Університет). Зростає роль закладу як посередника в інтеграції Укра-
їни до європейського і світового науково-освітнього простору з перспекти-
вою перетворення на міжнародний університет. УВУ поглиблює програму з 
міжнародного права шляхом додавання нових курсів з права людини і зако-
нодавства Європейського Союзу, розширює педагогічні курси з фокусом на 
соціальну педагогіку, щоб краще підготувати студентів до розуміння про-
блем біженців, дітей з числа переміщених осіб і з психологічно травмованих 
сімей (Пришляк 2017). Оригінальною формою наукової роботи стали “уні-
верситетські п’ятниці” – семінари на актуальні теми, що є популярним серед 
української громади в Мюнхені. Систематичного характеру набула міжна-
родна науково-практична інтернет-конференція “Діалог мов – діалог куль-
тур. Україна і світ”. Доброю традицією є організація міжнародних наукових 
конференцій з нагоди ювілеїв Українського Вільного Університету, в роботі 
яких беруть вчені-україністи з різних країн світу.  

Таким чином, УВУ став єдиним у світі університетом, що культивував 
національну ідентичність і репрезентував українську науку, долучившись 
до появи україністичних осередків в країнах Європи, Америки та Австра-
лії, розвитку плеяди наукових шкіл, захисту інтересів України на міжнаро-
дній арені. 

 



717 
 

Антонович, М. (1976). Нарис історії Центрального Союзу Українсько-
го Студентства (1922–1945). Мюнхен. Нью-Йорк. Торонто. 

Бирич, Я. (1949). Сторінка з чесько-українських взаємин: український 
музей у Празі. Накладом видавництва “Тризуб”. Вінніпеґ. 

Божок, Г. (1974). Конкурсний виступ українського академічного хору в 
Празі. Новий обрій: Альманах. Література, мистецтво, культурне життя. 5. 
С. 252–256. 

Відозви, протоколи засідань ради Українського вільного університету 
про його заснування. Центральний державний архів вищих органів влади та 
управління України (ЦДАВОВУ). Ф. 4373. Спілка українських журналістів 
та письменників у м. Відні. Оп. 1. Спр. 3. 

Власенко, В. (1999). Олександр Олесь й Український вільний універси-
тет. У кн.: Олександр Олесь. Творча спадщина і сучасність. Козацький 
вал. Суми. С. 181–186. 

Власенко, В., Битюк, І. (2009). Союз українських журналістів і пись-
менників у Відні: мета, створення і завдання. У кн.: Актуальні питання 
історії та культури: матеріали науково-теоретичної конференції викла-
дачів, аспірантів та студентів. Суми. С. 17–22. 

Воропай, О. (1970). В дорозі на Захід. Щоденник утікача. Українська 
видавнича спілка. Лондон. 

Єржабкова, Б. (2011). Томаш Гарріг Масарик та початок діяльності 
Українського Вільного університету у Празі. У кн.: Діалог культур. Украї-
на–Чехія–Німеччина. Кн. 2. Про-Графіка. Кременчук. С. 188–209. 

З діяльности Українського Вільного Університету в Празі за друге де-
сятиліття існування. (1942). Науковий збірник Українського Вільного 
університету у Празі. ІІІ. С. 7–94. 

Іларіон. (1965). Великодні привіти: Український Вільний Університет. 
Віра й Культура. 7 (139). С. 18–20. 

Кисілевська-Ткач, О. (1963). Педагогічні студії в Українському Вільно-
му Університеті. Наукові записки УВУ. 7. С. 479–488. 

Книга вхідних та вихідних документів. Центральний державний архів 
вищих органів влади та управління України (ЦДАВОВУ). Ф. 3859. Україн-
ський вільний університет в м. Празі. Оп. 1. Спр. 139. 

Корчемна, І. (2014). Архів Українського Вільного Університету в Мюн-
хені у фондах Інституту рукопису Національної бібліотеки України імені 
В. І. Вернадського: історія, структура, науковий опис. Рукописна та кни-
жкова спадщина України. 18. С. 158–168. 

Кучер, В. (2006). З історії діяльн-ті Українського науков. інституту в 
Берліні та Українського вільного універ-ту в Мюнхені. Електрон. ресурс: 
http://inb.dnsgb.com.ua/2006-1/06kvinib.html [Дата остан. доступу 20.11.2020]. 

Лисенко, Н. (2009). Емігрантські ювілеї О. Олеся. Слово і Час. 1. С. 16–24. 
Лопушанський, І. (2007). Український Вільний Університет (УВУ) як 

провідний діаспорний навчальний заклад світу. Вісник Таврійської фунда-
ції. 4. Електронний ресурс: https://prosvita-ks.co.ua/visnik-tavriyskoyi-



718 
 

fundaciyi-vipusk-4/ivan-lopushinskiy-ukrayinskiy-vilniy-universitet-uvu-yak 
[Дата останнього доступу 20.11.2020]. 

Мірчук, І. (1948). Український Вільний Університет. Науковий збірник 
Українського Вільного університету. V. С. VII–XXVII. 

Мушинка, М. (2005). Музей визвольної боротьби України в Празі та 
доля його фондів: історико-архівні нариси. Київ. 

Наріжний, С. (1942). Українська еміграція. Культурна праця українсь-
кої еміграції між двома світовими війнами. (Ч. 1). Прага. 

Неврлий, М. (1992). УВУ – база незалежної української науки у вільно-
му світі (1921–1945). У кн.: Від Науков. товар-ва ім. Шевченка до Україн-
ського вільного універ-ту: матеріали міжнар. наукової конференції. Київ. 
Львів. Пряшів. Мюнхен. Париж. Нью-Йорк. Торонто. Сідней. С. 209–212. 

Полонська-Василенко, Н. (1971). Український Вільний Університет 
(1921–1971). Український історик. 1–2 (29–30). С. 17–27. 

Пришляк, М. (2017). “Український Вільний Університет – це європей-
ська інституція, яка формує майбутніх лідерів інтеґрації України в Євро-
пу”. Універсум. 5–6. С. 25–28. Електронний ресурс: http://universum.lviv.ua/ 
data/magarticles/files/2350.pdf [Дата останнього доступу 20.11.2020]. 

Сидорчук, Т. (1998). Культурная, образовательная и религиозная дея-
тельность украинской эмиграции в Австрии в межвоенный период. Асtа 
Slаviса. Iароniса. 16. С. 146–157. Электронный ресурс: 
https://eprints.lib.hokudai.ac.jp/dspace/bitstream/2115/40149/1/16_146-157.pdf 
[Дата останнього доступу 20.11.2020]. 

Смаль-Стоцький, Р. (1991). Український Вільний Університет (Допо-
відь з нагоди його 30-річчя, виголошена в Нью-Йорку 24.XII.1951 року). 
Свобода: український щоденник. XCVIІІ, 105 (5 червня). С. 4. 

Смаль-Стоцький, С., Горбачевський, І. (1931). Український Академічний 
Комітет для міжнародньої інтелєктуальної співпраці при Лізі Націй. 
Тризуб. 6 грудня (чис. 46). С. 21–22. 

Статут Українського Вільного Університету. Правила студій на Фі-
лософічному Факультеті. Правила студій на Факультеті Права і Суспіль-
но-Економічних Наук. Ординація доцентів (Габілітація). (1985). Мюнхен: 
Український Вільний Університет. 

Українська господарська академія в Ч. С. Р. (1923). Прага. 
Український Вільний Університет. Електрон. ресурс: https://www.ufu-

muenchen.de/uk/university/goal [Дата останнього доступу 20.11.2020] 
Український В. Університет в Празі, в роках 1926–1931. (1931). Прага: 

Державна друкарня в Празі. 
Український музей у Празі (1659). 1925–1948. Опис фонду. (1996). Упо-

рядн.: Р. Махаткова. Київ, Прага. 
Янев, В. (1987). Між розпачем і надією – виставка українських і чесь-

ких митців в УВУ 1979 р. Мюнхен: УВУ Varia. 
Holiat, R. (1964). Short history of the Ukrainian Free University. New York.  
Universitas Libera Ucrainensis: 1921–2011. (2011). За ред. У. Пацке, 

М. Шафовал, Р. Яремко. Мюнхен. 

http://universum.lviv.ua/


719 
 

ЖІНОЧИЙ РУХ В УКРАЇНІ У КОНТЕКСТІ ПОСТУПУ ФЕМІНІЗМУ 
ТА ЖІНОЧОЇ ЕМАНСИПАЦІЇ В ЄВРОПІ 

 
Вікторія Солошенко 

 
(Україна) 

  
У статті з’ясовано складники становлення й еволюцію жіночих про-

тестних рухів в Європі та боротьбу жінок за свої права в історичній ре-
троспективі й в сучасному періоді. У даному контексті проаналізовано 
внесок українського жіноцтва в розвиток політики і суспільства, виявлено 
особливості українського фемінізму, успіхи та невдачі жіночого руху в 
Україні. Окреслено напрями боротьби за права жінок  у другій  половині 
XX – на  початку XXI століття. 

Ключові слова: фемінізм, жіночий рух, витоки, рівноправ’я, боротьба, 
Європа, Україна, ФРН. 

 
THE WOMEN’S MOVEMENT IN THE CONTEXT OF PROMOTING 

FEMINISM AND WOMEN’S EMANCIPATION IN EUROPE 
 

Viktorija Sološenko 
 

The article deals with the components of European women’s protest move-
ments establishment and evolution, as well as with the struggle of women for 
their rights from a historical perspective and in modern times. In this context, it 
was analyzed in the research for the contribution of Ukrainian women to the 
policy and society development; the features of Ukrainian feminism, successes, 
and failures of women’s movement in Ukraine were revealed. The elements of 
the struggle for women rights in the mid-XX-th – early XXI-st century are char-
acterized. 

Key words: feminism, women’s movement, origins, equal rights, struggle, 
Europe, Ukraine, FRG. 

 
Дослідження витоків фемінізму й емансипації дозволить краще зрозу-

міти внесок жінки в розвиток політики і суспільства, а звернення до історії 
цього питання відкриває нові сторінки для проведення аналізу розвитку 
жіночих протестних рухів, боротьби за права у попередні історичні епохи 
та за сучасної історичної доби. Так, приміром, кмітливою і талановитою 
була цариця Єгипту Клеопатра, вона вміла переконувати людей. Жінки до-
вгий час виборювали право здобувати освіту та громадянські й публічні 
права. Адже навіть у демократичних країнах європейсько-атлантичного 
ареалу право обиратися і можливість обрання жінок було досягнуто лише у 
ХХ столітті, а боротьба за право на рівнозначну з чоловіками роботу у 
провідних сферах діяльності та одержання нарівні з ними  оплати за свою 
працю продовжується й на сучасному етапі.  



720 
 

Фемінізм уперше почали досліджувати наприкінці XVIII ст. Первинний 
інтерес до гендерних студій виник в європейських країнах. Проте головна 
увага була закцентована в першу чергу на жіночих протестах. Завдяки  фон 
Гіппелю у 1792 р. було розпочато дослідження німецької феміністичної 
думки. Жіноча тематика залишалася найважливішою в історичних, філо-
софських та літературних  працях, наприклад, Ш. Фурʼє, А. Сен-Сімона, 
Ж. Ж. Руссо, їхні теоретико-світоглядні концепції відкрили нові можливо-
сті для подальшого розвитку феміністичної думки. Починаючи з раннього 
середньовіччя, можна вести мову про суперечки щодо місця і ролі жінки у 
суспільстві. Великий слід в історії європейських країн у ХIII–XIV ст. за-
лишила непроста і сповнена величезних випробувань та жертовності бо-
ротьба єретичок. Перші жінки, які виступили на захист жіночих прав в 
Англії XVII ст. були відомі письменниці-памфлетистки. Це Афри Бен і 
Мері Естел, які боролися і відстоювали право жінок на  рівність із чо-
ловіками, а також почуватися вільними і повноправними громадянками 
тогочасного суспільства. 

Протягом XVIII ст. прогресивні жінки європейських країн брали актив-
ну участь у суспільному житті. Вони здебільшого мали роботу чи власну 
справу, були економічно незалежними, створювали свої салони, де обгово-
рювали політику та інші важливі справи і події. Прогресивні жінки нама-
галися звільнитися від тягаря деспотизму, наполягали на визнанні своїх 
прав здобувати освіту, працювати, на ввічливе ставлення і пошану (Степа-
нянц  1993, 236).  

Декларація Олімпії де Гуж була спрямована на відстоюванні прав жінок 
та визнанні рівними із чоловіками їх соціальних та політичних прав. Акти-
вною була діяльність новоствореної першої жіночої політичної організації 
“Суспільство жінок – революційних республіканокˮ, однак її діяльність у 
1793 р. була заборонена Конвентом, а Олімпія де Гуж страчена. Вона мала 
тверді переконання, що жінка гідна й членства у французькому парламенті. 
З цією думкою вона й зійшла на ешафот. У 1795 р. для жінок Франції було 
введено заборону навіть з’являтися у громадських місцях. Наполеон де-
кларував указом 1804 р. наступне: жінка не мала жодних прав, а жінкою 
повинен  опікуватися  чоловік. 

Підкреслю, що праця Готтліб фон Гіппеля “Про поліпшення цивільного 
становища жінкиˮ  (1792) започаткувала дослідження історії фемінізму в 
Німеччині. Автор відстоював дотримання рівності прав між чоловіками і 
жінками (Успенская 1996, 71). 

В Україні до проблематики гендерної рівності все частіше звертаються 
й науковці: М. Богачевська-Хом’як, Н. Грицяк, М. Гавришко, М. Дядюк,  
О. Кісь, Т. Орлова, Л. Смоляр та інші дослідниці. Ще в давні часи україн-
ські жінки були досить активними в суспільному житті, підтримували і бо-
ронили інтереси нації в цілому. Свідчення тому – діяльність Галшки Гуле-
вичівни, Магдалени Мазепи та інших яскравих постатей з історичного ми-
нулого. Жіночий рух розвивався і міцнішав на західноукраїнських землях, 
в Галичині та на Буковині з кінця ХІХ століття. Навчаючись за кордоном, 



721 
 

головним чином в Австрії чи Швейцарії, жінки, яких переслідували вдома, 
де вони не мали жодних прав, змогли реалізувати своє право на освіту. Для 
того, щоб провести аналіз феномену українського жіноцтва, важливо розг-
лядати обидва рівні: колективний та індивідуальний. Це дозволяє більш 
повно дослідити картину жіночого руху. Хоча український жіночий рух 
був подібний до загальноєвропейського, він також мав свої національні 
особливості, повʼязані з історичними традиціями. Жіночий рух в Україні 
не ставив за мету суцільну феміністичну перебудову всіх суспільних від-
носин (як це притаманно фемінізму англосаксонського типу).  

Одна з прогресивних особистостей, відомих на той час і давно забутих 
в Україні, Софія Окунєвська-Морачевська – перша жінка-лікар в Австро-
Угорщині, Галичині та Буковині, перша галичанка, яка, попри заборону, 
здобула університетську освіту. За тринадцять років до офіційного дозволу 
вона вже вивчала лікарську справу та здобула ступінь доктора медицини. 
За щире співчуття до хворих та її готовність допомагати пацієнти називали 
її “Святою Софією“. Вона заснувала акушерську школу та відкрила перші 
курси медсестер на Західній Україні. На сьогодні найвища нагорода для 
медсестер в Україні носить ім’я Софії Окунєвської-Морачевської. Однак у 
цьому зв’язку виникає питання: чому не жінкам-лікарям, а лише медсест-
рам присвоюється ця нагорода? Десятки жінок пішли її шляхом, імена 
яких досі майже невідомі в Україні. Ці прогресивні та цілеспрямовані жін-
ки мають право на своє місце в історії. 

Варто підкреслити, що здійснення в країнах Європи та Америки демок-
ратичних реформ не забезпечило рівності за статевими ознаками. Це було 
поштовхом для створення низки організацій локального і міжнародного 
масштабу, їх діяльність зосереджувалася на розширенні і зміцненні полі-
тичних прав жіноцтва, розвитку емансипаційного руху на політичній арені. 

Жіночі організації вперше почали з’являтися на українських землях у 
другій половині XIX ст. Наталія Кобринська стала піонером феміністично-
го руху в Галичині, її розглядали як борця за рівні права та проти дискри-
мінації жінок. У1884 р. у м. Станіславі вона заснувала “Товариство русь-
ких женщинˮ. Разом з Оленою Пчілкою у 1887 р. Наталія Кобринська опу-
блікувала альманах “Перший вінокˮ, де були зібрані твори, написані жін-
ками. Сімнадцять авторок альманаху звернулися до українців із закликом 
“об’єднуйтеся, сестри!ˮ. У 1915 р. Наталію Кобринську звинуватили як 
російського агента та ув’язнили. Завдяки зусиллям відомого українського 
письменника й адвоката А. Чайковського їй не довелося закінчувати своє 
життя в австрійському концтаборі.  

У 1884 р. у Києві під керівництвом громадської діячки О. Доброграєвої 
почав свою діяльність перший жіночий гурток. З 1867 р. жінки розгорнули 
широку доброчинність у Товаристві Червоного Хреста та інших організа-
ціях, допомагали нужденним їжею, одягом. 

Слід також згадати Уляну Кравченко (уроджена Юлія Шнайдер) – пер-
шу жінку-поетесу на заході України, чиї твори були дуже популярними, 
активістку галицького жіночого руху. Ольга Шухевичівна займалася етно-



722 
 

графією, а також проводила агітацію за те, щоб  жінки в гуцульських селах 
Коломийської області займалися ткацтвом. Вона навчала сільських дівчат 
жіночій праці, даючи їм освіту – основи русинської історії. 

Іванна Блажкевич створювала осередки “Просвітиˮ, виховувала в лю-
дей почуття національної гідності, боролася з неписьменністю, пияцтвом, 
вчила розумно господарювати і культурно жити. Вона влаштовувала дитя-
чі садки, гуртки художньої самодіяльності, боролася не лише за викладан-
ня українською мовою у школах, а й за її право функціонувати у повсяк-
денному житті. Громадська діячка активно виступала проти ополячення та 
русифікації, формувала у жінок громадянську активність, організовувала 
курси кулінарії, рукоділля, ведення домашнього господарства, гігієни та 
санітарії. У статтях до газет “Жіноча доляˮ, “Громадський голосˮ вона зао-
хочувала розводити сади, давала корисні поради як кваліфікований агро-
ном. Іванна вивчала і застосовувала у своїй діяльності кращі досягнення 
європейської культури. Під час фашистської окупації вона організувала 
садівничо-городню школу, аби юнаків та дівчат не вислали до Німеччини 
на каторжні роботи. Безперечно, вона мала поетичний талант, писала 
п’єси, вірші, прозу. За комуністичної влади перебувала під постійним на-
глядом, а її твори були цензуровані. Іванна Блажкевич була членом Спілки 
українських письменників і належала до сузір’я знаменитих українських 
жінок свого часу – Ольги Кобилянської, Лесі Українки, Уляни Кравченко, 
Олени Кисілевської, Олени Кульчицької, Ірини Вільде (Федик, 10.02.2014). 
Молоді жінки привозили з Європи, окрім здобутих в університетах знань, 
нову моду і прикраси. Одяг відображав політичні і ідеологічні погляди, 
цінності і стиль життя свого господаря.   

Важливо підкреслити, що представниці українських жіночих організа-
цій певною мірою впливали на міжнародний жіночий рух. Прикладами є 
Олена Кисілевська – вона була депутаткою польського Сенату, Олена Се-
парович, котра захищала права українських жінок на міжнародних конгре-
сах у Відні, Берліні та інших європейських містах. Іванна Блажкевич керу-
вала “жіночою спільнотоюˮ, була засновницею 140 дитячих садків на Захі-
дній Україні. Союз українських жінок,  заснований Міленою Рудницькою, 
професоркою Львівського педагогічного інституту, відіграв важливу роль 
в Галичині, налічуючи  60 000 осіб. Тоді він був однією з найбільших жі-
ночих організацій у Європі (Гавришко). 

У дискусіях про роль жінки в історії, які відбулася після Другої світової 
війни та актуальні й сьогодні, залишається багато невирішених питань.   

Першою в СРСР жінкою-дипломатом була Олександра Коллонтай (Kol-
lontai 2003, 703). Вона була прихильницею фемінізму, обстоювала думку 
про те, що держава має створити умови для самореалізації жінок, перекла-
вши частину обовʼязків на державу. Варто зазначити, що багато кампаній 
використовували гасло емансипації за здобуття рівноправʼя жінок у різних 
сферах (Gleichstellung von Frauen und Männern).  

Боротьба за права жінок та їх реалізацію продовжувалася після завер-
шення Другої світової війни. Засновницею другої хвилі жіночого руху була 



723 
 

Симона де Бовуар, філософиня-екзістенціалістка, авторка праці “Друга 
статьˮ (1949). У цей час в Європі та в США розвивався протестний 
феміністський рух, що набирав обертів і у 1960–70-х рр. став масовим 
явищем. Філософиня стверджувала, що ставлення до жінок є упередженим, 
а нові успіхи жінок спричиняють незадоволення і виступи проти них. На 
початку 1960-х рр. феміністки висловили свою спільну важливу  вимогу 
щодо надання жінкам права входити до органів влади, мати право голосу у 
виборчих кампаніях. Емансипація і нині посідає важливе місце у суспільс-
тві, емансиповані жінки вже добилися виборчого права та рівноправ’я. Ва-
рто зазначити різницю у політичному словниковому запасі жінок та чові-
ків. Так, для чоловіків типовими є розмови про технології, партнерство, 
перемовини, НАТО тощо. Словниковий запас прекрасної статі суттєво від-
різняється від чоловічого, жінки дуже часто вживають такі лексеми, як 
ʻдітиʼ, ʻдитсадокʼ, ʻбудинокʼ, ʻродинаʼ, ʻтурботаʼ.  

Важливо пікреслити, що у другій половині XX – на початку XXI ст. бу-
ло суттєво переосмислено роль жінки у суспільстві. Підтвердженням цього 
є прорив жінок у владні структури. Так, в Україні у 1994 р. було створено 
Всеукраїнське жіноче товариство імені Олени Теліги, вона була Головою 
першої Національної жіночої ради, провідником соціального партнерства 
між чоловіками і жінками (ЕІУ 2005, 672). Серед великої кількості феміні-
стичних організацій слід назвати “Союз українокˮ, який займався пробле-
мами малого бізнесу, “Ділові українські жінкиˮ,  “Жіночий консорціум 
Україниˮ.  

В нових історичних умовах жіночий рух в Україні не змінив своїх ос-
новних рис. На перший план вийшли соціальні питання: це боротьба проти 
торгівлі жінками, захист від СНІДу, домашнього насилля тощо. Жіночі ор-
ганізації створювали вагомий вплив на розвиток громадянського суспільс-
тва і відігравали роль стабілізуючого чинника в Україні. Їхня діяльність 
має свої досягнення і недоліки. Підґрунттям для виникнення жіночого ру-
ху стали політичні, економічні та соціальні зміни в Україні в другій поло-
вині 1980-х рр. Першими на цей шлях став відновлений  у 1989 році “Союз 
українокˮ, “Жіноча громадаˮ, “Всеукраїнське жіноче товариство імені 
Олени Телігиˮ (брало участь у розробці Національної програми збережен-
ня репродуктивного здоров’я) та інші.  

Більшість жінок як в Україні, так і за кордоном, займаючись господарс-
твом і виховуючи дітей, не мають можливостей далі розвиватися і саморе-
алізуватися, застосовувати  здобуті знання і розкривати свій потенціал.  

Захист прав жінок здійснюється згідно з нормативно-правовими акта-
ми, регулюється на національному й міжнародному рівнях. Розробка єди-
ного стандарту у цьому питанні є необхідною. Цими питаннями опікується 
ЄС. Також однією з важливих проблем є різниця в оплаті праці за гендер-
ними ознаками, розв’язувати її потрібно на законодавчому рівні. За висно-
вками Єврокомісії, європейські чоловіки заробляють у середньому на 15 % 
більше жінок. У цьому зв’язку варто навести показовий приклад, який сві-
дчить про те, що за останні двадцять п’ять років розрив у зарплатах чоло-

http://ua-referat.com/Виборче_право


724 
 

віків і жінок скоротився лише на 2%. Спираючись на підрахунки експертів, 
оплата праці обох статей зрівняється лише через 187 років (Кузнецов 2005, 
36–37). Тож таку ситуацію потрібно виправляти. 

Основоположні документи ЄС, підписані у Люксембурзі в 1997 р., в Лі-
сабоні в 2000 р., визнають і декларують право на гендерну рівність. Важ-
ливим пріоритетом, виходячи зі стратегії Євросоюзу, є подолання дискри-
мінації за статевою ознакою.  

Безперечно, що проблема гендерної рівності і нині є важливою як для 
провідних держав Європи, так і інших країн світу. Так, у ФРН 5 % пред-
ставниць жіночої статі обіймають посади бургомістрів у німецьких містах 
із населенням понад 10.000 мешканців. Існує низка питань стосовно жінок, 
які посідають найважливіші державні  пости: чи впливають жінки на полі-
тику, коли перебувають при владі? Це потребує вичерпної відповіді і ґрун-
товних досліджень соціологів, політологів, юристів (Polke-Majewski). По-
літика щодо встановлення рівноправності ситуацію не дуже змінила, хоча 
до 2006 року кількість жінок на керівних посадах в Німеччині дещо збіль-
шилася (Иудин, Шпилёв 2011, 80-86). 

Фемінізм набирає обертів. Ще в 2012 р., за данними журналу “Forbesˮ, 
Ангела Меркель була названа найвпливовішою жінкою світу. Аналізуючи 
її політичну діяльність, кар’єру, яка будувалася переважно в чоловічому 
колективі, дослідниця Т. Юдіна зазначає, що Ангела Меркель стала канц-
лером обʼєднання держави, символом нової Німеччини (Юдина 2010, 175).  

У Німеччині існують професії, які вважаються винятково чоловічими. 
Відсутність цієї співмірності представлення жінок і чоловіків в окремих 
галузях виробництва чи відсутності достатньої кількості жінок-керівників 
можна пояснити тим, що жінки йдуть у декретну відпустку та переривають 
професійну карʼєру заради сім’ї і дітей. У ФРН у чоловіків-батьків остан-
нім часом все більше виникає бажання брати  активну участь у вихованні 
дитини, бути “активним батькомˮ (Кузнецов 2005, 38).  

Всі ці та багато інших важливих питань стоять на порядку денному 
уряду і громадянського суспільства Німеччини. Доволі активною є діяль-
ність неурядових організацій, пріоритетом яких є захист жінок, їхніх прав. 
Серед  великої  кількості  таких організацій назвемо “Німецьку Раду жі-
нокˮ – об’єднання, що має особливий дорадчий статус в Економічній та 
Соціальній радах ООН (Deutscher Frauenrat).  

Втілюючи на практиці ґендерну політику, держава вбачає пріоритетом 
підтримку і розвиток дитячих установ, внесення змін до закону про дитячу 
грошову допомогу (1986, 2007), які дали можливість батьку, який взяв від-
пустку по догляду за дитиною, отримувати 67% від свого останнього чис-
того доходу. Однак нині до таких батьків, які просять відпустку для догля-
ду за дитиною, спостерігається поки що негативне ставлення з боку робо-
тодавців і колег (Кузнецов 2005, 38).  

Фемінізм продовжує розвиватися у творчості німецьких письменниць, 
наприклад, популярною на німецькомовних теренах, однак маловідомою в 
Україні, є Гера Лінд, вона не тільки пише романи, а є жінкою-політиком – 



725 
 

послом Хосе Каррераса у Німеччині. Німецькі телеканали ZDF та ADR 
транслювали її захоплюючі ток-шоу, майже кожен її роман був екранізова-
ний, і всі вони є бестселерами. Це і “Das Superweibˮ, “Frau zu sein bedarf es 
wenigˮ, “Über alle Grenzenˮ, “Vergib uns unsere Schuldˮ, “Seine Handvoll 
Heldinnenˮ.  

Отже, здійснений аналіз свідчить, що роль жінки у сучасному суспільс-
тві поступово зростає. У більшості країн неухильно збільшується їх питома 
вага в економіці, політиці, культурі, суспільному житті. В Україні, як і в 
інших європейських країнах, є політики-жінки, які проявили себе як про-
фесіонали і є визнаними лідерами. Наша країна може пишатися своїми жі-
нками, які за складних умов, у різні історичні періоди зуміли знайти своє 
місце і докласти всіх можливих сил для діяльності заради України, її утве-
рдження у світі. 

Проте навіть побіжний погляд на ту чи ту сферу дає чимало підстав ба-
чити нерівноправне становище українського жіноцтва. Саме тому вітчиз-
няному політикуму варто було б узяти до уваги досвід впровадження ґен-
дерної політики у ФРН та деяких інших країнах-членах Європейського 
Союзу. Можна з упевненістю стверджувати, що гендерна рівність є своєрі-
дним мірилом демократичного поступу. Водночас практика засвідчує, що 
існує і проблема захисту чоловіків: у країнах Заходу через феміністський 
рух чоловіки піддаються дискримінації. Тому статеву збалансованість у 
суспільстві проголошено одними з основних принципів стратегій розвитку 
європейських держав ХХІ століття. 

 
Богачевська-Хомʼяк, М., Веселова, О. (2005). Жіночий рух в Україні. У 

кн.: Енциклопедія історія України: Т.3: Е-Й /Редкол.: В.А. Смолій (голова) 
та ін. НАН України. Інститут історії України. Наукова думка. Київ. Елект-
ронний ресурс: http://www.history.org.ua/?termin= Zhinochy_rukh_v_Ukraini 
[Дата останнього доступу 22.01.2021]. 

Гавришко, М. (2010). Галицькі феміністки 1930-х: нацистське “Кухня-
церква-діти“ не для нас. 29.12.2010. Електронний ресурс: 
https://www.istpravda.com.ua/articles/2010/12/29/11244/view_print/ [Дата 
останнього доступу 24.01.2021]. 

Иудин, А., Шпилёв, Д. (2011). Германия: гендерная политика как осно-
ва гендерной культуры. Женщина в российском обществе. С. 80-86. Елек-
тронний ресурс: http://www.hse.ru/data/2011/11/14/1272851411/Gendr_ 
shrt_1.pdf [Дата останнього доступу 22.01.2021]. 

Кузнецов, Г. (2005). Евросоюз: женщины и работа. Человек и труд. 5. 
С. 36–40.  

Степанянц, М. (1993). Феминизм: Восток, Запад, Россия. Наука. Моск-
ва. 

 Успенская, В. (1996). Стереотипы на пути женщин к лідерству.  Фе-
министская теория и практика: Восток-Запад. Материалы международной 
научно-практической конференции. ПЦГИ. Санкт-Петербург. 

http://ua-referat.com/Жінки
http://www.history.org.ua/?termin
https://www.istpravda.com.ua/articles/2010/12/29/11244/view_print/
http://www.hse.ru/data/


726 
 

Федик, Я. (2014). Носити ім’я Іванни Блажкевич – велика честь. Елек-
тронний ресурс: http://slobidka.ol-te.com/?p=419http://svoboda.te.ua/novyny/ 
nosyty-imja-ivanny-blazhkevych-velyka-chest. html [Дата останнього доступу 
25.01.2021]. 

Юдина, Т. (2010). Германия. Новая политэстетика. Российская поли-
тическая энциклопедия. Москва. 

Deutscher Frauenrat e.V. Bundesvereinung der Frauenverbände  Online 
verfügbar unter URL: http: //www.frauenrat.de/ [Дата останнього доступу 
22.01.2021]. 

Gleichstellung von Frauen und Männern. Online verfügbar unter URL: http: 
//europa.eu/legislation _summaries/ employment_ and_ social_policy/ equality_ 
between_men_and_women/index_de. [Дата останнього доступу 24.01.2021]. 

Kollontai, A. (2003). Mein Leben in der Diplomatie. Karl Dietz Verlag Ber-
lin GmbH. Hrsg. von Heinz Deutschland. 

Polke-Majewski, K. (2012). Wie Frauen die Politik verändern? URL: http: // 
Zeit online.de [Дата останнього доступу 25.01.2021]. 

 
  

http://www.google.com.ua/url?sa=t&rct=j&q=frauenrat&source=web&cd=1&ved=0CCoQFjAA&url=http%3A%2F%2Fwww.frauenrat.de%2F&ei=UXi9UMroBaS50QXw3IGwCg&usg=AFQjCNFadbfpZ2FIb__8kwDu78r7TZl3OQ


727 
 

УКРАЇНСЬКИЙ ЛІТЕРАТУРНО-ПУБЛІЦИСТИЧНИЙ ПРОС-
ТІР ЧАСІВ ДІ-ПІ-ТАБОРІВ КРІЗЬ ПРИЗМУ ЛИСТУВАННЯ                                      

ЮРІЯ ЛАВРІНЕНКА ТА ЮРІЯ ШЕВЕЛЬОВА 
 

Тетяна Шестопалова 
 

(Україна) 
 

У статті актуалізоване вивчення епістолярію українських інтелекту-
алів, змушених емігрувати з України під час та після Другої світової війни. 
Стаття присвячена листуванню Ю. Лавріненка і Ю. Шевельова, що три-
вало на теренах повоєнних Австрії та Німеччини. Автографи листів збе-
рігаються в Музеї-Архіві УВАН у Нью-Йорку, де мурівський епістолярій, 
рукописи, організаційні матеріали складають фонд XL “Мистецький 
Український Рух”. Усе листування разом охоплює 82 листи (№№ 539-621). 

Ключові слова: листування, газета, “Українські вісті”, Мистецький 
український рух, “Арка”. 
 

UKRAINIAN LITERARY AND JOURNALISTIC SPACE                                                 
OF DIPI CAMPS TIME THROUGH THE PRISM  

OF CORRESPONDENCE OF JURIJ LAVRYNENKO  
AND JURIJ ŠEVEL’OV 

 
Tetjana Šestopalova 

 
The article actualizes the study of the epistolary of Ukrainian intellectuals 

forced to emigrate from Ukraine during and after the Second World war. In par-
ticular, this article is devoted to the correspondence between Jurij Lavrynenko 
and Jurij Ševel’ov, which continued in post-war Austria and Germany. The au-
tographs of the letters are kept in the “UVAN” (Ukrainian Academy of Arts and 
Science) in New York, where the “MUR”’s epistolary, manuscripts, and organi-
zational materials make up the XL Art Ukrainian Movement Foundation. All 
correspondence together covers 82 letters (№№ 539-621) 

Key words: correspondence, newspaper, “Ukrainian News”, Art Ukrainian 
Movement, “Arch”. 

 
Метою статті є актуалізація вивчення епістолярію українських інтелек-

туалів, змушених емігрувати з України під час та після Другої світової вій-
ни. Зокрема, ця стаття присвячена листуванню Ю. Лавріненка і 
Ю. Шевельова, що тривало на теренах повоєнних Австрії та Німеччини. 
Автографи листів зберігаються в Музеї-Архіві УВАН у Нью-Йорку, де му-
рівський епістолярій, рукописи, організаційні матеріали складають фонд 
XL “Мистецький Український Рух”. Усе листування разом охоплює 82 ли-
сти (№№ 539‒621).  



728 
 

Тисячі українців, що опинилися в цих країнах після радянських і наци-
стських концтаборів, заслань, переслідувань, почали спільно налагоджува-
ти побут, навчати дітей, влаштовувати культурно-мистецькі акції. Тимча-
сові поселенці в непевних обставинах Ді-Пі-таборів вчилися самі й учили 
інших, мали виступи мистців, літераторів, науковців, обговорювали гарячі 
теми життя й повертали собі відчуття причетності до нього. 
Ю. Лавріненко, який перед тим відбув ув’язнення й заслання за політич-
ними звинуваченнями, згадував55: “По українських таборах мав численні 
доповіді перед палко-зацікавленою в ті часи авдиторією знекорінених в 
Україні людей. Говорив про те, що їх, як і мене, цікавило найбільше – го-
ловно в циклі тем «Українська інтелігенція в боротьбі за духове само здій-
снення». Опісля дещо з того зредагував під псевдонімом Юрій Дивнич (ді-
воче прізвище моєї матері). І опублікував під заохотою незабутнього три-
буна свободи і гідности підсовєтської людини Івана Багряного, керівника 
УРДП і її газети Українські Вісті [Підкр. Ю. Лавріненка. – Т. Ш.] в числах 
за роки 1947–48. Тим часом, щоб надолужити прогалини у своїй радянсь-
кій освіті- [Нерозб. слово. – Т. Ш.] й думанні, творив собі щось як «Уні-
верситет надому», студіюючи днями й ночами раніш недоступні мені праці 
М. Драгоманова, В. Липинського, М. Грушевського, а про Українську ре-
волюцію 1917–21 – Кучабського, Д. Дорошенка, Лозинського, Христюка та 
інші можливі матеріяли. Захопив дещо також із західно-европейської нові-
тньої філософії (Н. Гартман, Ясперс, Шпенґлєр, філософ естетик Кроче, 
Ортега і Ґасет, з українських авторів – Дмитро Чижевський). Тут допома-
гав мені книжками й іншим один цінний освічений по-европейськи прия-
тель” (Лавріненко б.р.). 

Ю. Шевельов уник долі в’язня радянської системи. До війни він був ви-
кладачем технікуму, а потім – ХПІПО (Харківського педагогічного інсти-
туту професійної освіти – наступника ХІНО). У 1945 р., вже будучи в Ні-
меччині, навіть отримав посвідку працівника Наукового інституту при Ер-
лянґенському університеті, а у 1949 р. йому було присвоєно докторат з мо-
вознавства в Українському університеті в Мюнхені. Проте свої тогочасні 
лінгвістичні праці він згодом назвав “нетворчими” й “неоригінальними”. 
Його цілком захопила література й критика. Відтак і написане  про україн-
ську літературу (про “Вертеп” Аркадія Любченка, поезію Олени Теліги, 
про “Старший боярин” і про “Поет” Т. Осьмачки, про поезію Миколи Зе-
рова, про “Повість про Харків” Л. Лимана, про “Доктор Серафікус” 
В. Домонтовича” (Шевельов 2001, 66) у своїх спогадах оцінював значно 
вище. Можливо, захоплення сучасною літературою й академічний досвід у 
сукупності якраз і витворили піднесене уявлення Ю. Шевельова про необ-
хідність мати у Західній Європі організацію українських письменників (ві-
дому тепер, як “Мистецький Український Рух” ‒ МУР), як “палац духу, 
новий і звужений варіянт Платонової республіки мужів розуму й хисту”, 

                                                           
55 Тут і далі в цитатах зберігаємо правопис автора листа. 



729 
 

до якої згодом долучаться представники інших мистецьких форм, щоб 
“збудувати батьківщину в наших душах” (Шевельов 2001, 58).  

Дізнавшись про місцеперебування Ю. Лавріненка в Австрії, 
Ю. Шевельов першим написав йому як потенційному однодумцеві в справі 
Мистецького Українського Руху, давньому другові й доброму літераторові. 
До арешту й ув’язнення Ю. Лавріненко вже був відомий як критик, автор 
досить вдалих і проникливих літературних портретів В. Еллана-
Блакитного, В. Чумака та П. Тичини, які імпонували Ю. Шевельову за сти-
лем і схопленими рисами таланту кожного поета. Таким чином, романтик з 
академічним досвідом був щиро радий запросити до ʻПлатонової республі-
ки’ модерного українського мистецтва романтика з досвідом критика, чий 
талант розуміти, поціновувати й захищати справжню літературу був добре 
відомий. Така коротка передісторія цього листування.  

Перший лист Ю. Шевельов відправив із Фюрту. Тут була й радість від 
нагоди писати близькій людині, з якою подолали не одне життєве випро-
бування, і новина про заснування “Мистецького Українського Руху” (МУ-
Ру), й палке запрошення до праці разом (“...а Вас тут треба, аж кричить” ‒ 
лист Ю. Шевельова (Шереха) від 18.1.4656)), і перейнятість подальшою до-
лею літературного таланту Ю. Лавріненка: “Статті Ваші мене дуже цікав-
лять, хоч і боюся, що Ви занадто пустилися в публіцистику. А я добре 
знаю, що в літературі як такій Ви теж могли б багато людям доброго сказа-
ти” (лист Ю. Шевельова (Шереха) від 26.3.46). 

Ю. Лавріненко в цей час перебував на горі Більдштайн, у бауерському 
господарстві. Його відповідь, щира й сердечна, несла в собі кілька засте-
режень і порад. Він не був певний успіху майбутього об’єднання письмен-
ників, мало знав тих, хто підписав Декларацію МУРу, турбувався, чи не 
загрожуватиме МУРові масовізм і чи не буде таке об’єднання анахроніч-
ним у світі, разючо зміненому ІІ Світовою війною. Цей лист позначений 
болем пережитих Україною катаклізмів 1920–30-х років і подальшого зни-
кання модерної культури нашої нації в жорнах російського більшовизму й 
німецького нацизму. Перед нами людина цінностей та ідеалів 
М. Хвильового, свідома незворотності як історії, так і людей, але спрагла 
“романтики вітаїзму” як основної архетипної сутності українського мисте-
цтва. Ось уривок із цього листа: “Все ж було б прикро, якби ми мали в со-
рокових роках якийсь рецидив «хатянства». Хвильовому, який був просто 
«вагітний» революційною добою 1917–1927 рр., цей рецидив не загрожу-
вав, хоч його й обвинувачували дурні у формалізмі і т.ін. Але нам – це за-
грожує. Якби я складав Деклярацію, то певен, що не зміг би утриматися 
зазначити в ній, що МУР діє в добі війн і революцій…, що є основним для 
нашого часу, а саме національне і соціальне визволення українського на-
роду – і іже з ним щось на кшталт «азіятського ренесансу», хоч і не в таких 
може (з тактичних міркувань) парадоксально-гострих виразах – щось таке 
не міг утаїти і не сформулювати. Про той Вітер? [Унизу сторінки листа є 
                                                           

56 Дату тут і далі подаємо так, як вона зазначена в оригіналі листа. 



730 
 

Лавріненкове пояснення смислу цього запитання: “Тичинівський «Вітер з 
України», наприклад” – Т.Ш.], що надимає вітрила мистецького корабля...” 
(лист Ю. Лавріненка від 21.11.1945 р.). 

Літературні теми витворюють одну з магістралей листування. “Ідей-
ність літератури”, “театр ідей та його інтелектуально-світоглядний кон-
текст”, “специфіка донесення критичної думки до читача”, “роль критики в 
суспільстві”, “роль періодики в повноцінному літературному житті”, “про-
блема інтеграції материкової та еміграційної літератури в процесі напи-
сання історії української літератури ХХ ст.” – це низка питань, винесених 
із листів цього часу й відбитих у пізніших критичних працях і 
Ю. Шевельова, і Ю. Лавріненка. 

У цей час визначилися пріоритети їхньої діяльності. Ю. Шевельов за-
палився МУРом, в якому вбачав порятунок для української літератури, що 
втратила  автентичний ґрунт. Ю. Лавріненко, всіляко підтримуючи МУР і 
ідею вільної літератури, зосередився на політиці й публіцистиці. При тому, 
що Мистецький Український Рух (Німеччина, 1945–1948) назагал є осмис-
леним і певною мірою уніфікованим явищем української літературно-
мистецької дійсності (Грабович 1993; Лисенко-Ковальова 2006; Павличко 
1999; Самчук 2017 та інші), листування відкриває його внутрішні сюжети 
й факти. У них МУР стверджує себе як, з одного боку, цілісний літератур-
но-мистецький феномен української дійсності ХХ ст. З другого ж, рельєф-
но виявляються гостродраматичні розбіжності в поглядах, характерах, до-
лях, а також політичних, соціокультурних, літературно-мистецьких конце-
птах діяльності  особистостей, причетних до МУРу.  

Серед тем, що обговорюють в листах співрозмовники, є організація му-
рівських з’їздів і конференцій, опозиційні сили в МУРі, особисті стосунки 
між літераторами, робота над “Аркою”, укладання “Сучасника”, задум ци-
клу Ю. Лавріненка “Україна – Схід”, робота Ю. Шевельова над публіцис-
тичними есеями, зникнення В. Петрова, підготовка українознавчої енцик-
лопедії. Також  листи відбивають спробу здійснювати єдину видавничу 
політику української еміграції в Ді-Пі. Особливий інтерес викликає задум 
створити перше міжконтинентальне українське періодичне видання шля-
хом об’єднання видавничих можливостей і людських ресурсів кількох емі-
граційних часописів, пов’язаний із цим розрив між Ю. Лавріненком та 
І. Багряним, УРДП й “Українськими вістями”. У листуванні надзвичайно 
цікаво простежується динаміка ставлення Ю. Шевельова до МУРу й уяв-
лення про свою роль у ньому. 

Сконцентрований зміст листів, складне нюансування взаємних психо-
логічних стосунків в динаміці листування показує, що поза “злобою дня” ‒ 
суспільно-культурною необхідністю – існували й глибші причини писати 
один до одного. Щоб наблизитися до їх розуміння, уважніше поглянемо 
тільки на один епізод епістолярію, пов’язаний із мурівською пресою. На 
той час саме періодика відігравала головну роль у збереженні й розвиткові 
національно-культурної, літературно-мистецької, громадсько-політичної 
активності українців Ді-Пі.  



731 
 

Надзвичайним із погляду сьогодення видається факт наявності україн-
ських видань у Німеччині, коли взяти до уваги відсутність стабільного по-
штового зв’язку, дефіцит видавничо-друкарських можливостей, приспану 
роками воєнних поневірянь читацьку активність. Проте й за цих складних 
обставин газети й журнали виходили, хоч нерідко не втримувалися й пів-
року. Водночас не секрет, що найбільш потужні з них мали фінансову під-
тримку політичних партій, і це не могло не відбиватися на редакційній по-
літиці. Повноцінну позапартійну пресу, вільну від політичної 
кон’юнктури, відкриту до всіх талановитих, захоплених творчістю людей, 
назалежно від їхніх ідеологічних позицій і переконань, створити було 
вкрай важко. Приміром, будучи членом-співзасновником МУРу, 
Ю. Лавріненко виконував обов’язки одного з редакторів журналу “Звено”, 
загально редагованого В. Кримським. Журнал створювався як друкований 
орган Мистецького Українського Руху, а В. Кримський мав марку “Золота 
Брама” для мурівських творів, уміщуваних на сторінках часопису. Але ви-
дання було досить слабким як із технічного, так і з формально-змістового 
боку (про це в листі Ю. Шевельова від 09.06.1946), відтак його існувавання 
виправдовувалося виключно “зональністю нашого буття” (лист 
Ю. Лавріненка від 07.08.1946)57.  

Можливість створити добре позапартійне періодичне видання (хоч і на 
базі партійного) для творчо-організаційних потреб МУРу з’явилася напри-
кінці 1947 р. Спершу постала ідея журналу “Україна і світ” на базі газети 
“Українські вісті” ‒ друкованого органу УРДП. Над назвою й концепцією 
видання Ю. Лавріненко і Ю. Шевельов спочатку працювали разом. Трохи 
згодом Ю. Шевельов прийняв рішення відійти від цього задуму та очолити 
журнал “Арка”, який контролювали націоналістичні кола, зосереджені на-
вколо “Української трибуни”.  

Домігшись від партійного керівництва “Арки” гарантії цілковитої сво-
боди діяти як редактору на власний розсуд, Ю. Шевельов написав 
26.12.1947 р. про своє рішення Ю. Лавріненку: “Щодо «Укр[аїни] і світу». 
З мене там все-одно не буде великої користи. Якщо воно виходитиме, я 
обіцяю бути справним співробітником (якщо взагалі зможу писати). Коли 
потрібне моє ім’я в складі редакції, воно може лишитися. Мої «умнєнія» і 
поради – до Ваших послуг. Подумайте об’єктивно, і Ви визнаєте, що тип 
«Арки» мені підходить більше, – а це для мене тепер теж дуже важить 
[Підкр. Ю. Шевельова. – Т. Ш.], з моїм серцем і головою”.   

Як ми сьогодні знаємо, “Арка” в редакторському тандемі 
Ю. Шевельова й В. Петрова в історії української літературно-мистецької 
періодики залишається по-своєму неперевершеною. Журнал перестав бути 
додатком до “Української Трибуни”, набув самостійності. У ньому друку-
валися різножанрові твори, дискусійні статті з мистецтва, спогади, літера-

                                                           
57 Детальну характеристику української періодики в часи Ді-Пі-таборів подав Р. Ільницький 

(Ilnytzkyj R. 1992, 271–291). 



732 
 

турно-критичні матеріали, які викликали інтерес у читачів незалежно від 
їхніх партійних і політичних симпатій. 

Погоджуючись редагувати “Арку” як літературно-мистецький і крити-
чний часопис, Ю. Шевельов був майже впевнений, що разом із 
Ю. Лавріненком, який продовжував працювати для “України і світу” (на 
ділі журнал отримав назву “Сучасник”), вони створять добрі умови для по-
вноцінного функціонування української літератури й публіцистики в Ді-
Пі-таборах. Організаторські здібності Ю. Лавріненка, його талант “бачити” 
українську ситуацію в комплексі внутрішніх потенцій і зовнішніх обста-
вин, розуміти її історичні й суспільно-політичні передумови, його відчай-
душне прагнення поновити в житті ґвалтовно знищені радянською владою 
грандіозні здобутки “відродженців” українського модернізму не могли не 
забезпечити професійного й читацького успіху “Сучаснику”.  

Ю. Шевельов пише: “А подумайте: було б саме добре мати такі 2 жур-
нали в наших руках: один літ[ературний], а другий публ[іцистичний]. А 
якби їх згодом об’єднати, – було б саме те, що треба. А до цього може 
прийти, бо наші б[андерівці], як бачите, такі перелякані опозицією, що 
йдуть на всі поступки, отже – фактично зливаються [підкр. Ю. Шевельова. 
– Т. Ш.] з опозицією. Принаймні в потенції. Чекаю відповіді. Привіт Ва-
шим. Ваш Ю.Ш.” (лист Ю. Шевельова від 26.12.1947). Проте планам не 
судилося бути втіленими. Грошова реформа в Німеччині, весь комплекс 
заходів окупаційної влади, спрямований на “звільнення” Німеччини від 
десятків тисяч переміщених осіб, призвів до того, що друге число “Сучас-
ника” до читачів не дійшло. 

З другого боку, Ю. Лавріненку було непросто прийняти працю 
Ю. Шевельова в “Арці”. Ідеологія її спонсорів давала якнайменше надії, 
що журнал (навіть із Ю. Шевельовим) розвинеться на всеохопне демокра-
тичне видання нового типу. Його лист від 05.01.1948 р. емоційно окреслює 
ситуацію: “...я переконався, як міцно б[андер]івці всмоктують Вас (а за 
Вами і через Вас почали були й мене всмоктувати)”. Водночас він свідо-
мий, що видання “Сучасника” на фінансовій базі УРДП теж ховає в собі 
перешкоди для незалежного модерного періодичного видання: “...повірте, 
що без Вас я не взявся б робити десант у ворожому запіллі...”. 

04.02.1948 р. Ю. Лавріненко сповіщає Ю. Шереха про те, що найближ-
чим часом здаватиме матеріали до “України і світу”, хоч і не певен саме 
цієї назви журналу, та просить дати свої матеріали до запланованого пері-
одичного видання: “Бо це значить, що Ви підтримаєте те, з чим – Ваше се-
рце. ...Якщо мої плани здійсняться хоч на 1/10, то Ви перший потиснете 
мою руку. Та, з другого боку, і я потиснув би Вашу – коли Ви хоч чим-
небудь підтримаєте в найтрудніші теперішні хвилини”. Лист відкриває 
глибоку схвильованість долею не тільки вистражданого періодичного ви-
дання, а й цілої української національної справи серед вигнанців. За лако-
нічним зверненням до Ю. Шевельова стоїть колосальна ентузіастична пра-
ця Ю. Лавріненка (агітація й залучення потенційних авторів нового журна-
лу, широке листування з ними, редагування отриманих рукописів та багато 



733 
 

іншого) зі створення конче необхідних українцям, позбавленим батьків-
щини, умов для функціонування актуальної культурної думки, стверджен-
ня її в тодішньому суспільно-політичному й літературно-мистецькому 
просторі Європи.   

Але тепер уже Ю. Шевельов застерігає Ю. Лавріненка (Дивнича) від 
змішування культури й політики. Питання, наскільки він мав рацію, запе-
речуючи зв’язок літератури з політикою, варте окремої розмови. Тут тіль-
ки наведемо цитату: “Назву на журнал я Вам відступаю, бажаю, щоб це 
був гарний журнал, і щоб він був справді «Україна і світ», бо мені здається, 
що Ви останнім часом відірвали перше від другого. Я і писатиму до нього 
охоче, якщо тільки він не буде спеціяльно східняцький, з чим я ніяк пого-
дитися не можу” (лист Ю. Шевельова від 25.02.1948).  

Дискусія продовжилася в листах і навіть на шпальтах газети “Українсь-
кі Вісті”, яку редагував І. Багряний. Ю. Лавріненко обстоював думку, що 
консолідації нації (у тому числі в її літературно-мистецькій дійсності) пе-
редує глибока критика ідеологій. Як наслідок, в “Українських Вістях” 
з’явилася його гостра рецензія на “дошерехівську” “Арку” під назвою “Ор-
ган культурної безпринципности”. Рецензія була підписана псевдонімом 
“Христофор Стерн” 58.  

Ю. Шевельов виступив в обороні теперішньої концепції видання з те-
зою про критику, яка засадничо спрямована в майбутнє. “Тому я можу по-
годитися, що Вашим обов’язком було б говорити про хиби «Арки», якби 
вона лишалася старою, але в сучасних обставинах ця рецензія була вира-
зом (хоч і стриманого) ресентименту. Інша річ, що психологічно Ви мали 
на нього всі права і підстави, але ж не можна в публіцистичній діяльності 
керуватися своїми почуттями”, – писав Ю. Шерех (лист від 25.02.1948 р.).  

Оглядаючи позиції, діяльність, долі обох інтелектуалів із висоти сього-
дення, можемо твердити, що Ю. Лавріненком рухала не образа, а прагнен-
ня екзистенційної рівноваги, втраченої у вигнанні: “Ви придирливо тепер 
поглядаєте скоса на мої східняцькі статейки, і навіть ще ненароджений жу-
рнал той називаєте авансом східняцьким. Не ображаюсь, бо вірю, що пи-
шете те, що думаєте – тобто щиро. Але ще не пройде і кілька років цього 
вигнання, як Ви... може подумаєте й інакше. Може Вам здасться тоді, що 
це була обґрунтована чи необґрунтована спроба затриматися на корені 
життя – українського життя, а значить і взагалі життя. Не датися, щоб вітер 

                                                           
58 Витоки псевдоніма “Христофор Стерн” (у картках трапляється “Христофор Стерно”) наразі зали-

шаються невідомі. Але це ім’я з’явилося і в листі редактора “Українських вістей” І. Багряного до 
Ю. Шереха, де адресант кількаразово й не без внутрішнього задоволення згадує виступ Стерна, даючи 
йому оцінку, прямо протилежну Шереховій: “Не гнівайтесь на мене за те, що стаття Стерна таки видру-
кована. Сталось так, що лист з вимогою зняти прийшов уже тоді, коли газета була в ротаційній машині... 
І я Вам скажу цілком щиро, – то добре, що Ваш лист прийшов з запізненням. Стаття прекрасна, потрібна, 
має велику функцію і добре її виконує. А решта... ну що ж... Що ж до Стерна, то я думаю, що це ім’я 
треба закріпити ще кількома статтями. Дебют дуже добрий і шкода буде як такий гарний публіцист зійде 
з кону... Ще раз перепрошую за того Стерна (скажемо, що це англійське прізвище!) і хай Ваш гумор буде 
незатьмарений” (лист до Ю. Шереха (Шевельова) [б. д.]. Іван Багряний. Музей-Архів УВАН. Ф. XL 
(МУР). № 26. Нью-Йорк, США. 

Цим ім’ям також підписано статтю Ю. Лавріненка “Три громи оплесків”.  



734 
 

покотив тебе сухим і бездиханним листком по смітниках чужини” (лист 
Ю. Лавріненка від 20.03.1948 р.). 

Саме тут, здається, слід шукати відповіді на запитання про нереалізова-
ність (якщо її розуміти як нездатність до цілковитої соціальної й культур-
ної адаптації в чужорідному середовищі та невміння знайти своє місце в 
системі його прагматичних відносин) Ю. Лавріненка в еміграції, його за-
нуреність в український світ під час перебування в США. Він усвідомлю-
вав себе частиною трагічної історії України 1920–30-х років, ніс у собі міф 
Розстріляного Відродження, не міг і не хотів його позбутися, назавжди за-
лишився Романтичним Лицарем своєї  молодості – “сіроокої гарячої юнки” 
М. Хвильового, “з багряною полоскою на простріленій скроні”, що “зату-
лила рану жмутом духмяного чебрецю й мчить по ланах часу в безсмер-
тя”...    

Ю. Шевельов пішов відмінним шляхом, осмислюючи й репрезентуючи 
в публіцистиці модерну українську проблематику. Досить звернутися до 
написаного в 1947 р. “Триптиху про добу, про мистецтво, про провінцій-
ність, про призначення України, про голуби і інші речі”, щоб зрозуміти, 
наскільки принциповим був поворот Ю. Шевельова від “наївного романти-
зму” до модерністського світогляду. Принциповим, але не позбавленим 
ностальгії за “наївним романтизмом”, морально-етичною традицією украї-
нського ментального мислення, адже саме вона цілковито визначала кон-
цепт національно-органічного стилю української літератури, обстоюваний 
Ю. Шевельовим у МУРі, і відхилений ним пізніше.    

Показово, що Ю. Лавріненко залишив нам унікальні за силою романти-
чного впливу на читача спогади про молоді роки, де описав героїку україн-
ської людини “на межі” її існування (“Чорна пурга та інші спогади”). На 
відміну від нього, Ю. Шевельов уникав романтизації спогадів, а свою мо-
лодість  називав “фантастично сліпою” (Шевельов 25.01.1987). Відхід від 
“наївного романтизму” дав Ю. Шевельову властивий йому в подальшому 
професійному житті “зір”: перевіряти очевидне, вивчати предмет так, ніби 
до нього цього ніхто не робив, у знайомому й зрозумілому бачити загадки, 
проблеми, так само, як і нові інтелектуальні можливості, розв’язувати ці 
проблеми для себе й наступників.  

Згодом, властива модерністському дискурсу настанова на елітарність 
творчих досягнень призведе Ю. Шевельова до сумнівів і розчарування в 
літературній та літературно-організаційної діяльності59. Згуртувати пись-
менників у модерну українську “Платонову республіку” не вдалося, гучні 
“входи” і “виходи” деяких письменників до і з МУРу знесилювали. Зреш-
тою, збентежений тим, що мурівці, отримуючи документи на виїзд до ін-
ших країн, навіть не прощалися, задався риторичним питанням (лист 
Ю. Шевельова від 27.04.1949): “Все смертельно набридло. Хіба вийти для 
оригінальности з МУРу?”. У цей час Ю. Шевельов починає віддалятися від 
літератури й МУРу та відновлює заняття лінгвістикою. У листах є цікаві 
                                                           

59 Ю.Шевельов у спогадах “МУР і я в МУРі” не говорить про це (Шевельов 2009). 



735 
 

автокоментарі, де зміну предмета діяльності він пояснює досить прагмати-
чно. Так, 25.11.1948 р. пише: “З мовознавства я маю надію видати три 
книжки, критика обіцяє тільки газетні можливості. Хіба ж можна вагатись 
між книжкою і газетою? Дайте мені змогу видати книжку з критики, – буду 
заніматися критикою. Річ проста”. За півроку знов повертається до цієї ро-
змови: “В кінці Ви можете запитати, чим же я занімаюсь. Мовознавством. 
Це для мене те, що для Вас городництво. І не лайтесь, бо нічого не допо-
може. Набридло” (лист Ю. Шевельова від 25.05.1949 р.). 

Можна дискутувати про те, наскільки щирим є Ю. Шевельов, коли пра-
гматичними підставами пояснює свій перехід від організації літературного 
життя й мистецької критики до мовознавства. Але факт залишається фак-
том, що в цей час він приймав важливе для себе рішення дистанціюватися 
від “злоби дня”, працювати не з людьми з їхніми хибами, достоїнствами, 
змінами настрою, поглядів, інтересів (суб’єкт-суб’єктні відносини), а з іс-
торичними й науковими фактами, мовними явищами (суб’єкт-об’єктні від-
носини), які мають свої межі, і краще, ніж живі люди, надаються до пі-
знання, систематизації, концептуалізації тощо. 

Багатьом із нас відомо, що проблема непорозуміння з оточуючими на-
бере максимальної гостроти в 1956 році, коли Ю. Шевельов проголосить 
літературну смерть Юрія Шереха-критика. Здолати цей конфлікт (який, з 
одного боку, був конфліктом із самим собою, а з другого, ‒ конфліктом 
“елітарника” з “провінціалізмом” і “кочубеївщиною” в оточенні) він зміг 
лише 1989 р., “повернувши” Ю. Шереха до життя.  

Ю. Лавріненко незмінно обстоював морально-етичні й естетичні ідеали 
“Розстріяного відродження” з його глибокою закоріненістю в українські 
національні традиції й модерністські історико-політичні реалії 1920‒1930-
х років. Був переконаний, що поступ нації потребує повсякчасної самовід-
даності всіх і кожного. Можливо, це й убезпечувало його від подібної до 
тієї, що переживав Ю. Шевельов, автоалієнації та алієнації  щодо загалу. 

Характеризуючи специфіку критичного мислення Ю. Лавріненка, 
І. Кошелівець писав про “майже безпомилкову інтуїцію, за допомогою якої 
він, на подобу французького палеонтолога Жоржа Кюв’є, з одного малого 
деталю міг відтворити складне ціле. Ця метода має й свої небезпеки тим, 
що часом заносить на несподівані висновки не туди. Але як таке іноді й 
траплялося Лавріненкові60, його роботи завжди були хвилююче цікаві й 
куди цінніші тих, що непомильні, але нічого до вже відомого не додають” 
(Кошелівець 1985, ІІІ). Дещо курйозною, але такою ж виразною є принагі-
дна заувага І. Костецького в його листі часів МУРу-ОМУСу (“Об’єднання 
митців української сцени”) до Ю. Шевельова (Шереха): “Посилаю Вам 
ориґінал Дивнича, який прошу передрукувати (= правописно) виправивши, 
і якомога скоріше переслати до “Часу”. Важливо, щоб це пішло до статті 

                                                           
60 Відомим прикладом критичної невдачі Лавріненка є його робота про поему-симфонію П. Тичини 

“Сковорода” (Лавріненко 1980). 



736 
 

Ізарського, яка буде, мабуть, ґрунтовніша – і дурніша. Ориґінал же Дивни-
ча не відмовте привезти мені до Ульму (куди я Вам привезу спиначі!)” 
(Костецький б.д.). Ю. Шевельов, отримавши статтю від Ю. Лавріненка, 
визнає (лист від 08. 12. 1948): “Вона піде двома уривками, бо дуже довга, 
хоч як звичайно всі Ваші статті – цікава”.  

Отже, літературна інтуїція – своєрідний талант критика –  переважно 
робила його спостереження над творами надзвичайно точними й глибоки-
ми. Читацький успіх забезпечували як актуальні теми, так і їхнє живе, по-
зитивне представлення крізь призму майстерних критичних ходів, у своєму 
єстві пов’язаних із “романтикою вітаїзму” М. Хвильового та його прагнен-
ням передати “запах слова”. 

Можливо, саме там, у “ренесансному” просторі українського модерніз-
му 1920-х років, із властивими йому житєлюбством, творчим оптимізмом і 
романтичним авантюризмом, полягає джерело наполегливості, з якою 
Ю. Лавріненко, визнаючи недосконалість організації письменників, відс-
тупати й зрікатися вже зробленого в МУРі, на відміну від Ю. Шевельова, 
не хотів, і був переконаний, що “МУР треба мурувати далі”.  

Архів залишив нам свідчення, наскільки складним, контроверсійним, 
багатим на психологічні й емоційні нюанси було майже п’ятирічне листу-
вання Ю. Шевельова й Ю. Лавріненка часів Ді-Пі-таборів і МУРу. Незмін-
ними в листах були самовіддана праця, чесність і відкритість по відношен-
ню один до одного. Це й дозволило їм зробити так багато для збереження й 
розвитку української культури. Тому листи є не лише історико-
літературним фактом української модерної дійсності, а й прикладом для 
нас, теперішніх, як в інтересах спільної справи шукати шляхів до 
об’єднання й взаємопідтримки, долаючи ілюзію власної винятковості, пра-
воти й непогрішимості. 

Ю. Лавріненко тяжів до українського ґрунту, прагнув піднести “на 
дусі” із небуття романтичну й героїчну історію України, бути захисником 
традиції в її пізнавальному, моральному, ідейному і духовному сенсах. 

Ю. Шевельов поставив за мету модернізувати культуру України й при-
щепити відповідне уявлення про оновлену Україну світові. Його досягнен-
ня унікальні й становлять одну з найбільших вершин української гуманіта-
ристики ХХ століття. Цей шлях нібито має найменше спільного з оспіву-
ванням романтики національної боротьби й українським ґрунтянством... 
Доки ми не згадаємо слова самого Ю. Шевельова, що модернізація – це 
тільки необхідне ускладнення традиції в часі.  

Жоден із цих шляхів не є самодостатнім. Перший сам по собі замикає 
людину в минулому, зменшує діапазон її поступального руху в майбутнє, 
консервується цим минулим. Але другий без першого взагалі неможливий. 
І цей глибинний зв’язок двох шляхів, мабуть, і дає відповідь, чому, попри 
розбіжності в поглядах і завданнях, взаємні претензії й непорозуміння, що 
час від часу виникали між інтелектуалами, їхнє листування тривало п’ять 
років у Західній Європі й продовжилося в Америці.  



737 
 

Опосередковано це підтвердив і Ю. Шевельов, написавши спогад “З 
повісти про двох Юрків”, де визнав “героїзм Юркового [Ю. Лавріненка. – 
Т.Ш.] шляху” і його беззаперечні досягнення в українській культурі ХХ 
століття. Визнав  і задався питаннями, що, безперечно, не були в його ро-
зумінні одномоментними: “Чий шлях, отже, був помилкою? Хто з нас ча-
сом не журився тим, що він утратив на тому шляху, яким він пішов? На 
кого з нас не чигала самота?”. Питання вічні. Питання риторичні. Питання 
життєві. Маємо змогу знайти на них власні відповіді, занурившись в епі-
столярний діалог непересічних людей. 

 
Грабович, Г. (1993). У пошуках великої літератури. Ін-т укр. археогра-

фії, Гарвард. ун-т, Укр. наук. ін-т. Київ. 
Костецький, І. (без дати). [Лист до Ю. Шереха]. Ігор Костецький. Му-

зей-Архів УВАН. Ф. XL (МУР). № 994. Нью-Йорк, США.  
Кошелівець, І. (1985). Спогад про спогади. У кн.: Лавріненко Ю. Чорна 

пурга та інші спомини. Сучасність. Мюнхен. 
Лавріненко, Ю. (1980). Павло Тичина і його поема “Сковорода” на тлі 

епохи (спогади і спостереження). Сучасність. [Б. м.]. 
Лавріненко, Ю. (без року) Із писаннів Юрія Лавріненка (підготовчі за-

писи до інтерв’ю з нагоди 75-ліття з дня народження). У кн.: Jurij Lawry-
nenko Papers. — Series II: Biographical Materials and Documents. Box 13, 
folder 7. Rare Book & Manuscript Library of Columbia University Butler Li-
brary. 

Лисенко-Ковальова, Н. (2006). Мистецький український рух: модерніза-
ція літературної традиції і модернізм. НАН України. Інститут літератури 
імені Т.Г. Шевченка. Київ. 

Павличко, С. (1999). Дискурс модернізму в українській літературі. Ли-
бідь. Київ.  

Самчук, У. (2017). Плянета Ді-Пі. В-во Національного університету 
“Острозька академія”. Острог. 

Шевельов, Ю. (2001). Я – мене – мені... (і довкруги). Т. 2. : [В Україні]. 
Видання часопису “Березіль”. Видавництво М.П. Коць. Харків–Нью-Йорк. 

Шевельов, Ю. (25 січня 1987 р.). [ Лист до Б.Рубчака]. Bohdan Rubchak 
Papers. Unprocessed material. Rare Book & Manuscript Library of Columbia 
University Butler Library. 

Шевельов, Ю. (2009). МУР і я в МУРі. У кн.: Юрій Шевельов. Літера-
турознавство. Упор. І. Дзюба. ВД “Києво-Могилянська академія”. Київ. С. 
559–592. 

Шестопалова, Т. (2010). На шляхах синтези думки (теоретичні заснов-
ки спадщини Юрія Лавріненка). Альма-матер. Луганськ. 

Ilnytzkyj, R. (1992). A Servey of Ukrainian Camp Periodicals, 1945–50. У 
кн.: The Refuse Experience (Ukrainian Displaced Persons after World War II. 
Ed. by W. Isajiw, Y. Boshyk, R.Senkus. Edmonton. Р. 271–291. 

 
  



738 
 

ПРОСТОРОВІ ВИМІРИ РОМАНУ  
У ВІРШАХ ЛІНИ КОСТЕНКО “МАРУСЯ ЧУРАЙ” 

 
Жанна Янковська 

 
(Україна) 

 
Роман у віршах Ліни Костенко “Маруся Чурай” – неординарне й бага-

тогранне явище в українській літературі. У представленій статті зроб-
лено спробу простежити просторові виміри твору, оскільки вони окресле-
ні дуже виразно, вражають різноманітністю, точністю, вигідно обрам-
люють описану подію, буквально візуалізують її, гармонійно вписуючись у 
сюжет, а тому викликають окремий науковий інтерес. 
 

SPATIAL DIMENSIONS  
IN LINA KOSTENKO’S VERSE NOVEL “MARUSJA ČURAJ” 

 
Žanna Jankovsʼka 

 
The verse novel “Marusja Čuraj” by Lina Kostenko is a unique and multi-

faceted phenomenon in the Ukrainian literature. In this study, the attempt has 
been made to analyze the spatial dimensions of the work, since they are particu-
larly clearly outlined, are impressively varied, accurate, help frame the narrated 
event, literally visualizing it, harmoniously fit into the plot, thus evoking a spe-
cial research interest.   
 

Роман у віршах “Маруся Чурай” Ліни Костенко – не просто твір, який 
фактично від часу його видання став класикою української літератури. Це 
визначне, епохальне явище в нашій словесності, яке (як і загалом творчість 
поетеси), попри помітну увагу літературознавців, має невичерпний ресурс 
для майбутніх досліджень, оскільки смислотворчий “простір” зазначеного 
твору широкий і багатовимірний. 

До творчості Ліни Костенко неодноразово зверталися у своїх працях 
С. Барабаш, І. Дзюба, П. Іванишин, М. Ільницький, Г. Клочек, 
М. Коцюбинська, І. Кошелівець, В. Панченко, О. Пахльовська, Т. Салига, 
В. Сулима та багато інших дослідників. Письменниця належить до славної 
когорти “шістдесятників” і багато в чому донині оберігає їхні ідеї, що за-
лишаються актуальними й сьогодні. Історизм окремих її творів беззапере-
чний, але вона уміє ‘наближати’ й ‘оживлювати’ історію, робити її ‘екзис-
тенційною’, ‘своєю’. С. Барабаш, спираючись на думку Є. Гуцала, що Ліна 
Костенко – це “глибоко сучасна, глибоко українська поетеса, та навдиво-
вижу це не те, що не заважає, а, навпаки, допомагає бути відкритою, як у 
космос український, так і в космос історії наших народів, в космос загаль-
нолюдської історії; і та історія в неї – не скам’янілі чи спорохнявілі релік-
ти, а живе дійство, яке начебто продовжує звершуватися й сьогодні, все ще 



739 
 

перебуває у творчому світі, й так само часто певна подія нинішнього дня в 
її сприйнятті та під її пером виглядає не локально й самодостатньо, не ізо-
льовано, а пропонується в єдиному потоці світової історії, сповнюється 
масштабності й значення історичного”, пише про її неповторний “худож-
ній світ” в історичному бутті українців (Барабаш 2004, 2).  

Метою цієї статті є окреслення семантичних локусів простору роману 
“Маруся Чурай”. Трактування його далеко не однозначне. Простір у творі 
‘активний’, він не лише й не стільки передає тло або місце тієї чи іншої 
події, але й вступаючи в складні відносини із екзистенційними константа-
ми особистості, історичними вимірами епохи, творить гармонійну єдність 
природи, подій, обстановки, почуттів, переживань.  

Сьогодні, аналізуючи просторові виміри художніх творів, більше при-
йнято говорити про хронотоп (часопростір) як один із проявів його худож-
ності. Звичайно, час і простір, особливо у творах епічних, тісно пов’язані. 
Не є винятком й аналізований роман Ліни Костенко. Можемо говорити, що 
історичний час зображених у творі подій відомий, а його окреслення, ху-
дожнє відображення та філософські виміри (“від миті до вічності”) заслу-
говують на окреме дослідження. 

Простір у зазначеному творі зображено набагато складніше, він, як зга-
дувалося, багатовимірний та вступає у смислові зв’язки з іншими сюжет-
но-змістовими константами. Кожен із розділів твору тяжіє до визначеного 
простору: Полтава, тюрма, дім, степ, Україна, Київ, монастир. Власне, тут 
погоджуємося із думкою Р. Мариняк, що “позиція авторки загалом спів-
звучна з прийнятими в літературі принципами побудови авторського мік-
ро- і макросвіту” (Мариняк 2005, 9). Специфіка зображеного поетесою 
простору загалом полягає у тому, що тут він завжди ‘відкритий’, навіть 
той, що міг би мислитись як ‘закритий’.  

Найперше таким простором є Україна загалом, її природа, історичні мі-
сця та місця, де відбуваються козацькі битви за волю, а також Полтава, Ки-
їв як її органічні складники. Із них, власне й постає збірний образ, “автор-
ська модель” тогочасної України як такої: безмежної, мальовничої, страж-
денної, випаленої – різної, багатоликої. Показовим у цьому плані є зовніш-
нє сприйняття й через нього відчуття рідного краю головною героїнею під 
час подорожі до Києва (розділ “Проща”): 

Буває, часом сліпну від краси. 
Спинюсь, не тямлю, що воно за диво, – 
оці степи, це небо, ці ліси, 
усе так гарно, чисто, незрадливо, 
усе як є – дорога, явори. 
усе моє, все зветься – Україна. 
Така краса, висока і нетлінна, 
що хоч спинись і з Богом говори (Костенко 1990, 98). 

Поетеса дуже часто в романі змальовує природу. І щоразу вона чи то 
співзвучна з почуттями героїв, суспільною ситуацією, гіркою дійсністю 



740 
 

людського життя, чи протиставляється їм, як, знову ж таки, під час подо-
рожі Марусі до Києва: 

Як глянеш упростяж – дорога в намисті. 
Ці барви черлені і жовтогарячі, 
ці щедрі сади у багряному листі!  – 
а люди бредуть і бредуть, як незрячі (Костенко 1990, 99). 

Такими високопоетичними ‘образками’ змалювання рідного етнічного 
простору рясно наповнені всі розділи роману, утворюючи його досить бар-
висту канву, основу для розкриття сюжету. У зображенні такого природно-
го простору авторка досягає найвищого апогею метафоричного мислення, 
як скажімо у рядках із розділу “Дідова балка”: 

Ген хуторів причаєність глибока. 
Он хтось іде в Полтаву з клумаком. 
І далина на всі чотири боки 
перехрестилась чорним вітряком (Костенко 1990, 128). 

Особливо теплі спогади вкладає Ліна Костенко у вуста героїні про рід-
ний їй простір батьківського подвір’я на околиці Полтави (розділ “Спо-
відь”), коли вона, сидячи за ґратами, “згадала все, кожнісіньку дрібничку”:  

Той берег наш, урослий очеретом. 
І наш лелечий, наш лелечий двір, 
де на гнізді з вербовим мінаретом 
старий лелека молиться до зір (Костенко 1990, 59). 

Таких просторово-пейзажних описів у романі досить багато. Як напи-
сав С. Кримський, рідна природа є архетипом, що символізує “материнське 
родове начало” і в українській культурі “має позитивний смисл”, вона “на-
повнюється символами життя і підноситься над пантеїстичною поетизаці-
єю зовнішнього буття тим, що є резонатором людської душі” (Кримський 
2008, 312). Це визначає екзистенційний зв’язок людини з природою на рів-
ні почуттів, світогляду, навіть повір’їв, як, наприклад, у спогадах героїні 
про “хату нашу, і оту криничку, і над вікном гніздечко ластовине, що щас-
тя принести було повинне” (Костенко 1990, 59). Світ близької людині рід-
ної природи як “один із найпотужніших каталізаторів духовних глибин 
особистості”, на думку С. Барабаш, “в українській словесності, як і в музи-
ці чи в живописові, завжди формував ту сферу, в котрій національний мен-
талітет оприявнювався якнайповніше” (Барабаш 2004, 18–19). Дослідниця 
зазначає, що “якби довелося артикулювати основну його рису, ми визна-
чили б її як ліричне світосприймання української душі. Не тільки світо-
сприймання, а й світомислення і світоословлення. Маніфестація відвічної 
єдності духу людського з духом довкілля в етиці українців – основополож-
на” (Барабаш 2004, 18–19). 

Іноді описи такого простору дуже лаконічні, проте поетеса виступає у 
них творцем семантично значимої деталі. До прикладу, вкладаючи в уста 
Феська, “млинів дозорця”, розповідь про зустрічі Марусі з Грицем Бобрен-
ком  біля  млина, авторка таким чином етнізує цей простір, робить його 
символічним:   



741 
 

Над Ворсклою з небіжчиком стояла. 
Ну тобто він ще був живий тоді. 
І що воно, гадаю, за проява –  
дві тіні, млин і місяць на воді (Костенко 1990, 8). 

“Біля млина” – одвічний український простір кохання, пристанище ме-
льника, нечистої сили; біля річки – верби. І топилася з розпачу Маруся тут 
же, у цій річці, у “згиблому” місці, де зустрічалася з коханим.  

Таким же значимим простором, як “біля млина” чи “біля води”, є степ, 
в обширі якого головна героїня знаходить усамітнення; зустрічає мандрів-
ного дяка, який стає для неї “людиною-храмом”; там відбуваються козаць-
кі битви за волю; козацькими могилами та хрестами оживає історія; цим 
степом стрілою мчить Іван Іскра “із України в Україну”, аби визволити 
Марусю, своє нерозділене кохання, врятувати “пісню від петлі”; там у бал-
ці живе “старезний”, але “немрущий” “полотняний” дід Галерник: 

Пустеля, степ… 
                         ворон голодні ґвалти… 
Нема кому із ким заговорить. 
Лише димок із Дідової Балки 
курить собі у небо та й курить (Костенко 1990, 130). 

Стосовно інтерпретації таких просторових образів С. Барабаш написа-
ла: “Універсальність окремих образів природи – степу, води, неба, доро-
ги – в мистецькому оприявленні безнастанно нарощує свою значимість від 
фольклорних інтерпретацій до авторських моделей світобудови. Образи 
позначені особливою органічністю буття в українському поетичному світі 
завдяки сталій архетипічній основі й здатності модифікуватися в нових 
контекстах” (Барабаш 2004, 19). Для головної героїні степ став своєрідним 
простором повернення до життя, до самої себе. Дистанціюючись від місця 
трагічних подій, що відбувалися з нею, вона ніби переступає межу “не-
буття”. Деталі, які наповнюють простір, роблять його непорожнім, промо-
висто засвідчують, що Маруся принаймні почала все навкруги помічати, 
відчувати вібрації цього світу природи, буквально лікувального для її душі 
простору, а відстороненість від усього та усіх допомагає героїні поверну-
тися до себе: 

…Учора вмилась в річці Полузір’є. 
Дивилась в небо – пролітає птах. 
Така безмежність і таке безмір’я! 
Мій біль в мені. А я у цих степах (Костенко 1990, 98). 
Або: 
Легенький вітер трави хилитає. 
Пасе корову тітка на межі. 
Ніхто мене нічого не питає. 
Я всім чужа, і всі мені чужі (Костенко 1990, 98). 

Аналізуючи цитовані рядки твору, знову знаходимо суголосні думки в 
дослідженні С. Барабаш, яка пише, що “екологізований тип духовності як 
основа самовизначення людини у сучасному світі означає прийняття лю-



742 
 

диною відповідальності за буття як своєї онтологічно зумовленої місії. Цей 
тип духовності передбачає розширення людського «Я» до глобальних ма-
сштабів, подолання замкненості на самому собі, залучення до вищої, над-
людської реальності, через відношення до якої набуває смислевизначення 
й людське існування” (Барабаш 2004, 18). 

Мандрівний дяк – теж частина цього простору. Вона зустрічає його в 
степу, долає з ним нелегкий шлях до Києва, під час якого він не раз допо-
магає їй буквально вижити й ожити, є духовною підпорою. І зникає він теж 
несподівано (хоч і попереджав, що піде), коли Маруся заснула на світанку 
під мурами Лаври, залишивши на спомин “в червоні квіти хусточку терно-
ву” як символ надії та жіночого щастя. Загалом цей образ викликає неод-
нозначні асоціації. З одного боку – він дуже нагадує Григорія Сковороду із 
поезії Ліни Костенко “О ні, ще рано думати про все”, якого “світ ловив. але 
не спіймав”, де лірична героїня подумки іде  “удвох із ним. Шепоче ліс: – 
Жива із кам’яним!”. Маруся дяка називає “сивесеньким спудеєм”. І гово-
рить він теж майже сентенційно, як Г. Сковорода. Але, з іншого погляду, – 
це дуже прозорий архетип (у художньому творі – архетипний образ) Муд-
рого Старого. У романі навіть не названо його імені. Він з’являється майже 
непомітно там і тоді, де конче потрібно, і так само непомітно зникає, вико-
навши свою місію. Цей архетип К. Юнґ пов’язував із “шаманами приміти-
вного суспільства” (Юнг 1991, 57). Про нього вчений написав: “Старий 
завжди з’являється в той момент, коли герой потрапляє в безнадійну ситу-
ацію, коли врятувати його можуть лише ґрунтовні роздуми над ситуацією 
або щасливий випадок, тобто те, що складає функцію духа, або певного 
роду внутрішньо психічний автоматизм. Але оскільки через зовнішні чи 
внутрішні перешкоди герой не в змозі сам знайти вихід із ситуації, то 
знання, необхідні для цього, приходять до нього у вигляді персоніфікова-
ної думки, тобто в образі Мудрого старого чоловіка, здатного дати героєві 
добру пораду й допомогти” (Юнг 2004, 298). 

Героїня роману навіть розгубилася, коли проснулася й не побачила по-
руч свого супутника. Вона розуміє, що повертатися додому буде сама, і 
простір,  який чекає її, спершу розсипається на друзки-образи, як скельця 
калейдоскопа, постаючи  в уяві лише окремими об’єктами, з яких скла-
деться потім у цілісний візерунок. Ця мить повертає її до гіркої реальності: 

Пора й мені. Пора й мені. Пора. 
Піски, піски… і синій плин Дніпра… 
і ліс… і шлях… і явір… і криниця… 
Куди іду?! 
Хто жде мене, крім Гриця? (Костенко 1990, 127). 

Через просторові образи поетеса показує психологічний стан Марусі її 
душевний біль. С. Барабаш називає такий прийом “культурою чуттєвості”, 
що є “глибоко особистісна, пронизана розумінням усього живого й спів-
чуттям до нього. В такому разі пейзаж стає призмою для самохарактерис-
тики авторки як репрезентанта свого суспільства, свого часу. Філософсько-
естетична рефлексія на оточення вербалізована прозоро і впізнавано” (Ба-



743 
 

рабаш 2004, 20–21). У “Марусі Чурай” Ліна Костенко ніби намагається по-
казати всю різноманітність природи України, зробивши її внутрішньо-
сутнісним простором душі (екзистенційний вимір простору роману – це ще 
одна тема для студіювання). 

Глибоко символічно зображено авторкою простір тюрми, межі якої 
мисляться дуже умовно. Найбільше уваги приділяє поетеса опису вʼязниці 
як останнього пристановища тіла й душі, у якому думки та спогади героїні, 
здається, б’ються й розбиваються об стіни у своїй безвиході: 

Ніхто до тебе не озветься, 
хоч би й покликала кого. 
Лише об стіни обіб’ється 
луна од голосу твого (Костенко 1990, 86). 

 “Із кам’яних мурів кам’яная хата”, “Старий кожух…Солома…”, “Сті-
на. Стіна. І грати. І стіна” (Костенко 1990, 36), “Лише цеглина до цеглини, 
та дві худенькі бадилини, віконце з виямком низьким” (Костенко 1990, 86), 
а у вікні – “…Шматочок неба і шматочок двору…” та ще казковий Хо з 
дитинства “на гратах хвостиком завис…” (Костенко 1990, 70) – оце й увесь 
простір на три дні для тіла. Але ці стіни не існують для душі, снів, думок, 
спогадів. Своєю замкнутістю цей простір ніби приглушує душевні муки, 
тут Маруся змирилася із неминучістю, вʼязниця звільнила її від шквалу 
поглядів, сховала від людського поговору, тому, як осяяння, оприявлюєть-
ся змістовно-смисловий оксиморон: “А ця тюрма – оце і є свобода, бо я 
вже тут нічого не боюсь” (Костенко 1990, 38). 

За стінами тюрми – життя, події, відлуння яких сягають навіть сюди і 
до яких Маруся вперше відчуває болючу непричетність: там “коні ржуть і 
глухо грають сурми”, бо “полтавський полк виходить у похід” (Костенко 
1990, 37). Цей простір сковує її тіло, а “душа рвонулась – і застряла в гра-
тах, прозорі руки з гратами сплелись” (Костенко 1990, 37). Звукове ‘роз-
микання’ простору відчувається, коли героїня чує, що “дзвонять дзвони, 
дзвонять, дзвонять дзвони по всій Полтаві, по усіх церквах” (Костенко 
1990, 37). Нагнітання звуку [дз] разом із ритмомелодикою вірша ніби роз-
тинає цей ‘замкнутий’ простір, дробить його на скалки, які лунко розсипа-
ються по всій Полтаві, тому через стан тіла й душі, думки, звуки героїня 
перебуває у фізично-психологічній дихотомії “замкненості-відкритості”: 

А дзвони б’ють. а дзвони калатають! 
Здається, небо й землю розхитають. 
І тут, і там, і десь аж на горі 
далекі дзвони б’ють в монастирі (Костенко 1990, 38). 

До ‘закритого’ можна було б віднести у романі простір Дому – не прос-
то як хати чи оселі, а як найріднішого, найближчого власного простору 
буття. Проте Ліна Костенко щоразу по-особливому підходить до його зо-
браження, так що локальність не заважає усвідомлювати цей простір у ці-
лісності світобудови, суспільних відносин, історичних подій. У цьому кон-
тексті найбільш чітко можна говорити про дім самої Марусі Чурай, оселю 



744 
 

діда Галерника та пусту хату, в якій героїня з дяком зупиняються на ночів-
лю під час подорожі до Києва. 

Найперше – рідний дім головної героїні.  В аналізованому творі ми не 
знайдемо опису інтер’єру, етнографічно-побутових обставин оселі Чураїв-
ни. У її спогадах він загалом мислиться набагато ширше. Деякі риси цього 
простору постають фрагментарно: “Хати у нас, і справді-то, не хвацькі. 
Присілок давній, хто яку змостив” (Костенко 1990, 61); “От що в нас гарне, 
так ото садочки” (Костенко 1990, 61), а на хаті живуть лелеки (“де на гнізді 
з вербовим мінаретом старий лелека молиться до зір”, “…та всі лелеки 
крила як розправлять! – здається, й хата в небо полетить” (Костенко 1990, 
59), а на городі “соняхи гудуть, як тулумбас” (Костенко 1990, 39). Дещо 
ширше поетеса описує цей простір, коли Маруся, сидячи в тюрмі, уявляє 
самотню матір та дім, де уже не буде її:  

Порожня хата і порожній двір… 
Дильований хлівець, соломою пошитий… 
Старий лелека молиться до зір. 
Цвіте шпориш і заростає стежка.  
Тому двору не треба вже воріт (Костенко 1990, 60). 

Але сталося навпаки: врятована Іваном Іскрою, у цій оселі вона дожи-
ває свій час, хвора, без матері. І картина рідного закутка в її останню люту 
зиму облоги Полтави – гнітючий простір самотності й смутку: 

 А десь окремо, як болюча згадка, 
стоїть за зиму нахолола хатка. 
Над Ворсклою, під тими яворами, 
де вже ніхто не світить вечорами (Костенко 1990, 146). 

У всіх інших спогадах Марусі про дитинство та юність її Дім ‘не помі-
щається’ у стіни замкненого простору, він набагато ширший і характеризу-
ється в основному через дію або розширені номінативи: “лущимо квасо-
лю”, “…щедруєм. Низочкою ходим, тонкими голосочками виводим”, “на 
Ворсклі хрест вирубують опішнями”, “летять з гори санки і ґринджолята, в 
очах мигтять занесені тини”, “не було вже тата”, “мені зробила мати ков-
зани” і т. д.; “дрібний ромен, як вижовкла мережка, красолька, мак і коро-
левий цвіт”, “монастир”, який “недавно збудували”, гребля, “матір моло-
дою”, “ночі на Купала” та школа: 

Козацька школа, крита очеретом. 
благенькі стіни, плетені з лози, 
на піввікна заплющена заметом, 
три лави, стіл, псалтир і образи (Костенко 1990, 41). 

Тобто, можна говорити про те, що, не вдаючись до деталізованих опи-
сів дому героїні, поетеса дуже лаконічно зазначає, чим він був наповнений, 
власне, наповнене її життя, а тому таких нечітких просторових обрисів він 
набуває, позначаючи загалом простір буття.  

Цікаво, що у поглядах на дім як не тільки оселю, але й на життєві цін-
ності, у романі чітко простежуються ‘чураївський’, ‘бобренківський’ та 
‘вишняківський’.  



745 
 

‘Чураївський’: 
Чурай, той так: побачив свою долю, – 
ось ти, ось я, тепер нас буде двоє. 
А що у мене стіни голі, – 
повісим костю саджені пістолі 
та килим з дірком. І у курені 
з тобою буде солодко мені (Костенко 1990, 44).  

‘Бобренківський’: 
Багатому і діти чорт колише, 
а бідному і янгол не рідня. 
А як землі нам мати не одпише? 
А ще ж стягтися треба на коня. 
Подбати мушу про якусь копійку. 
Весілля мушу справити, ая. 
То ж був один, тепер нас буде двійко (Костенко 1990, 44). 

‘Вишняківський’: 
Йому добро саме іде у двір. 
І сад рясний, і нива хлібодарна. 
Він не який визискувач чи звір, 
він просто вміє взяти запівдарма (Костенко 1990, 47). 
…Вся Україна полум’ям горить, 
він і на цьому теж нагріє руки (Костенко 1990, 47). 
…У них криниця під дашком лускатим 
і добра хата вікнами в базар (Костенко 1990, 47). 
…Там поля шмат, там хата закаблуком, 

там ступа, винокурня і млини (Костенко 1990, 66). 
Мабуть, доречним тут буде згадати ще й про погляд Івана Іскри (най-

більш співзвучний із ‘чураївським’), який усе життя вірно й щиро любив 
Марусю й не зраджує своїм почуттям навіть тоді, коли вона хвора поверта-
ється із прощі: 

– Ходім зі мною, доленько, ходім. 
Якби мені ти стала за дружину, 
яка б то радість увійшла в мій дім! (Костенко 1990, 147). 
…Дозволь мені лишитися з тобою. 
Отак, як є. Без змовин і сватів (Костенко 1990, 148). 
…Як не полюбиш, в мене вистачає 
на двох любові. Якось проживем (Костенко 1990, 148). 

Ліна Костенко у цих лаконічних характеристиках передає не тільки ба-
чення простору дому як ареалу місцезнаходження людини, а як загалом 
філософію життя й людських відносин, власне, екзистенційний вимір цьо-
го життєвого простору, вибудовуючи таким чином і “систему  персонажів,  
що дають  можливість  відтворити  духовне «двосвіття»,  що  склалося  на  
той  час  у  суспільстві”  (Маринюк 2008, 155). 

У “Марусі Чурай” є ще один ‘теплий’ простір дому. Це дім діда Галер-
ника, який також за всіма ознаками відображає у творі архетип Мудрого 



746 
 

Старого. Маруся із Грицем в дитинстві бігали у “дідову Галерникову бал-
ку”. Той простір з дідовими розповідями “про Кафу, полонянок” був для 
них казкою: 

У нього там і зарості ожини, 
і таємнича ниточка стежини, 
і вулики, і в жолобі водичка, 
і вплетений у верби живопліт, 
і хата, як старенька рукавичка, – 
в ній кіт живе, цвіркун живе і дід (Костенко 1990, 40). 

Так поетеса описує цей простір, коли героїня у розділі “Сповідь” згадує 
своє дитинство, і цей спогад є його частиною. Але не менш фактурно й 
душевно він постає у розділі “Дідова балка”. Перед навалою ворогів цей 
‘вічний’ дід не вперше “у своїй ярузі на цілий степ залишився один”: 

У хаті тепло. Пахне деревиною. 
Коріння повно, всякої різьби. 
Під сволоком, між маком та калиною, 
шматки сухої липи і верби  (Костенко 1990, 135). 

Вирізаючи із дерева посудини, він робить їх схожими до галер, на яких 
провів свою молодість в турецькій неволі: 

…Мигтіли різні в полум’ї химери, 
різець блищав у діда у руці. 
Пливли по хаті крихітні галери –  
ковганки, салотовки, поставці… (Костенко 1990, 135). 

Дім діда Галерника у степу знаходиться ніби між світами, “своїм” і 
“чужим”. Він першим зустрічає ворогів та останнім проводжає полтавсь-
кий полк у похід. І коли кругом “пустеля, степ… ворон голодні ґвалти…”, 
то “димок із Дідової Балки” сприймається як символ тепла, добра, надії, 
символ Дому. 

Опис ще одного Дому знаходимо у розділі “Проща”. Зображуючи зни-
щені села, у Семенівці пусту домівку, в якій заночували Маруся і дяк, ав-
торка вдається до прийому змалювання як внутрішнього простору хати,  
так і зовнішнього, та подвір’я через деталі (“…дах із просвітком аршин-
ним”, “ветхі двері”, “обтулена потрухлим кияшинням”, а “в хаті пустка, аж 
земля на споді. І кріт нарив, і піл уже сторчма” (Костенко 1990, 103)): 

…Уранці вийшли. Тиша серпанкова. 
І павутиння вже, мов ятері. 
Та на поріг наживлена підкова,  
та заржавіле рало у дворі (Костенко 1990, 103). 

‘Рало’ та ‘підкова’ свідчили, що господарське подвір’я залишене не добро-
вільно. Як повідав дяк, “тікав по трупах Єремія звідси”, тому й лишились 
“села удовині. Та назви сіл, побільшості з імен…” (Костенко 1990, 103). 
Загалом предметний світ, художній опис речей у творах словесності дуже 
промовистий. В аналізованих  рядках об’єктно-предметний континуум 
(‘дах’, ‘двері’, ‘кияшиння’, ‘піл’, ‘павутиння’, ‘поріг’, ‘підкова’, ‘рало’) 
уже самим номінативним рядом спонукає до уяви, візуалізації картини по-



747 
 

кинутої й спустошеної оселі. О. Манойлова у статті “Художній предмет як 
наукова проблема: історія та перспективи” вказувала на те, що зображення 
предметів служать для повнішого й правдивішого відображення світу, 
“тому неодмінною і достеменною складовою […] художнього універсуму” 
письменника, на її думку, є “предметно-речовий окіл героя, антураж дії 
(місце, тло, обставини, умови, побутові дрібниці, предмети, речі, архітек-
турні об’єкти, споруди, будівлі тощо)” (Манойлова 2009, 84). 

Гнітюче враження на героїв під час подорожі справляє й палац Єремії 
Вишневецького: 

Де був палац – лежать одні руїни, 
стирчать уламки обгорілих стін. 
Усе сумує смутками своїми… 
Душа Руїни квилить між руїн (Костенко 1990, 102). 

Із таких описів Ліна Костенко ‘складає’ портрет тогочасної України за-
галом. 

Знаходимо у творі й описи міського простору. Це в основному Полтава 
та Київ.  

Під час суду над Марусею до Полтави прибуває гонець із Січі. Дізнав-
шись про справу, над якою засідає суд, він протиставляє Полтаву із її су-
дом – Україні (“у нас” – “у вас”, “там” – “тут”), тим самим ніби змізерню-
ючи саму подію:  

Той засміявся: – Отакої к бісу. 
Під Білу Церкву стягнуто полки. 
Палає Київ, знищено Триліси. 
У вас же он як гинуть козаки! (Костенко 1990, 21). 

У коловороті віднайдення сутнісно-головного, важливішого регулюю-
чою є думка, в якій читається авторська позиція: 

Там бій гримить. Там гине наша воля. 
Там треба рук, і зброї, і плечей. 
І що там варт чиясь окрема доля, 
той тихий зойк у безмірі ночей?.. (Костенко 1990, 30). 

Цими словами поетеса дає зрозуміти, що “там”, у вирах боїв, де щодня 
гинуть сотні й тисячі козаків, захищаючи рідну землю, на тих терезах на-
справді “окрема доля” знецінюється. Але “тут” для неї не байдужий “той 
тихий зойк у безмірі ночей”. 

Січ, а разом із нею й уся Україна, сприймається як інший простір, який 
пов’язаний через козаків із Полтавою, оскільки полтавський полк бере по-
стійну участь у походах. Другий розділ розпочинається описом часу і про-
стору, який усіма вібраціями передає тривожний настрій міста – воно зби-
рає у похід полтавський полк:  

Багряне сонце. Дужка золотава 
стоїть над чорним каптуром гори. 
На п’ять воріт зачинена Полтава 
ховає очі в тихі явори. 
Спадає вечір сторожко, помалу, 



748 
 

ворушить зорі в темряві криниць. 
Сторожа ходить по міському валу, 
і сови сплять в западинах бійниць (Костенко 1990, 29). 

У розділі “Облога Полтави” вперше місто замкнене (“на п’ять воріт”), 
зачаєне перед ворожою навалою, що підступила зі степу: 

Степи і ніч. І хвища над степами. 
Полтавський шлях сніги перемели. 
Вороже військо ломиться у брами. 
Глухі ворота. І мовчать вали (Костенко 1990, 138). 

Простір Києва, до якого так спрагло ішла згорьована Маруся, зображе-
но теж бінарно. Здалеку він “возсіяв хрестами” та “пригаслий зір красою 
полонив” (Костенко 1990, 117), але, увійшовши в місто, прочани потрапи-
ли на суцільне згарище, аж дяк, який бачив багато всього, сказав: “– Згадай 
про жінку Лота. Не озирайся. Києва нема” (Костенко 1990, 118). Простір 
славного міста після “війська Радзивілла” постав у згарищах, де “в руїнах 
вулиць заточився храм” – його душа: 

Дзвіниця – мертва. Обгоріли крони. 
І все німе – і гори, і Поділ. 
В Литву до себе вивіз наші дзвони 
литовський гетьман Януш Радзивілл. 
Покинуті, попалені, похмурні 
стоять двори, базари, винокурні. 
Сади стоять, примерлі од пожежі. 
Людей немає. Коні не іржуть. 
Лиш на валах не обгорілі вежі 
стирчать у небо. Попіл стережуть (Костенко 1990, 118). 

Простір випаленого спустошеного міста викликає асоціації із такою ж 
спустошеною душею героїні: смертю коханого, судом, вироком, його май-
же виконанням, тюремними днями, людським осудом.  

У Києві поетеса зображує ще кілька мікропросторів, які, зливаючись із 
загальним враженням від міста, підкреслюють його знищеність. Це насам-
перед собор, до якого заходить головна героїня з дяком: 

…Стояв собор старовинний із випаленою душею. 
Ми тихо ступили в морок, 
                                             що димом ядучим пропах. 
Молилися в порожнечу, на попіл ікон молились,  
шукали живого Бога у сонячних сизих стовпах. 
Лежали зрушені плити, як защерти чорної криги. 
І янголи в білій одежі впритул обступили вівтар. 
Кричали полускані стіни. 
                                           Якісь недопалені книги 
заблуканий вітер знадвору холодним  

                      пальцем гортав (Костенко 1990, 119). 



749 
 

Довершують образ спаленого міста підземні людські оселі. Це “земля-
нки покопали погорільці”. Героїні від цього “дивно”, бо “у вечірній млі то 
там, то там димок із-під землі” (Костенко 1990, 119). 

Ще один підземний простір – це лаврські печери, які являють собою не 
просто підземні лабіринти. З усього, що описує авторка в Києві, вони най-
більш наповнені й олюднені, й не тільки впокореними постатями прочан і 
ченців-провожатих, але й мощами святих, їх незримою присутністю, істо-
ріями, незвичними Марусі іменами  (Агапіт, Нестор, Мардарій, Пафнутій, 
Силуян, Сисой, Софроній, Пимен та ін.), сподвижництвом. Їхні мощі “пе-
черський старчик”  прочанам “в щілину показує” (Костенко 1990, 120). 
При Лаврі є й “странноприїмний” дім, де ночують прочани. Його дяк хара-
ктеризує дуже влучно і лаконічно – “лахмітяний вертеп” (Костенко 1990, 
123), тому вони “свободу обрели”, ночуючи в сухому листі просто неба. 
Надзвичайно містким та символічним у просторовому відношенні в романі 
показано образ дороги, який служить єднальною ‘ниткою’ між усіма 
об’єктами і разом з тим є глибоко знаковим у житті самої героїні. Ми не-
одноразово зустрічаємося з цим образом у творі: це шлях Марусі з тюрми у 
степ, на страту, туди, де “стоять оті ворота в небуття”, дорога “із Полтави у 
Рокитне”, якою мчить Іван Іскра, аби врятувати її; степовим шляхом при-
бувають до Полтави посланці від гетьмана. Але найбільш знаковою ба-
читься “дорога-безконечниця”, якою йде героїня на прощу до Києва: 

…І знову шлях. Тополі та могили. 
Артемівка. Григорівка. Панфили. 
Остапівка. Карпилівка. Тишки…(Костенко 1990, 106). 

На цій дорозі з допомогою дяка вона осягає гірку історію та долю 
України. Це не просто дорога до Києва. Це дорога піснярки до самої себе: 
“Ніхто мені не дивиться у спину. Я йду. Людина. Я така, як всі” (Костенко 
1990, 98). Як пише К. Козачук, “однією з внутрішніх Марусиних мотивацій 
того, чому вона іде на прощу, є прагнення стати такими, як усі, а отже, 
знову знайти себе”, і ця дорога ніби “випростує все, що в її долі було неві-
рного, покрученого, все, за що вона могла б почуватись винною” (Козачук 
2008, 123).   

Власне, від часу першого знайомства героїня постійно бачиться в доро-
зі: до смерті, до Києва, до себе… Це та лімінальна зона, яку їй довелося 
перейти кілька разів, тому її стан нею ж самою усвідомлюється як межо-
вий: “Я й сама вже не знаю, жива я чи ні» (Костенко 1990, 97). По дорозі 
на страту вона, відсторонена від соціуму та всього навколишнього світу, 
внутрішньо ‘вмирає’, а дорогою на прощу, на думку Я. Голобородька, го-
това “безкінечно вбирати в себе всі очевидні і приховані вияви зовнішньо-
го макросвіту” (Голобородько 2012, 115), повертаючись таким чином до 
життя. Тому, як продовження, слова С. Барабаш: “Вічний образ дороги, як 
смислетворча вісь, мислиться багатоаспектно в континуумі романного дій-
ства. Дорога – це і жива обʼєктивна реальність, і філософська площина са-
мооприявнення кожного з героїв” (Барабаш 2004, 16). У цьому проявляєть-
ся архетипна сутність цього образу, який розмикає всі межі простору і ча-



750 
 

су, містить універсальну семантику втілення індивідуальної та колективної 
долі. 

У своїй праці “Час і простір у мистецтві слова” Н. Копистянська напи-
сала: “Кожна епоха, кожний мистецький напрям, течія мають певну основу 
в розвитку філософії свого часу і одночасно митці стають співтворцями 
цієї основи, нерідко і її зачинателями” (Копистянська 2012, 35). Аналізую-
чи роман Ліни Костенко “Маруся Чурай” та подумки звертаючись до ін-
ших творів української літератури різних періодів, можна говорити, що 
поетеса за допомогою  “гетерогенних  естетичних  форм,  несподіваного  
поєднання  й  переплетення  жанрових  модифікацій” (Саєнко 2003, 8) ска-
зала своє вагоме слово не тільки в галузі жанротворення, але й постає як 
живописець простору, дуже різного й водночас єдиного – етнічно реально-
го українського світу.  

Заявлену тему, на жаль, не можна вичерпати однією розвідкою. Ма-
буть, про кожен із аналізованих топосів за твором можна було б написати 
окрему статтю, але їх окреслення видається значимим.   
 

Барабаш, С. (2004). Творчість Ліни Костенко в ідейно-художньому 
контексті літературної доби. Автореферат дис-ції на здобуття наук. сту-
пеня д-ра філолог-них наук. Львівськ. націон. універ-т імені Івана Франка.  

Голобородько, Я. (2012). Вербалізація вічності: філософські інкруста-
ції Ліни Костенко. Слово і час. № 7. С. 111–117. 

Кримський, С. (2008). Архетипи української культури. У кн.: Під сиг-
натурою Софії. Видавничий дім “Києво-Могилянська академія”. Київ. 
С. 301–319. 

Козачук, К. (2008). Проща Марусі Чураївни: версія Ліни Костенко. Ві-
сник Запорізького національного університету. № 2. С. 121–124. 

Копистянська, Н. (2012). Час і простір у мистецтві слова. ПАІС. 
Львів. 

Костенко, Л. (1990). Маруся Чурай. Веселка. Київ. 
Манойлова, О. (2009). Художній предмет як наукова проблема: історія 

та перспективи. Слово і Час. № 6.  С. 83–90. 
Маринюк, Л. В. (2008). Специфіка жанру та стилю історичного рома-

ну у віршах “Маруся Чурай” Ліни Костенко. Вісник Запорізького націона-
льного університету. № 2. С. 153–156. 

Мариняк, Р. (2005). Історіософія поезії Ліни Костенко. Автореферат 
дисертації на здобуття наукового ступеня кандидата філологічних наук. 
Харківський національний університет імені В. Н. Каразіна.  

Саєнко, В. (2003). У просторі мета історії. Українська мова і літера-
тура. № 17. С. 8–12. 

Юнг, К.–Ґ. (1991). Архетипы и символы. Издательство “Ренессанс” СП 
“ИВО-СиД”. Москва. 
 Юнґ, К.–Ґ. (2004). Душа и миф. Шесть архетипов. ООО Харвест. Минск.  
  



751 
 

В І Д О М О С Т І  П Р О  У Ч А С Н И К І В  К О Н Ф Е Р Е Н Ц І Ї 
 

 

Світлана Адаменко - 
кандидат філологічних наук, доцент, 
Семінар слов’янської філології, 
Ґетинґенський університет імені Ґеорґа Авґуста, 
Німеччина; 
 
Ольга Андріянова - 
кандидат філологічних наук, доцент, 
професор кафедри гуманітарних наук, 
Національна академія сухопутних військ  
імені гетьмана Петра Сагайдачного; 
 
В’ячеслав Артюх - 
кандидат філософських наук,  
доцент кафедри філософії, 
Сумський державний університет; 
 
Евеліна Балла - 
кандидат філологічних наук, 
доцент кафедри української літератури  
Ужгородський національний університет, 
доцент кафедри української мови та культури, 
Ніредьгазький університет, Угорщина; 
 
Оксана Бобечко - 
кандидат мистецтвознавства,  
доцент кафедри народних музичних інструментів та вокалу,  
Дрогобицький державний педагогічний університет  
імені Івана Франка; 
 
Світлана Богдан - 
кандидат філологічних наук, 
професор кафедри історії та культури української мови, 
Волинський національний університет 
імені Лесі Українки;  
 
Назар Божинський - 
кандидат архітектури,  
доцент кафедри містобудування та урбаністики, 
Харківський національний університет  
будівництва та архітектури; 
 
 



752 
 

Ірина Божко - 
кандидат філологічних наук, 
старший викладач кафедри теорії  
та практики романо-германських мов, 
Сумський державний педагогічний університет  
імені А.С. Макаренка; 
 
Галина Бокшань -  
кандидат філологічних наук, 
доцент кафедри іноземних мов, 
Херсонський державний аграрний університет; 
 
Світлана Бородіца - 
кандидат філологічних наук, 
доцент кафедри теорії і методики української  
та світової літератури, 
Тернопільський національний педагогічний університет 
імені Володимира Гнатюка; 
 
Ірина Брага -  
кандидат філологічних наук,  
старший науковий співробітник,  
Інститут української мови НАН України; 
 
Світлана Брижицька - 
кандидат історичних наук,  
заступник генерального директора 
Шевченківського національного заповідника 
з наукової роботи, 
Шевченківський національний заповідник; 
 
Анатолій Бурдейний -  
кандидат хімічних наук,  
Голова правління БФ “Фундація імені Григорія Нудьги” 
м. Львів; 
 
Ольга Вержанська - 
кандидат філософських наук, доцент, 
кафедра мовної підготовки 2, 
Навчально-науковий інститут міжнародної освіти, 
Харківський національний університет 
імені В.Н. Каразіна; 
 



753 
 

Олексій Вертій - 
доктор філологічних наук, 
Сумський державний педагогічний університет  
імені А. С. Макаренка;                                     
  
Наталія Вовчаста - 
доктор педагогічних наук, доцент 
ІТ СТЕП Університет (Львів); 
                                         
Ірина Воловенко - 
кандидат філологічних наук,  
доцент кафедри української мови,  
Національний педагогічний університет  
імені М. П. Драгоманова, м. Київ; 
                                     
Мар’яна Вотьканич - 
аспірантка кафедри української літератури, 
Ужгородський національний університет;             
                               
Наталія Горбач -  
кандидат філологічних наук,  
доцент кафедри української літератури, 
Запорізький національний університет;  
 
Галина Городиловська -  
кандидат філологічних наук, 
доцент кафедри української мови, 
Національний університет “Львівська політехніка”; 
 
Володимир Грисюк -  
аспірант Інституту журналістики,  
Київський національний університет імені Тараса Шевченка; 
асистент кафедри образотворчого мистецтва та дизайну  
Волинський національний університет імені Лесі Українки; 
 
Світлана Дворянчикова - 
кандидат філологічних наук,  
доцент кафедри іноземних мов, 
Київський національний університет  
технологій та дизайну; 
 



754 
 

Володимир Демченко - 
кандидат філологічних наук,  
доцент кафедри державного управління  
і місцевого самоврядування, 
Херсонський національний технічний університет; 
 
Іван Дзира - 
кандидат філологічних наук, доктор історичних наук, 
професор кафедри професійної освіти  
в сфері технологій та дизайну, 
Київський національний університет технологій та дизайну; 
 
Олеся Дзира - 
кандидат історичних наук, 
завідувач відділу зарубіжної україніки, 
Національна бібліотека України імені В. І. Вернадського; 
 
Лариса Дуда - 
кандидат мистецтвознавства,  
викладач кафедри музичної україністики  
та народно-інструментального мистецтва, 
Прикарпатський національний університет  
імені Василя Стефаника, м. Івано-Франківськ; 
 
Ірина Дудко - 
кандидат філологічних наук,  
професор кафедри української мови,  
Національний педагогічний університет  
імені М. П. Драгоманова, м. Київ; 
 
Віолетта Дутчак -  
доктор мистецтвознавства, професор,  
завідувач кафедри музичної україністики  
та народно-інструментального мистецтва, 
Прикарпатський національний університет  
імені Василя Стефаника (м. Івано-Франківськ); 
 
Марія Єфімова - 
кандидат мистецтвознавства,  
доцент кафедри образотворчого мистецтва та дизайну, 
Волинський національний університет  
імені Лесі Українки; 
 



755 
 

Інна Жукович - 
кандидат філологічних наук,  
доцент кафедри германських мов і переклад,   
Київський міжнародний університет; 
 
Галина Зимовець, 
кандидат філологічних наук, 
старший науковий співробітник, 
Інститут мовознавства ім. О. О. Потебні НАН України; 
 
Ганна Карась -  
доктор мистецтвознавства, 
професор кафедри методики музичного  
виховання і диригування, 
Прикарпатський національний університет  
імені Василя Стефаника, м. Івано-Франківськ;  
 
Лариса Колібаба -   
кандидат філологічних наук, 
старший науковий співробітник 
відділу граматики та наукової термінології, 
Інститут української мови НАН України; 
 
Лариса Корж-Усенко -  
доктор педагогічних наук,  
доцент кафедри менеджменту освіти  
та педагогіки вищої школи, 
Сумський державний педагогічний університет  
імені А. С. Макаренка; 
 
Наталія Костюк -  
молодший науковий співробітник, 
науково-дослідного сектора “Музей кобзарства”,  
Національний історико-етнографічний заповідник “Переяслав”; 
 
Ольга Кубік - 
магістр музичного мистецтва,  
аспірантка кафедри музичної україністики  
та народно-інструментального мистецтва, 
Прикарпатський національний університет 
імені Василя Стефаника, м. Івано-Франківськ; 
 



756 
 

Оксана Кузьменко - 
доктор філологічних наук,  
старший науковий співробітник  
відділу соціальної антропології, 
Інститут народознавства НАН України; 
 
Юлія Куманська - 
здобувач кафедри української літератури, 
Волинський національний університет 
імені Лесі Українки; 
 
Тетяна Лагута - 
кандидат філологічних наук, доцент, 
кафедра мовної підготовки 2, 
Навчально-науковий інститут міжнародної освіти, 
Харківський національний університет  
імені В.Н. Каразіна; 
 
Олеся Лазаренко -  
кандидат філологічних наук, 
науковий співробітник,  
Європейський Університет Віадріна, 
м. Франкфурт-на-Одері, Німеччина; 
 
Cвітлана Ленська - 
доктор філологічних наук,  
доцент кафедри української літератури, 
Полтавський національний педагогічний університет 
імені В. Г. Короленка; 

Тетяна Марчук - 
кандидат філологічних наук, 
доцент кафедри англійської філології, 
Прикарпатський національний університет  
імені Василя Стефаника, м. Івано-Франківськ; 
 
Наталія Міллер - 
учитель-краєзнавець, 
керівник гуртка літературного краєзнавства 
районного Будинку дитячої та юнацької творчості 
Шосткинської районної ради Сумської області; 
 
 
 
 



757 
 

Елла Мінцис - 
старший викладач, 
кафедра англійської філології, 
Прикарпатський національний університет  
імені Василя Стефаника, м. Івано-Франківськ; 
 
Віктор Мішалов -  
кандидат мистецтвознавства, 
Заслужений артист України 
Торонто, Канада; 
 
Марина Набок -  
кандидат філологічних наук, 
доцент кафедри мовної підготовки іноземних громадян,  
Сумський державний університет; 
 
Валентина Ніколаєнко -  
кандидат філологічних наук, 
доцент кафедри української літератури, 
Запорізький національний університет; 
 

Олександра Німилович - 
доцент кафедри музикознавства та фортепіано, 
Дрогобицький державний педагогічний університет 
імені Івана Франка; 

Роман Офіцинський - 
доктор історичних наук, 
професор кафедри суспільно-гуманітарної  
та етико-естетичної освіти, 
Закарпатський інститут післядипломної педагогічної освіти; 
 
Надія Пашкова -  
кандидат філологічних наук,  
доцент кафедри української філології та славістики, 
Київський національний лінгвістичний університет; 
 
Людмила Підкуймуха - 
кандидат філологічних наук, 
доцент кафедри української мови, 
Національний університет “Києво-Могилянська академія”; 
 



758 
 

Тетяна Прокопович - 
кандидат мистецтвознавства, 
доцент кафедри історії, теорії музики  
та методики музичного виховання, 
Рівненський державний гуманітарний університет; 
 
Віра Просалова - 
доктор філологічних наук,  
професор кафедри теорії та історії української  
і світової літератури, 
Донецький національний університет імені Василя Стуса; 
 
Марія Редьква - 
кандидат філологічних наук, 
асистент катедри україністики, 
Інститут східнослов’янської філології 
Яґеллонського університету (Краків, Польща); 
 
Людмила Ромащенко - 
доктор філологічних наук, 
професор кафедри української літератури  
та компаративістики, 
Черкаський  національний університет 
 ім. Богдана Хмельницького; 
 
Олена Руда - 
кандидат філологічних наук,  
старший науковий співробітник відділу стилістики,  
культури мови та соціолінгвістики,  
Інститут української мови НАН України; 
 
Оксана Румянцева-Лахтіна -  
аспірантка кафедри української літератури  
та журналістики імені професора Леоніда Ушкалова, 
Харківський національний педагогічний університет 
імені Г.С. Сковороди; 
 
Ольга Смольницька -  
кандидат філософських наук, член ICOM, 
провідний науковий співробітник, 
Київський літературно-меморіальний музей Максима Рильського; 
 
 
 



759 
 

Лілія Солодка - 
магістрантка, 
Полтавський національний педагогічний університет  
імені В. Г. Короленка; 
 
Вікторія Солошенко - 
кандидат історичних наук, доцент, 
заступник директора з наукової роботи 
Державна установа “Інститут всесвітньої історії НАН Україниˮ; 
                                              
Катерина Сопіна -  
аспірантка кафедри української мови, 
Харківський національний університет  
ім. В. Н. Каразіна; 
 
Ольга Стадніченко - 
кандидат філологічних наук, 
доцент, завідувач кафедри українознавства, 
Запорізький національний університет; 

Світлана Сухарєва –  
доктор філологічних наук, доцент,  
професор і завідувач кафедри полоністики і перекладу,  
Волинський національний університет імені Лесі Українки; 
 
Акмал Таїров - 
студент навчально-наукового інституту права 
Сумський державний університет; 
 
Світлана Тетеря - 
завідувач науково-дослідного сектора “Музей кобзарства”, 
Національний історико-етнографічний заповідник “Переяслав”; 
 
Уляна Тиха - 
кандидат філологічних наук, 
доцент кафедри англійської філології, 
Прикарпатський національний університет  
імені Василя Стефаника (м. Івано-Франківськ); 
 
Тетяна Тарасюк - 
кандидат філологічних наук, 
доцент кафедри історії та культури української мови, 
Волинський національний університет 
імені Лесі Українки; 
 



760 
 

Оксана Туркевич - 
кандидат філологічних наук, 
доцент кафедри українського прикладного мовознавства, 
Львівський національний університет  
імені Івана Франка; 
 
Ольга Фабрика-Процька - 
кандидат мистецтвознавства, 
доцент кафедри музичної україністики   
та народно-інструментального мистецтва, 
Прикарпатський національний університет  
імені Василя Стефаника, м. Івано-Франківськ; 
 
Наталія Федорняк - 
кандидат мистецтвознавства, 
концертмейстер кафедри музичної україністики та  
народно-інструментального мистецтва, 
Прикарпатський національний університет  
імені В. Стефаника (м. Івано-Франківськ); 
 
Тетяна Хомич - 
кандидат філологічних наук,  
доцент кафедри української мови і літератури, 
Національний університет “Чернігівський колегіумˮ  
імені Т. Г. Шевченка; 
 
Іванна Цар - 
кандидат філологічних наук, 
молодший науковий співробітник, 
Інститут української мови НАН України; 
 
Наталія Чаура - 
викладач кафедри української літератури 
Херсонського державного університету; 
 
Кость Черемський -  
кандидат мистецтвознавства,  
заслужений працівник культури України,  
віце-президент Фонду національно-культурних ініціатив  
імені Гната Хоткевича; 
 
Лілія Чикур - 
кандидат філологічних наук,  
доцент кафедри української літератури, 
Одеський національний університет імені І.І. Мечникова; 



761 
 

Алла Ярова - 
кандидат філологічних наук, 
доцент кафедри мовної підготовки іноземних громадян 
Сумський державний університет. 
 
 

Андрій Чуй -  
кандидат філологічних наук,  
ст. лаборант кафедри слов’янської філології, 
Східноєвропейський національний університет  
iмені Лесі Українки; 
 
Ольга Шарагіна - 
кандидат філологічних наук, 
викладач української мови та літератури, 
ПЗЗСО “Ліцей Київського міжнародного університету”; 
 
Ольга Шелюх - 
кандидат філологічних наук,  
доцент кафедри гуманітарних наук, 
Національна академія сухопутних військ 
імені гетьмана Петра Сагайдачного; 
 
Тетяна Шестопалова - 
доктор філологічних наук,  
професор, завідувач кафедри української філології  
та міжкультурної комунікації, 
Чорноморський національний університет  
імені Петра Могили; 
 
Максим Яблонський - 
кандидат наук із соціальних комунікацій, 
старший викладач кафедри соціальних комунікацій, 
Волинський національний університет 
імені Лесі Українки; 
 
Жанна Янковська -  
доктор філологічних наук, 
професор кафедри культурології та філософії, 
Національний університет “Острозька академія”; 
 



762 
 

 



763 
 

  



764 
 

 



765 

НЕЗАБАРОМ: 

колективна монографія 
«СИЛЬНІ ЖІНКИ СЕРЕДНЬОВІЧЧЯ І ОБРАЗ НОВОЇ ЄВРОПИ» 

В уяві людини ХХІ століття Середньовіччя постає чимось далеким і майже 
забутим. Але насправді воно виявляється інтегрованим у сьогодення. 
Історії людей, які жили в ті далекі часи, продовжують доходити до нас, як 
світло далеких зірок. Опоетизовані і почасти міфологізовані, вони зберіга-
ють актуальність унаслідок прихованого в них загальнолюдського сенсу, 
вічних морально-етичних цінностей. Саме так відбувається і з образами 
видатних жінок, які жили багато століть тому. Серед них одне з чільних 
місць посідають, зокрема, дочка київського князя Ярослава Мудрого Анна, 
яка стала королевою Франції, її дочка Свята Едіґна з невеликого містечка 
Пух під Мюнхеном й українка Анастасія Лісовська – Роксолана. Історія 
зберегла імена багатьох інших видатних жінок середньовічної Європи. Їхні 
постаті були не тільки заново відкриті упродовж останніх десятиліть, але й 
стали невідʼємною частиною сучасних ідеологій і повсякденних практик, 
які формують образ нової об'єднаної Європи. 

ПРОЕКТ 
Інституту слов'янської філології  університету 

імені Людвіґа-Максиміліана (Мюнхен, Німеччина), 
Кафедри україністики Варшавського університету, 
Інституту філології Чорноморського національного 

університету імені Петра Могили (Миколаїв, Україна) 





69,90 €
ISBN: 978-3-487-16073-3

Institut für Slavische Philologie
an der Ludwig-Maximilians-Universität München (LMU)

Ukrainische Sprache, Literatur und Kultur sind am Institut für
Slavische Philologie der LMU seit langem in Forschung und Lehre
verankert. Das Institut wirkt durch Kooperationen mit anderen
Universitäten bzw. Slavisten in Deutschland und im Ausland sowie
mit Ukraine-Netzwerken. Um dies gezielt zu erweitern und die
Ukrainistik in Deutschland, der Ukraine und anderswo zu fördern,
bieten seine Internetkonferenzen ein geeignetes Forum.

Internet: www.slavistik.uni-muenchen.de
www.ukrainistik-konferenz.slavistik.lmu.de


	Titelei_Slawistik_2020.pdf
	Titelei

	Leere Seite
	Leere Seite



